
Имагология и компаративистика. 2024. № 21. С. 7–30 

Imagology and Comparative Studies. 2024. 21. pp. 7–300 

© L.B. Seyranyan, A.V. Soghoyan, 2024 

МИНИСТЕРСТВО НАУКИ И ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ 
НАЦИОНАЛЬНЫЙ ИССЛЕДОВАТЕЛЬСКИЙ  

ТОМСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ УНИВЕРСИТЕТ 

 

 

 

 

 

 

 

ИМАГОЛОГИЯ 

И 

КОМПАРАТИВИСТИКА 

 
 

IMAGOLOGY AND COMPARATIVE STUDIES 

 

 

Научно-практический журнал 
 

2024                 № 21 

 
Зарегистрирован в Федеральной службе по надзору в сфере связи,  

информационных технологий и массовых коммуникаций (Роскомнадзор) 

(свидетельство о регистрации ПИ № ФС77-68437 от 27 января 2017 г.) 

 
  



Seyranyan L.B., Soghoyan A.V. The ontological formula for eternal renewal of life  

2 

Учредитель – Федеральное государственное автономное образовательное учреждение 

высшего образования «Национальный исследовательский 

Томский государственный университет» 
 

 

 

РЕДАКЦИОННАЯ 

КОЛЛЕГИЯ ЖУРНАЛА 

«ИМАГОЛОГИЯ 

И КОМПАРАТИВИСТИКА» 

 
В.С. Киселев (Томск) –  

главный редактор 

О.Б. Лебедева (Томск) – зам.  

главного редактора 

Н.В. Хомук (Томск) –  

отв. секретарь  

Е.Н. Пенская (Москва) 

В.В. Абашев (Пермь) 

К.В. Анисимов (Красноярск) 

Л.А. Ходанен (Кемерово) 

И.Ю. Виницкий (Калифорния, США) 

В.Г. Щукин (Краков, Польша) 

Сузи К. Франк (Берлин, Германия) 

Рита Джулиани (Рим, Италия) 

Антонелла д’Амелиа (Салерно, Италия) 

Тимур Гузаиров (Тарту, Эстония) 

 

EDITORIAL BOARD 

OF THE JOURNAL 

“IMAGOLOGY 

AND COMPARATIVE STUDIES” 

 
Vitaliy S. Kiselev (Tomsk) –  

Chairperson 

Olga B. Lebedeva (Tomsk) – Deputy 

Chairperson 

Nikolay V. Khomuk (Tomsk) –  

Executive Editor 

Elena N. Penskaya (Moscow) 

Vladimir V. Abashev (Perm) 

Kirill V. Anisimov (Krasnoyarsk) 

Lyudmila A. Hodanen (Kemerovo) 

Ilya Yu. Vinitsky (California, USA) 

Vasily G. Shchukin (Cracow, Poland) 

Susi K. Frank (Berlin, Germany) 

Rita Giuliani (Rome, Italy) 

Antonella d’Amelia (Salerno, Italy) 

Timur Guzairov (Tartu, Estonia) 

 

 

 

Адрес издателя и редакции: 634050, г. Томск, пр. Ленина, 36 

Томский государственный университет 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

© Томский государственный университет, 2024 



Компаративистика / Comparative Studies 

3 

СОДЕРЖАНИЕ 

КОМПАРАТИВИСТИКА 

Seyranyan L.B., Soghoyan A.V. The ontological formula 

for eternal renewal of life in the Armenian fairy tale  

Barekendan and the singing game Tsapik, Tsapik, Tsirani ......................................

Попова Т.Г. Надписи к миниатюрам Покаянного канона 

и их источники в тексте Лествицы Иоанна Синайского ....................................

Зелезинская Н.С. Эстетическая функция мотива самоубийства 

в ранней поэтике Уильяма Шекспира .................................................................

Поплавская И.А., Урядова М.П. Проблема изучения и перевода  

многоязычных текстов: на материале трагедии Шекспира «Гамлет» 

из книжного собрания графов Строгановых в Научной библиотеке  

Томского университета ........................................................................................

Hamza M. The emergence of conditional theater and its implications 

for the theatrical scenery (scenic design – the structure of the play  

and mise-en-scène – costume design) …................................................................

Сердечная В.В., Жаткин Д.Н. Вадим Шершеневич как переводчик 

«Ромео и Джульетты» Шекспира: становление метода …................................

Vakili Robati K. Poetry of epiphany: A comparative analysis 

of James Wright’s and Sohrab Sepehri’s poems …................................................

Ваньин У. Проблемы изучения творчества и переводов 

лирики В.А. Жуковского в Китае: 1990-е гг. ….................................................

Автухович Т.Е. «Ода греческой вазе» Дж. Китса 

и ее отражения в русской поэзии XX–XXI веков …............................................

7 

31 

52 

75 

95 

115 

142 

158 

186 

ИМАГОЛОГИЯ 

Киселев В.С. Творчество В.А. Жуковского в рецепции литературной 

критики первой половины XIX века: к постановке проблемы .........................

Сарбаш Л.Н. Мусульманский мир в волжском травелоге XIX века .............

Богодерова А.А. Китай на страницах альманахов Элизара Магарама ............

Riabov O.V. “From America with love”? Love stories 

and the “Iron Curtain” in the Soviet Thaw cinema ..................................................

207 

220 

236 

259 



Seyranyan L.B., Soghoyan A.V. The ontological formula for eternal renewal of life 

4 

Сюй Шуан. «Китайское» в названиях стихотворений В. Кучерявкина 

(книга «До Янджоу тысяча ли») .........................................................................

Третьяков Е.О. Свой среди чужих: национальное в фильме 

Павла Чухрая «по мотивам пьесы Н. Гоголя “Игроки”»  

«Русская игра» .................................................................................................................

276 

289 

РЕЦЕНЗИИ 

Крылов В.Н. Новое исследование культурного диалога О. Уайльда  

и России (Рецензия на книгу: О. Уайльд и Россия: проблемы поэтики 

и рецепции / ред.-сост. Е.В. Кузнецова. М.: ИМЛИ РАН, 2023. 400 с.) ...........

Киселев В.С. В плену баллады (Рецензия на книгу: Анисимов К.В., 

Анисимова Е.Е. Очерки теории и истории русской баллады.  

Жанрологическое исследование. Красноярск: Сиб. федер. ун-т,  

2023. 312 с.) .......................................................................................................................

308 

318 



Компаративистика / Comparative Studies 

5 

CONTENTS 

COMPARATIVE STUDIES 

Seyranyan L.B., Soghoyan A.V. The ontological formula 

for eternal renewal of life in the Armenian fairy tale  

Barekendan and the singing game Tsapik, Tsapik, Tsirani ......................................

Popova T.G. Inscriptions to the miniatures of The Penitential Canon 

and their sources in The Ladder of Divine Ascent by John Climacus .....................

Zelezinskaya N.S. The aesthetic function of the motif of suicide 

in Shakespeare’s early poetics .................................................................................

Poplavskaya I.A., Uryadova M.P. The problem of studying  

and translating multilingual texts: Shakespeare’s tragedy Hamlet  

from Counts Stroganoffs’ book collection in the Research Library 

of Tomsk University ................................................................................................

Hamza M. The emergence of conditional theater and its implications 

for the theatrical scenery (scenic design – the structure of the play  

and mise-en-scène – costume design) …................................................................

Serdechnaia V.V., Zhatkin D.N. Vadim Shershenevich as a translator 

of Shakespeare’s Romeo and Juliet: The formation of a translation method ….......

Vakili Robati K. Poetry of epiphany: A comparative analysis 

of James Wright’s and Sohrab Sepehri’s poems …................................................

Wu Wanying. Problems of studying the oeuvre and translations 

of Vasily Zhukovsky’s lyrics in China: The 1990s …..............................................

Avtukhovich T.Je. “Ode on a Grecian Urn” by John Keats and 

its reflections in Russian poetry of the 20th and 21st centuries …..........................

7 

31 

52 

75 

95 

115 

142 

158 

186 

IMAGOLOGY 

Kiselev V.S. Vasily Zhukovsky’s works in the reception of literary 

criticism of the first half of the 19th century: To the problem statement ...................

Sarbash L.N. The Muslim world in the Volga travelogue of the 19th century .............

Bogoderova A.A. China on the pages of Elizar Magaram’s almanacs .................

Riabov O.V. “From America with love”? Love stories 

and the “Iron Curtain” in the Soviet Thaw cinema ..................................................

207 

220 

236 

259 



Seyranyan L.B., Soghoyan A.V. The ontological formula for eternal renewal of life  

6 

Xu Shuang. The “Chinese” in the titles of the poems  

of Vladimir Kucheryavkin ...................................................................................... 

Tretyakov E.O. At home among strangers: The national  

in Pavel Chukhrai’s The Russian Game filmed “based  

on the play The Gamblers by Nikolai Gogol” .............................................................. 

 

276 

 

 

289 

 

REVIEWS 

 

Krylov V.N. A new study of the cultural dialogue of Oscar Wilde  

and Russia (Book review: Kuznetsova, E.V. (ed.) (2023) O. Uayl’d  

i Rossiya: problemy poetiki i retseptsii [O. Wilde and Russia: Issues  

of poetics and reception]. Moscow: IWL RAS) ...................................................... 

Kiselev V.S. Captivated by the ballad (Book review: Anisimov, K.V.  

& Anisimova, E.E. (2023) Ocherki teorii i istorii russkoy ballady.  

Zhanrologicheskoe issledovanie [Essays on the theory and history  

of Russian ballads. Genre research]. Krasnoyarsk: Siberian Federal  

University) ....................................................................................................................... 

 

 

 

308 

 

 

 

 

318 

 

 
 



Имагология и компаративистика. 2024. № 21. С. 7–30 

Imagology and Comparative Studies. 2024. 21. pp. 7–300 

© L.B. Seyranyan, A.V. Soghoyan, 2024 

 

 

КОМПАРАТИВИСТИКА 
 

Original article 

UDC 82.091+821.19 

doi: 10.17223/24099554/21/1 
 

The ontological formula for eternal renewal of life  

in the Armenian fairy tale Barekendan and  

the singing game Tsapik, Tsapik, Tsirani 
 

Lilit B. Seyranyan1 

Astghik V. Soghoyan2 
 
1, 2 Institute of Literature after Manuk Abeghyan of the National Academy of Sciences 

of the Republic of Armenia, Yerevan State University, Yerevan, Republic of Armenia 
1 lilitseyranyan73@gmail.com 
2 astghik.soghoyan1994@gmail.com 
 

Abstract. The article focuses on Armenian folk tales, children’s folk singing 

games and ritual-mythical traditions, compared to their Russian, English, Albanian, 

and Czech equivalents. Armenian folklore is considered from the perspective 

of the relationship between life and death, this world and the afterlife, when 

ritual holidays, songs, and fairy tales become unique means of communication 

between the living and the dead. The authors compare Armenian fairy tale Ken-

gane qandats tonn Astvats el chi qandil and Hovhannes Tumanyan’s adaptation 

Barekendan with Russian Straw Maslenitsa and The Thieving Man, Albanian 

The Stupid Wife and the Czech fairy tale of the same name. The Armenian singing 

game Tsapik, Tsapik, Tsirani is compared to the Russian Ladushki, ladushki 

and the English Pat-a-cake. The authors use historical-comparative, mythocrit-

ical, and structural-semiotic methods to identify hidden sublayers of the folk-

lore texts. The holidays and texts are explored in terms of food, sacrifice, ma-

terial objects, ritual orgies, and mythological archetypes. As it has been shown, 

these semantic layers bear the imprint of both Christian and pre-Christian, that 

is, pagan folk beliefs. According to the authors, the entire semantic system  

of folklore symbols/images in the samples under study is based on the idea  

of eternal life cycle․ The interpretation employs specific signs-symbols. The com-

pared fairy tales manifest a paradigm of sacrificial objects for the afterlife – oil 

and rice, bread, gruel, clothes, canvas, and money. The following units – grand-

mother, grandfather, grandson, axe, food, tree (Tree of Life, World Tree, Family 

Tree), touching hands, and hare are considered in the semiotic system of the 



Seyranyan L.B., Soghoyan A.V. The ontological formula for eternal renewal of life  

8 

Armenian singing game under study. It is assumed that the grandmother stands 

for Maslenitsa, while the grandfather – for Great Lent, and, accordingly, the 

grandchild – for Easter. For the first time in the Armenian culturological dis-

course, the hare is identified with Easter, as a symbol of fertility and renewal of 

life. The interdisciplinary research combines scientific, ethnographic, theolog-

ical, and literary perspectives. Verbal folklore is studies together with visual 

representations – illustrations of medieval Armenian books. 

Keywords: Armenian folklore, Barekendan, singing game, renewal of life, 

hare, communication with ancestors 
 

For citation: Seyranyan, L.B. & Soghoyan, A.V. (2024) The ontological  

formula for eternal renewal of life in the Armenian fairy tale Barekendan and 

the singing game Tsapik, Tsapik, Tsirani. Imagologiya i komparativistika – 

Imagology and Comparative Studies. 21. pp. 7–30. (In Russian). doi: 

10.17223/24099554/21/1 

 
Научная статья 

doi: 10.17223/24099554/21/1 
 

Онтологическая формула вечного возобновления  

жизни в армянской сказке «Барекендан» («Масленица»)  

и в армянской песне-игре «Цапик, цапик, цирани» 

(«Хлоп–хлоп, абрикосовое дерево») 
 

Лилит Борисовна Сейранян1 

Астгик Валериановна Согоян2 
 
1, 2 Институт литературы имени Манука Абегяна Национальной академии  

наук Республики Армения, Ереванский государственный университет,  

Ереван, Республика Армения 
1 lilitseyranyan73@gmail.com 
2 astghik.soghoyan1994@gmail.com 
 

Аннотация. Статья посвящена анализу армянских народных сказок, 

детских народных игровых песен и обрядово-мифических традиций, кото-

рые представлены в контексте их русских, английских, албанских и чеш-

ских эквивалентов. Фольклор рассматривается как связь между жизнью  

и смертью, когда обрядовые праздники, песни и народные сказки стано-

вятся своеобразным средством для связи между этим миром и загробной 

реальностью. Выявлены скрытые элементы фольклорных текстов, ис-

пользованы историко-сравнительный, мифокритический и структурно-

семиотический методы. 



Компаративистика / Comparative Studies 

9 

Ключевые слова: армянский фольклор, Барекендан (армянский кар-

навал), песня-игра, обновление жизни, заяц, общение с предками 
 

Для цитирования: Seyranyan L.B., Soghoyan A.V. The ontological formula 

for eternal renewal of life in the Armenian fairy tale Barekendan and the singing 

game Tsapik, Tsapik, Tsirani // Имагология и компаративистика. 2024.  

№ 21. С. 7–30. doi: 10.17223/24099554/21/1 

 

Introduction 
 

In this article, we analyze (a) the Armenian fairy tale Kengane qandats 

tonn Astvats el chi qandil (Eng. Even God will not Destroy the House  

that a Woman Destroyed) [1. P. 202–206], (b) the fairy tale Barekendan 

(Eng. Maslenitsa) adapted by Hovhannes Tumanyan [2. P. 218], (c) the 

Armenian singing game Tsapik, Tsapik, Tsirani (eng. Soft clap, soft clap, 

apricot tree)1 to find out how these folklore texts reflect the phenomena 

and realities of the mythoritual layer of folk culture and to reveal the system 

of their hidden symbols. Barekendan contains a number of images, mean-

ings, and symbols that give a glimpse of other possible semantic layers 

underneath the external layer of human stupidity․ Among them are a com-

bination of “several pounds of butter and rice” for Barekendan;  

a paratextual relationship between the title and the text; the symbolism of the 

Carnival preceding Lent; the images of a stranger in a hurry, and a “stupid” 

woman who takes him for Barekendan․ 

Among the methods applied are mythocriticism, structural-semiotic 

analysis, and the comparative-historical method․ The analysis of food sym-

bolism in Tumanyan’s Barekendan required its comparison with  

 
1 “Ծափիկ-ծափիկ ծիրանի, / Ունեմ տատիկ ու պապիկ, / Տատիկս ճաշ է եփում, / 

Պապիկս փայտ է կոտրում, / Իսկ ես նստած ծառի տակ,/ Նկարում եմ նապաստակ” 

[Tsap’ik tsap’ik tsirani, / Unem tatik u papik,/ Tatiks tchash e patrastum,/ Papiks payt  

e kotratum,/ Isk yes nstats tsari tak, // Nkarum em napastak] I have a grandmother and 

grandfather, / Grandmother cooks dinner, / Grandfather chops wood, / And I sit under 

a tree, / And draw a hare.” Based on our observations and surveys, this version of the 

singing game has become widely common among the Armenian people for at least the 

last seven or eight decades․ It is not included in the well-known collections of Armenian 

folk songs and singing games․ We do not rule out the fact that this singing game  

has undergone literary adaptations, yet it can be considered a manifestation of the ar-

chetypal thinking of the author of the adaptation; consequently, our analysis is 

applicable to this case as well. 



Seyranyan L.B., Soghoyan A.V. The ontological formula for eternal renewal of life  

10 

a number of fairy tales, where food manifests the connection with ancestors, 

or between this and other worlds (Armenian Kengane qandats tonn Astvats 

el chi qandil; Russian Straw Maslenitsa [3. P. 246–247] and The Thieving Man 

[4. P. 112]; Albanian The Stupid Wife [5] and the Czech fairy tale of the same 

name [6. P. 390–394]) as well as with verbal patterns, traced back to church 

and magical rituals, which subsequently turned into children’s singing games. 

Recent years have seen various articles about Armenian Barekendan 

(Carnival) literature [7, 8] and the perception of the holiday as a way to 

communicate with other world [9]. The problem has also been considered 

in the context of modern reality [10], national rites, and cults of different 

peoples [11–14].  

The novelty of this article is as follows: 1. The understudied Armenian 

singing game Tsapik, Tsapik, Tsirani and the fairy tale Barekendan demon-

strate similarities in the system of symbols of communication with ances-

tors. 2. The Barekendan-Lent-Easter sequence is found in the system of 

symbols in the singing game․ The problem has not yet been studied from 

this perspective; thus, for the first time, we draw a parallel “Easter – hare” 

in Armenian folklore, ritual, and cult perception. 

The results of this research were presented at the Eleventh Conference 

on Fairy-Tale Studies on December 26–27, 2020, in Yerevan [15. P. 30]. 

 

The Christian and the pagan context  
of Barekendan-Maslenitsa-Pancake Day 

 

The Armenian Barekendan is a carnival holiday during which people wear 

masks, dance, and play different games. It is the boundary between winter and 

spring, the death of nature and its awakening, fasting and breaking fasting, 

paradise and the world full of the horrors of hell (the celebration of Barekendan 

emblematizes the life in paradise, from which a human is “expelled” in the 

subsequent period of fasting; the closed altar curtain in this period symbol-

izes the barrier between God and sinful humankind)․ In the spiritual and 

ritual system of Christianity, Barekendan precedes Lent and leads to 

spiritual temptation and purification, accompanied by the commemoration 

of betrayal, passion, death, and the resurrection of Christ [16. P. 185–186]. 

We are also interested in the Christian context of Barekendan, as well 

as how its perception has been influenced by previous beliefs, that is, the 

meaning of pagan festivals that took place at this time of the year․ 



Компаративистика / Comparative Studies 

11 

In pagan Armenia, the Barekendan festival, traditionally celebrated on 

March 21, symbolized the awakening of nature and the beginning of the 

year, the eternal cycle of life and death, death and birth, and re-awakening. 

Drawing on numerous sources, A. Odabashyan correctly presents Barekendan 

as the New Year Day, celebrated in March․ She concludes that “people 

closely associate goodness, kindness, and happiness with harvest, seed, 

abundance, labor, and result” [17. P. 25]. Having examined the meaning of 

“barekendan” in Armenian (‘bari’ – ‘good’ and ‘kyank’ – ‘life’), she points 

out its “connection with fertility, seed, harvest (product), and fruit, that is, 

with the idea of good and existing – life” [17. P. 26]. People wished each 

other a good life – happiness, and asked the good and heavenly forces to 

protect them from evil․ 

Barekendan is also a symbol of the struggle between the good and the evil, 

which manifests in the performances and games, staged during the holiday․ 

Among the Barekendan customs and rituals, Odabashyan mentions those 

“which mark the awakening of nature and the beginning of the economic 

year”; “which express worship of the elements and phenomena of nature”; 

“which are dedicated to ensuring the next economic year and have 

sympathetic and magical context”; “which express ancestor worship” [17. 

P. 26]. The keen desire to ensure success throughout the economic year 

through sacrifices is noteworthy․ The abundant feast of the Barekendan 

festive week is associated with the belief in sympathetic magic, according 

to which if you eat a lot and well on the first day of the New Year, then the 

year will be abundant and fertile, safe and carefree․ The universal feast  
is considered a relic of sacrifice․ It can be considered in the context of 

ancestor worship and such a way of thinking, in which the deceased 

ancestors “can become intermediaries before the spirits ruling the world  
to ensure the well–being of those living in this world” [17. P. 31]. From the 

perspective of Armenian peasants, declining the Barekendan festive treat – 

this kind of sacrifice – is a grave insult since its purpose is to ensure the 

success of a new economic year․ 

In his book Ritual Dictionary, Malachia Ormanian presents the Christian 

symbolism of Barekendan as follows, “The sacrament of Barekendan 

Sunday contains a note about the progenitors’ happy life in paradise” [18. 

P. 17]․ He is also interested in the manifestations of ancestor worship  
in the pantheistic worldview of ancient Armenians․ Thus, this holiday  

is also important in the context of relations with the deceased: the doors  



Seyranyan L.B., Soghoyan A.V. The ontological formula for eternal renewal of life  

12 

of the underworld are opened, and the dead come to receive their share 

of the sacrifice [11. P. 100]. 
It should also be mentioned that Barekendan festival and the European 

Carnival stand close to the orgy․ “From the eighteenth century onwards,  
in fact, the term ‘orgy’ has been used to refer to wild or dissolute revels 
marked by license or debauchery; in this sense it is currently employed in 
religious studies to refer to collective behavior (comprehensive of indulging 
in excessive bodily activity by means of rave music, dancing, banquets, 
promiscuous sexual intercourse, and the infringement of normal order or 
rules) that sanctions a festive period in order to reinforce the vital energies 
of the cosmos and human communities… Orgies can be found not only in 
the setting of agrarian ceremonies, although they always remained closely 
connected with rites of regeneration and fertility… In fact, orgies possess 
a ritual function connected with the cult of dead people, as can be inferred 
from persisting customs in ethnic or folkloric contexts where banquets and 
orgies occur after funerals” [19]. 

The contact with the souls of the dead and other-worldly forces during 

the Barekendan holiday is also described in Armenian literature, namely, 

in the stories Khortlakh and New House, Old House by Rafael Patkanyan․ 

In Russian literature, the intervention of other-worldly forces during na-

tional and church holidays (Fair, Ivan Kupala holiday, the night before 

Christmas, wedding) is mentioned in Nikolay Gogol’s writings [9. P. 114]. 

During the first days of Barekendan week, in addition to meat dishes, 

Armenians also cook gata and halva, but the must-eat dish was gruel or 

‘khashil’ – a dish made of fried wheat flour and butter [20. P. 76]. 

The Armenian Barekendan can be compared to its Russian equivalent – 

Maslenitsa1 (from the Russian ‘maslo’ – oil, butter) and to the European 

Carnival․ In the pre-Christian period, the Russian Maslenitsa also 

symbolized winter’s departure and the re-awakening of nature and, 

according to some researchers, was dedicated to the patron of animals,  

Veles, a Slavic god of wealth, for whom oil and a bunch of grain ears were 

 
1 The comparison of the Russian proverb “Ne vse kotu Maslenitsa” [Not everything 

is Maslenitsa for a cat]) and its semantic equivalent, the Armenian proverb “Պապը 

ամեն անգամ փլավ չի ուտի” (Pape amen angam p’lav ch’i uti [eng. The grandfather 

will not eat pilaf every time]), also clarifies the general symbolism of Barekendan and 

Maslenitsa․ English equivalents of those proverbs are: “Christmas comes but once  

a year”, “Every day is not Sunday”, “After the dinner comes the reckoning”, etc. 



Компаративистика / Comparative Studies 

13 

sacrificed. Based on the notions dating back to ancient times, Veles as a god 

of three worlds walked freely through them. He patronized travelers, 

bestowed wealth and prosperity upon people and, via the Berezino River, 

transferred souls from this world to the other and, conversely, from non-

existence to existence․ Touching upon the Christian period and considering 

such components of the holiday as consecration and ancestor worship, the 

Russian philologist Dmitry Zelenin considers Maslenitsa a day of commem-

oration, when people invite deceased ancestors to a sumptuous dinner on 

the eve of Lent [21. P. 391]. Maslenitsa was perceived as a link, or the 

boundary between winter and spring, when winter – the goddess of death 

and darkness – was expelled and buried, to let spring and light in [22. P. 11]. 
 

Summary of fairy tales 

 

In the Armenian fairy tale Kengane qandats tonn Astvats el chi qandil, 

the husband borrows a bag of grain to provide food for his children during 

the winter, but deceives his stupid, lazy and spendthrift wife by saying that 

the grain belongs to his acquaintances – ‘kirvas’ (see the explanation 

below), who gave it to him for storage and would come and take it back 

when needed․ When her husband is away, the wife meets two cattle sellers 

(‘chovdars’) on the street. Taking them for the kirvas, she gives them the 

grain. When the husband finds it out, he takes off his clothes, leaves his 

wife and children, wraps his naked body with a torn square cloth – ‘mezar’ 

(used to put something in it to carry it, throwing on his back) [23. P. 986] 

and leaves the house, offended․ When he reaches the house of a rich man, 

he leans against the wall to rest․ With her spouse away, the stupid rich 

man’s wife asks the poor man who he is. He replies that he is a deceased 

man who has come from the cemetery, that his time is up and he has been 

released, but he can travel only at night since he has np clothes. The woman 

asks if he has seen her deceased father in other world. The naked man gives 

an affirmative answer, saying that her father’s time has also expired, but he 

cannot return, as he has debts and nothing to wear. On hearing it, the woman 

asks the naked man to take her husband’s best clothes and a thousand rubles 

to her deceased father. When the rich man comes back home and learns 

about what has happened, he chases the stranger․ The first man runs, enters 

a mill on the road, sprinkles himself with flour, introduces himself as a miller 

and deceives the rich man by saying that the one whom the rich man  



Seyranyan L.B., Soghoyan A.V. The ontological formula for eternal renewal of life  

14 

is chasing is in the mill. Then, he gets on top of the rich man’s horse that 

has been left on the street, takes his wealth with him, returns to his wife 

and tells her that there is a woman in the world, more stupid and ruinous 

than her, and that he has returned so that they can enjoy the acquired wealth 

together․ 

In Tumanyan’s version of the folk tale, the husband brings home several 

pounds of butter and rice and says that it is for Barekendan․ Before the wife 

finds out about it, she is surprised by the amount of food and asks if the 

husband has brought this much for his father’s funeral or for their son’s 

wedding. Once, a she sees a stranger passing by their house and asks him 

about whether he is Barekendan. For the sake of interest, the stranger gives 

an affirmative answer to receive from her the butter and rice “intended for 

him.” The husband pursues, stupidly gives Barekendan a horse and returns 

empty-handed․ To this day, the husband and wife argue over who of them 

is to blame, while Barekendan listens and laughs․ 

In the Russian fairy tale The Thieving Man, one of the two sons of  
an old woman dies, while the other travels to a distant country․ Three days 

after the son’s departure, a soldier comes and asks for a shelter․ When  

the old woman asks him where he is coming from, the soldier says that he 

is from other world. The woman is interested in whether the soldier met 

her deceased son there. Giving an affirmative answer, the soldier reports 

that her son is in rags and in difficulty in other world․ The woman gives 

the soldier 40 yards of cloth and 10 rubles for her son․ On returning from 

a pilgrimage, her second son learns about what happened and goes to look 

for someone who is stupider than his mother․ If he finds that person, then 

he will be taking care of his mother. If not, then he will make her leave the 

house․ This is his decision․ 

In the Russian fairy tale Straw Maslenitsa, to extend the holiday and 

not fast, an elderly couple make a Maslenitsa doll and try to feed it with 

cookies and pies․ Suddenly, the doll comes to life and eats all the food in 

the house․ The elderly couple hide in horror․ Maslenitsa also tries to eat 

the gruel placed on the stove, but it bursts into flames and chars․ The elderly 

couple mourn its death․ 

In the Albanian fairy tale The Stupid Wife, the husband brings home  
a large amount of food and says that it is for a long Ramadan․ The wife puts 

food at the door, sits and waits for the long Ramadan to come․ She asks 

every stranger if he or she is the long Ramadan. Once, she sees a tall young 



Компаративистика / Comparative Studies 

15 

man, whose name is Ramadan by chance, so she gives him all the food․ 

The fairy tale goes on to tell about the consecutive foolish acts of this 

woman, one of which becomes the reason for her husband’s arrest and the 

other – the reason for his release from prison․ In the research, we will focus 

on the first episode of this fairy tale․ 

In the Czech fairy tale The Stupid Wife, the stupid wife loses her mind 

due to grief after the death of her rich husband. A peasant takes her to be his 

wife for the sake of wealth ․ One day, the peasant goes to the forest․ A beggar 

appears and asks for mercy from his wife․ Realizing that the woman is 

stupid, the beggar tells her that he fell from the sky․ The woman wonders 

if he saw her late husband there. Having learned that her husband starves 

and walks naked because there is no food and the clothes are rotten, she 

asks the beggar to take some clothes, 40 gold coins, bread, butter, cheese, 

and buckwheat gruel to her husband․ When the peasant comes back home 

and asks why she did it and why exactly gold coins, the woman replies that 

the best is always in heaven․ In the fairy tale, due to the wife’s stupidity, 

new losses and catastrophes follow, and, again, it is thanks to her stupidity 

that it becomes possible to regain or prevent bad events․ In this case, we also 

focus on the first episode of the fairy tale․ 

 

The sign system common for the listed fairy tales 

 

In the Armenian, Russian, and Albanian folk tales as well as in 

Tumanyan’s adaptation, Barekendan – Maslenitsa – Ramadan is personified 

“by misunderstanding – by accident” or under the influence of people’s 

rich imagination․ In Tumanyan’s narrative, the stupid woman takes  
a random passerby for Barekendan. In the Albanian fairy tale, the stupid 

woman also thinks of a long Ramadan as of a person (in addition, the name 

of a tall stranger is Ramadan), and the character of the Russian fairy tale – 

a straw doll Maslenitsa – suddenly comes to life, which is, of course, based 

on the custom of making dolls that emblematize winter and spring․ This 

custom was also widespread among Armenians – dolls were made in the 

form of grandmother Utis (from the verb ‘utel’ – ‘to eat’) and grandfather 

Pas (‘fast’). In the Russian fairy tale, the grandfather and the grandmother 

make a doll to prolong the Maslenitsa feast․ In Slavic mythology, 

Maslenitsa is a symbol of fertility, winter, and death at the same time, that 

is, it is also personified [24. P. 28]. 



Seyranyan L.B., Soghoyan A.V. The ontological formula for eternal renewal of life  

16 

Whereas Armenians rolled Grandma Utis down the mountain, Russians 

burned the doll․ There was also a custom “to warm the deceased”, for 

which they lit bonfires․ These dolls embodied the dying and resurrecting 

nature; they were burned, with the ashes scattered across the fields․ It was 

a ritual act promoting fertility։ burning the old stimulated the germination 

and prosperity of the new․ Vladimir Propp also emphasizes the importance 

of respecting the memory of ancestors․ Ancient people believed that the 

ancestors, being both in other world and on the earth, could influence 

fertility; therefore, during Maslenitsa, a memorial service ceremony would 

be performed․ Visiting the cemetery, serving food for memory, and cooking 

pancakes were mandatory [24. P. 28]. Pancakes – a mixture of flour (grain) 

and butter – became a symbol of this holiday․ As a matter of fact, Slavs 

also celebrated the day of commemoration of parents or ancestors․ 

Pancakes were placed on roofs or windowsills, or left in the he cemetery, 

or given to children and beggars, the latter were asked to pray for the souls 

of deceased ancestors․ In the morning and in the evening, the deceased 

were invited to the table to have a meal with the family, or the table was 

left set until the morning, with food and dishes left so that the deceased 

might come out of the hearth at night and eat their share [25. P. 90–92]. 

The sacrifice sent to other world is also alms in the form of money and 

a wake․ According to the Armenian Apostolic Church tradition, through 

this pious custom “we allocate a share out of our wealth for the salvation 

of souls.” “By organizing a wake, we give alms to those people who are 

invited or are there at that moment, and they, in turn, ask for mercy from 

the Lord for the soul of the deceased․ The meaning of a wake, whether 

during a funeral or years later, is to give alms for the soul of a given person, 

collecting treasures for him in heaven” [26. P. 194–198; 27]. The wake  

is a kind of sacrifice for the salvation of the soul of the deceased, which we 

symbolically send to the afterlife1. 

The manifested connection with other world is as follows. In the Arme-

nian folk tale – money and clothes that the stupid woman sends to heaven 

for her deceased father (the latter, according to the traveler, has debts in 

 
1 In many places today, there is a custom that visiting the cemetery one shall give  

a share for the deceased – food and alcoholic beverages․ Sometimes the share is placed 

on the wake table or on the grave, while an alcoholic drink intended for the deceased  
is poured on the ground․ 



Компаративистика / Comparative Studies 

17 

other world, so the daughter sends money to repay his debt, which is, as it 

were, a sacrifice made through money); in the Czech fairy tale – butter, 

cheese, bread, gruel, clothes, and gold, which the stupid woman sends to 

her deceased husband (this is also a manifestation of alms) through a needy 

person who comes to her for alms; in the Russian fairy tale The Thieving 

Man, cloth and money that the stupid old woman sends to her deceased son 

through a random passerby, a soldier, who asks for a shelter. They all say 

they come from other world․ In our opinion, in Tumanyan’s Barekendan, 

a hidden manifestation of the same formula is an episode in which the stupid 

woman gives butter and rice to a stranger, even though there is no mention 

of other world in the narrative․ 

In the first episode of the Armenian folk tale, the stupid woman gives  
a bag of grain to strangers – kirvas․ Why a kirva? A ‘kirva’ means a well–

wisher, an acquaintance, or someone who is a Turk or a Kurd [23. P. 1569]. 

It means that these random people were not from Armenian society; they 

were Turks or Kurds, strangers, and symbolically – from other world․ The 

husband who fled from the first stupid woman leaves the house naked, 

wrapped in a mezar, and introduces himself to another stupid woman as 

having returned from other world․ Running away from this woman’s rich 

husband, the naked man enters a mill and introduces himself as a miller – 

again, we see the connection with grain and bread․ The first stupid woman 

gives kirvas a bag of grain, and the second sends clothes and money to 

other world․ In fact, the scene of the sacrifice sent to other world for the 

soul of the deceased is divided into two episodes relating to different 

women․ In the Czech fairy tale, the stupid woman sends food, clothes, and 

money to heaven through a beggar; in the Russian fairy tale, the stupid old 

woman sends cloth and money to heaven through a soldier․ The analysis 

reveals a paradigm։ strangers, beggars, kirvas, who are considered and 

called Barekendan or Ramadan – strangers to society, newcomers, a man 

who abandons home, a homeless soldier․ It is as if they are not from this 

world, but belong to other world․ In other world, ragged or naked, leaving 

the house without clothes or wrapped in mezar, sending fabric there – all 

these are repetitive and conjunctive events․ In other world, rags and torn 

fabric are analogs of the shroud that envelops the dead․ Let us recall that 

the doll of Barekendan-Maslenitsa is in rags, and in the end it is disheveled 

and burned or rolled down from the mound․ The main character in the 

Armenian folk tale leaves the house wrapped in a mezar; in another reality 



Seyranyan L.B., Soghoyan A.V. The ontological formula for eternal renewal of life  

18 

he appears to be a dead man, and finally, he returns home․ The circle 

closes: he dies and resurrects, departs and returns․ 

Within the scope of the plot and outer, thematic veil of the mentioned fairy 

tales, these symbolic paradigms, according to the principle of a palimpsest 

(a parchment from which previously written was scraped off to make it 

suitable for the same purpose again), depict another, more ancient story-

formula that shows the link between this and other world․ Among the items 

sent (sacrificed) to help a person in other world (father, husband, or son) 

are butter and rice, bread, gruel, clothes or cloth, money or gold coins  

(in the Czech fairy tale – 40 gold coins)․ 

Why were all the women stupid? This opens up another layer, which is 

probably connected with the most famous story in the world about the most 

famous ban, its violation and the subsequent fateful loss․ In the studied 

fairy tales, the loss of property – food, clothes, money, horses – happens 

because the stupid woman fails to pay heed to her husband’s prohibition 

by initiating a conversation and transaction with a stranger. In the end, the 

husband is also deceived, having lost his horse or money․ There is a parallel 

with the biblical story of how Eve was tricked by a snake, violated the ban, 

ate the forbidden fruit and lost immortality․ The parallel becomes even more 

apparent if we take into account the title of the fairy tale – Barekendan. 

According to the Armenian Christian tradition, Barekendan is the boundary 

between paradise, where it is allowed to taste all fruits, and hell (symboli-

cally – fasting), where food (especially delicious food) is forbidden․ In the 

Albanian fairy tale, Ramadan also has a similar spiritual content․ 

 

The sign system of the children’s singing games 

 

The connection of commemoration of the dead and food with other 

world can also be traced in ritual-magical verbal formulas that have turned 

into children’s singing games․ 

Russian folklorists, culturologists and ethnographers Sofya Agranovich 

and Sergey Berezin interpret the Russian children’s singing game Ladushki, 

ladushki in the following way, “Ladushki! Ladushki! / Gde byli? / U babu-

shki! / Chego eli? / Kashku. / Chego pili? / Brazhku1 [28. P. 7]. ‘Kashka’ 

 
1 Eng. “Soft clap, soft clap / Where have you been? – At Grandma’s. / What did 

you eat there? / Gruel. / What did you drink there? / Brew.  



Компаративистика / Comparative Studies 

19 

(Eng. ‘gruel’) and ‘brazhka’ (Eng. an alcoholic drink typical for the wake 

ceremony, like home brew), and the grandmother, “were with” the de-

ceased ancestor; a living grandmother giving children an alcoholic drink 

and gruel was impossible to imagine․ It was about another grandmother․ 

The same singing game describes the communication with the deceased 

through the open palms [29; 30. P. 59–88]. According to Agranovich, this 

is due to the ancient custom of burying the dead inside caves and the cult 

of ancestors․ When they yearned for them, they put their palms against the 

cave wall in belief that ancestors would also put their palms on the other 

side։ the cave wall was considered the boundary between this and other 

world․ Apparently, this ancient belief is the basis of the custom of laying  

a hand on the grave, which is common among Armenians․ In the same way, 

palms were applied and imprinted during the initiation ritual when they 

received the blessing of their ancestors and left their “signature” – a trace 

in the social hierarchy․ According to Agranovich, this is an explanation of 

petroglyphs with the images of hands․ Apparently, an echo of the same 

ancient belief is the Wailing Wall in Jerusalem, as well as the custom of 

drawing a hand in a letter and sending it to the battlefield (usually a child’s 

hand was drawn and sent to the father or the grandfather, who could be “on 

that side”, or in danger of being there – on that side of the imaginary wall) [28]. 

The palm image on the wall of a Christian church in Spain and the Theoto-

kos oranta (‘oranta’ means ‘one who prays’; this is a type of an icon  

on which the Lady is represented with her arms open and raised to heaven 

in prayer) can also be explained as an interpretation of communication․ 

There is a similar image in Jerusalem – the Lord’s handprint on the rock, 

which, according to the tradition, was formed when He leaned against the 

wall to rest․ This stone is preserved and embedded in the wall of the Fran-

ciscan chapel dedicated to Simon of Cyrenaea (1895). According to the 

custom, every Orthodox pilgrim who passes by puts his right hand in the 

handprint of the Savior’s Right Hand and says a prayer, “Help me, Lord, 

to carry my cross!” [31. P. 84]. 

By the way, there is a variant of the aforementioned singing game, 

where ‘oladushki’ – a pancake of Maslenitsa appears, “Ladushki-ladushki, / 

Ispekli oladushki. / Na okno postavili, / Ostyvat’ ostavili”1 [32]. 

 
1 Eng. Soft clap, soft clap, / We baked pancakes. / Put them on the windowsill, /  

To cool down.” 



Seyranyan L.B., Soghoyan A.V. The ontological formula for eternal renewal of life  

20 

The English version of the singing game goes in the following way, 

“Pat-a-cake, pat-a-cake, baker’s man. / Bake me a cake as fast as you can, / 

Roll it, pat it, and mark it with a B, / Throw it in the oven for Baby and me” 

[33. P. 28]. As Iona Opie and Peter Opie claim, this singing game is one  

of the wildly known traditional nursery rhymes in the English-language 

word, where it has become children’s “first poetic memory” [34. P. I]. Ac-

companied by clapping, this song has the following sequence of actions: 

touching palms; forming dough balls with hands; making pies out of them; 

painting them; placing them in the oven․ There is an episode of imprinting 

a letter on the pie (this is the letter “B” in the singing game, but it may also 

be the first letter of the child’s name), which probably illustrates the fact 

that the baby’s name has been added to the hierarchy of society․ According 

to the singing game, the pie is baked for the child and the adult who play 

the clapping game․ 

In our opinion, the Armenian children’s singing game “Soft clap, Soft 

clap, apricot tree, / I have a grandmother and grandfather, / Grandmother 

cooks dinner, / Grandfather chops wood, /And I sit under a tree, / And draw 

a hare” is comparable with the Russian and English versions of the above-

mentioned singing games. In one of the versions of this singing game, the 

grandfather grafts a tree․ Here you can see the symbolic meaning of 

grafting – rebirth – qualitative renewal․ The action of Grandfather Pas – 

chopping firewood or cutting – should be perceived as the interval between 

Barekendan and Easter (the period of fasting)․ There is a semantic 

transformation of the baton-axe։ the baton in Grandfather Pas’ hand, which 

forbade eating food of animal origin, as a result of the semantic 

transformation turns back into a driving tool – an axe, which separates 

Barekendan from Easter, becoming a symbolic image of Lent․ There is an 

obvious connection: Grandmother and grandfather are ancestors․ By the way, 

the doll of Grandfather Pas or Aklatiz was hung from the ceiling and usually 

sang the following, “Grandma left with a ladle in her hand, / Grandfather 

came with a baton (‘chombakh’) on his shoulder” [35]. In Grandma Utis’ 

hand there was an oily ladle, and in Grandpa Pas’ – a baton-chombakh, that 

is, permission to eat and prohibition under the threat of a baton․ In the singing 

game, the baton transforms into an axe or a grafting knife․ The Lent following 

Barekendan cuts on the one hand, and grafts on the other hand․ The old 

goes away, the new comes․ There is also the following version of the 

Armenian singing game, “Soft clap, soft clap, / I cook pilaf in clay pots, / 



Компаративистика / Comparative Studies 

21 

There is no spoon, there is no bread, / We eat with our fingers”1 [36. P. 20]. 

This version is closer to the Russian singing game since pilaf is mentioned․ 

The Armenian folk singing game can be interpreted in two similar 

ways։ 1․ it symbolizes continuity, continuation, and eternal renewal of life 

due to the presence of a hidden semantic layer of communication with 

ancestors and tradition; 2․ it has a noticeable system of alternating symbols 

Barekendan – grandmother, Lent (Fast) – grandfather and Easter – 

grandchild․ This sign system also exists due to the following symbols: soft 

clap (touch of palms), tree, and hare․ Touching the tree with palms is an 

expression of the ancient faith in tree deities, who could be asked for help․ 

The same faith manifests in the custom of knocking on wood three times 

to thwart evil․ Generations of pagan Armenians went to the sycamore 

forest to foretell the future, which their deceased ancestors told them 

through the rustling of trees – a voice that was believed to come from other 

world [37. P. 43]․ Similar beliefs also existed among other peoples [38.  

P. 112, 115–116]. In many cases, the wise elder (presumably the ancestor) 

is located precisely near the tree, identified by its image․ 

According to our hypothesis, the tree in the Armenian singing game is 

an image of the Tree of Life or the World Tree, which represents the cosmic 

order․ The tree is the apricot (as one of the symbols of Armenia). The image 

of the Tree of Life together with the grandmother, the grandfather, and  
the grandchild suggests that there be also an image of the family tree․ The 

three-stage system of the World Tree consists of the lower part – other 

world, the middle part (the tree trunk) – the earthly reality, and the upper 

part – the heavenly kingdom․ To this, we add the semantic correspondences, 

including past – present – future and ancestors – current generation – 

future generation․ There are also symbolic equivalents of the animal world։ 

in the upper part of the World Tree there are birds, in the middle – 

ungulates, in the lower part – reptiles and rodents [39. P. 398–400]․  
The World Tree, which portrays the idea of conception and fertility, as well 

as the process of soul incarnation, can also be represented in an inverted 

version – the roots are at the top, the crown is on the ground․ Accordingly, 

it is possible to replace ancestors and generations [39. P. 400–401].  

 
1 “Ծափիկ-ծափիկ, ծափ նաներով, / Փլավ կեփեմ պուտկըներով,/ Գըտալ չըկա, 

լավաշ չըկա, / Մենքա կուտենք մատվներով” [“Tsap’ik tsapi’ik tsap’ nenerov, / Plav 

kep’em putkenerov, / Gtal cheka, lavash cheka, / Menqa kutenq matvnerov”]. 



Seyranyan L.B., Soghoyan A.V. The ontological formula for eternal renewal of life  

22 

The episode in which the grandchild draws a hare under a tree 

symbolizes fruit-fertility, generation, and continuation through offspring, 

Easter, and renewal․ In ancient Chinese art, the hare symbolized longevity 

and immortality and was portrayed as sitting under the Tree of Life, con-

cocting the elixir of immortality [40. P. 184]. It also symbolized the cycle 

of death and rebirth, and life that has passed through the fire of sacrifice 

and death․ 

Manifestations of the eternal struggle between life and death are the 

images of the Slavic Koshchei – the sovereign of the kingdom of death – 

and the life that defeated him, some of the symbols of which are the ocean-

sea, an island (in some versions – Black Mountain), an oak tree growing 

there, a hare in the box under an oak tree, a duck inside a hare, an egg inside 

a duck [39. P. 629]. 

In the Western spiritual tradition, the hare is a symbol of light, new life, 

and Easter․ It was a sacred animal of the Old German goddess of spring, 

the awakening of nature, and Eostra, or Ostara, – a Germanic Goddess of 

spring and dawn․ Some elements of the Eostra cult (for example, the 

custom of painting Easter eggs, the symbol of the hare) were subsequently 

transmitted to the system of Western European customs and symbols of 

Christian Easter․ According to the Benedictine monk Beda the Venerable, 

the names of Easter in English and German (das Ostern) are associated with 

Eostra․ According to the legend, painting Easter eggs is an analogue of 

Eostra’s giving color and prosperity to the world in the spring․ Her sacred 

animal is the hare – the symbol of fertility, who brings these painted eggs 

to children․ Catholics have preserved this function of the Easter hare in the 

system of Easter customs [41. P. 13–45]. The following system of symbols 

is manifested here։ the awakening of nature – hare – fertility – egg – 

children – a new beginning․ 

In his treatise on the relationship between faith and deeds, Armenian 

philosopher, theologian and teacher, Saint of the Armenian Apostolic 

Church Grigor Tatevatsi (1346–1409) compares a rabbit and a hare with 

people who have faith, but are negligent in doing good deeds (weak as  

a rabbit) because of sins. As a rabbit takes refuge in rocks, so the weak – 

students and youth – take refuge in “rocks”, i.e. they should trust the virtu-

ous – wise teachers and elders, and people should trust the priests. Young 

people who have not knelt at the feet of the elders become easy prey for 

Satan [42. P. 110–111]. In this interpretation, the singing game under 



Компаративистика / Comparative Studies 

23 

consideration reveals the following links։ tree – elder, hare – young (child) – 

grandchild, who draws a hare under a tree – at the feet of the elder1․ 

In his valuable study The Art of Armenian Ornament, A. Mnatsakanyan 

thoroughly examines the symbolism of the Tree of Life [43], the ornamental 

images of which contain pestle-fruit, grain-egg ideograms, where the 

images of parents-couples – people, animals or plants, often – cub, child 

or fetus are intertwined․ In some cases, a gradual sequence of the genus, 

family, or parents and their children is represented through the trunk of the 

Tree of Life․ One of the ornaments depicts a grain – an egg ideogram, on 

which there is a pair of hares, and the Tree of Life rises on their ears (Fig. 1)․ 
 

 

Fig. 1. A grain-egg ideogram, with a pair of hares,  
and the Tree of Life rising on their ears. The painting  

is taken from the Gospel of 1304 (Mesrop Mashtots In-

stitute of Ancient Manuscripts (Matenadaran)  

in Yerevan, manuscript #3722, Nakhchivan, the scribe 

Hakob, illustrator – clergyman Simeon, Sheet 303b) 

[42. P. 218] 
 

Other samples of the Tree of Life and the hare portray the hare and the 

ornament as the plant, the symbolic and semantic field of fertility․ Among 

the noteworthy examples are the decoration on the book pages of the 

 
1 Tumanyan’s poem “The Old Blessing” describes the following picture: under a green 

huge oak tree, the giants – grandfathers and fathers are sitting, and children are standing 

in front of them with their heads uncovered, their hands humbly laid on their hearts․ 



Seyranyan L.B., Soghoyan A.V. The ontological formula for eternal renewal of life  

24 

Gospel of 1053 with drawings depicting a vault with columns (Fig. 2),  
as well as several other ornaments (Fig. 3–7)․ 

 

 

Fig. 2. Decoration on the pages of the Gospel of 1053 with drawings depicting a vault 

with columns [44. Picture 1, Mesrop Mashtots Institute of Ancient Manuscripts 

(Matenadaran) in Yerevan, manuscript #3793, Sandghkavank, artist Hovhannes 

Sandhkavanktsi, Sheet 1b]. Hares are portrayed at the base of the columns 
 

  

Fig. 3. [44. Picture 38] Fig. 4. [44. Picture 49] 



Компаративистика / Comparative Studies 

25 

  

Fig. 5. [44. Picture 43] Fig. 6. [44. Picture 75] 

 

 

Fig. 7. [44. Picture 73] 



Seyranyan L.B., Soghoyan A.V. The ontological formula for eternal renewal of life  

26 

In the last drawing, a bird is portrayed in the upper part of the plant, 

while a hare – in the lower part. Let us remember that the World Tree 

consisted of three parts, each with a corresponding animal․ 

 

Conclusion 

 

Thus, based on the example of the fairy tale Barekendan, the singing 

game Tsapik, Tsapik, Tsirani and the mentioned samples of the Armenian 

ornament, we can conclude that many manifestations of ancient beliefs and 

ideas in the form of certain sign systems have been preserved in the Arme-

nian national culture. In their turn, these manifestations have been reflected 

in fiction, which implies a separate study. 

According to our interpretative hypothesis, the examined fairy tale 

(both folk version and adaptation) demonstrate a specific sign system that 

manifests age-old ideas and rituals, related to the cult of ancestors, 

communication with other world, sacrifices, Barekendan – Lent – Easter 

sequence and, thus, the ontological formula for renewal of eternal life․ The 

elements of this symbolic system are the following։ objects that are sent to 

other world (sacrificed) – butter and rice, bread, gruel, clothing or cloth, 

money or gold coin; symbolic representatives of other world are strangers; 

images and objects in the singing game Tsapik, Tsapik, Tsirani – grandmother 

cooking dinner – grandfather chopping wood – tree – grandchild drawing 

a hare. These actions can be interpreted as those of sympathetic magic, 

aimed at achieving fertility․ Touching with palms, expressed in the signing 

game in the form of a soft clap, is an analogue of communication․ In ancient 

times, Barekendan was also a holiday of the cult of ancestors, aimed at 

ensuring the re-awakening and fertility in this world with the help of deceased 

ancestors․ For this purpose, a sacrifice was made – descendants allocated 

a share from their property for their ancestors and sent it to other world․ In 

the singing game, Grandma and Grandpa are ancestors, and Grandchild is 

a descendant, a new fruit․ The Tree (Tree of Life, ancestral tree) represents 

an image of generational change, unity of ancestors and descendants, an ongoing 

process of fruiting and renewal․ A specific sign system is also a chain of 

Grandmother – Grandfather – Grandchild։ Grandmother Utis with a ladle 

in her hand embodies Barekendan, Grandfather Pas with a baton-axe-grafting 

knife in his hand is Great Lent, and Grandchild is Easter․ The hare is a symbol 

of fertility, which adjoins the image of the grandchild․ 



Компаративистика / Comparative Studies 

27 

References 
 

1. Abrahamyan, S. (ed.) (1973) Hay zhoghovrdakan heqiatner [Armenian folk ta-

les]. Vol. 6. Yerevan: Academy of Sciences of the Armenian SSR. 

2. Tumanyan, H. (1994) Erkeri liakatar zhoghovatsu 10 hatorov [The complete 

works in 10 volumes]. Vol. 5. Yerevan: Academy of Sciences of RA.  

3. Naumenko, G. (2001) Russkie narodnye detskie pesni i skazki s napevami  

[Russian folk children’s songs and fairy tales with melodies]. Moscow: Tsentrpoligraf.  

4. Afanasev, A.N. (1985) Narodnye russkie skazki v trekh tomakh [Russian  

National Fairy Tales in three volumes]. Vol. 3. Moscow: Nauka.  

5. Serkova, T.F. (ed.) (1989) Albanskie narodnye skazki [Albanian folk tales]. 

Translated from Albanian. Moscow: Khudozhestvennaya literatura. [Online] Available 

from: http://maxima-library.org/knigi/genre/b/534925?format=read#TOC_400000000 

12620 

6. Ivanova, I. (ed.) (1990) Cheshskie i slovatskie narodnye skazki [Czech and  

Slovak folk tales]. Translated from Czech and Slovak. Moscow: Khudozhestvennaya 

literatura.  

7. Simyan, T. (2019) Musical and carnival space of old Tiflis (by the example  

of Vano Khojabekyan, Vagharshak Elibekyan, Agasi Aivazyan. ΠΡΑΞΗΜΑ. Problemy 

vizual’noy semiotiki – ПРАЕНМА. Journal of Visual Semiotics. 2 (20). pp. 63–80.  

(In Russian). doi: 10.23-951/2312-7899-2019-2-63-80 

8. Simyan, T. (2020) Kreolizovannye teksty Starogo Tiflisa na primere Pirosmani, 

Elibekyana, Ayvazyana [Creolized texts of Old Tiflis on the example of Pirosmani, 

Elibekyan, Ayvazyan]. Kritika i semiotika – Critique and Semiotics. 2. pp. 256–285.  

(In Russian). doi: 10.25205/2307-1737-2020-2-256-285 

9. Makaryan, A., Soghoyan, A. & Sharuryan, H. (2022) Nikolay Gogol and Raphael 

Patkanyan: The Philosophy of Horror. Wisdom. 2S (3). pp. 112–123. doi: 10.24234/wis-

dom.v3i2.784 

10. Kavanagh, D. & Miscione, G. (2019) Carnival in the global village: Re-imagining 

information infrastructures. Information Society. 35 (5). pp. 299–313. doi: 10.1080/ 

01972243.2019.1647321 
11. Simonyan-Meliqyan, L. (2007) Tomarayin tsisashar [Calendar ritual]. Yerevan: 

Academy of Sciences of the ASSR.  

12. Niekrenz, Y. (2014) The Elementary Forms of Carnival: Collective Efferves-

cence in Germany’s Rhineland. Canadian Journal of Sociology-Cahiers Canadiens de 

Sociologie. 93 (4). pp. 643–665. doi: https://doi.org/10.29173/cjs19002 
13. Popova, E. (2019) Maslenitsa (“Butter Week”) in the Folk Calendar of  

the Besermen: Temporal, Spatial and Nutritional Parameters. Ezhegodnik Finno-Ugor-

skikh Issledovanii – Yearbook of Finno-Ugric Studies. 12 (4). pp. 697–710. doi: 

10.35634/2224-9443-2019-13-4-697-710 
14. Morgunova, O. (2021) Collective Work and Recreation in the Mirror of Russian 

Folk Chrononymy. Voprosy onomastiki – Problems of Onomastics. 18 (1). pp. 177–

194. (In Russian). doi: 10.15826/vopr_onom.2021.18.1.008 

https://doi.org/10.1080/01972243.2019.1647321
https://doi.org/10.1080/01972243.2019.1647321
https://doi.org/10.29173/cjs19002
http://dx.doi.org/10.35634/2224-9443-2019-13-4-697-710


Seyranyan L.B., Soghoyan A.V. The ontological formula for eternal renewal of life  

28 

15. Seyranyan, L. (2020) Kerakri khorhrdabanutyuni’ H. Tumanyani “Barekendani’” 

heqiatum [The symbolism of food in Tumanyan’s fairy tale “Barekendan”]. Keranq 

khmetsinq, I’zkheri’n hishetsinq. Hatsi khndiri’ banahyusakan ev heghinakayin heqiatum. 

Theses of the 11th Conference on Fairy-Tale Studies. H. Tumanyan Museum, Decem-

ber 26–27, 2020. Yerevan. p. 30.  

16. Ayvazyan, H. (2002) Qristonya Hayastan hanragitaran [Christian Armenia, 

Encyclopedia]. Yerevan: [s.n.]. 

17. Odabashyan, A. (1978) Amanory haykakan zhoxovrdakan tonatsuytsum [New 

Year in the Armenian folk calendar of holidays)]. In: Haykakan azgagrutyun ev bana-

hyusutyun [Armenian ethnography and folklore]. Vol. 9. Yerevan: Academy of Sciences 

of the Armenian SSR. 

18. Ormanyan, M. (1957) Tsisakan bararan [Ritual dictionary]. Antelias-Lebanon: 

Armenian Catholicosate of the Great House of Cilicia.  

19. Tommasi, Ch.O. (2005) Orgy: Orgy in the Ancient Mediterranean World. 

[Online] Available from: https://www.encyclopedia.com/environment/encyclopedias-

almanacs-transcripts-and-maps/orgy-orgy-ancient-mediterranean-world. 
20. Kharatyan-Araqelyan, H. (2005) Haykakan zhoghovrdakan tonery [Armenian 

folk holidays]. 2nd ed. Yerevan: Zangak-97.  

21. Zelenin, D. (1991) Vostochnoslavyanskaya etnografiya [Eastern Slavic Ethno-

graphy]. Moscow: Nauka.  

22. Sokolova, V. (1979) Vesenne-letnie kalendarnye obryady russkikh, ukraintsev i 

belorusov 19 – nachala 20 veka [The spring-summer calendar rites of Russians, Ukrainians, 

and Belarusians of the 19th – early 20th centuries]. Moscow: USSR National Academy 

of Sciences.  

23. Aghayan, E. (1976) Ardi hayereni batsatrakan bararan [Explanatory Dictionary 

of the Modern Armenian Language]. Vol. 2. Yerevan: Hayastan.  

24. Propp, V. (1995). Russkie agrarnye prazdniki [Russian agrarian holidays].  

St. Petersburg: Terra-Azbuka.  

25. Galkovsky, N. (1916) Bor’ba khristianstva s ostatkami yazychestva v drevney 

Rusi [The struggle of Christianity with the remnants of paganism in ancient Russia]. 

Vol. 1. Kharkiv: Diocesan Printing House.  

26. Dilanyan, A. (2011) Hogehangsti khorhrdabanut’yune [The sacrament of the 

memorial service]. Yerevan: [s.n.].  

27. Nurijanyan, M. (2015) Inch e anvanakan hogehatse yev inch e petq anel dra 

hamar [What is a wake and what should be done for this?]. [Online] Available from: 

https://168.am/2015/12/04/569767.html 
28. Anon. (1868) Detskie pesni [Songs for children]. Moscow: Bakhmetev. 

29. Agranovich, S. & Berezin, S. (2005) Homo amphibolos. Chelovek dvusmyslennyy. 

Arkheologiya soznaniya [Homo Amphibolos: An Ambiguous Man. The Archaeology  

of Consciousness]. Samara: Bahrakh-M.  

30. Agranovich, S. & Stefansky, E. (2003) Mif v slove: prodolzhenie zhizni (ocherki 

po mifolingvistike) [Myth in the Word: The Continuation of Life (Essays on Mytholin-

guistics)]. Samara: Samara Academy for the Humanities.  

https://www.encyclopedia.com/environment/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/orgy-orgy-ancient-mediterranean-world
https://www.encyclopedia.com/environment/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/orgy-orgy-ancient-mediterranean-world
https://168.am/2015/12/04/569767.html


Компаративистика / Comparative Studies 

29 

31. Lisovoy, N. (2012) Otkrovenie Svyatoy Zemli. Putevoditel [Revelation of the 

Holy Land. A Travel Guide]. Moscow: Dar.  

32. Anon. (n.d.) Stikhi i pesni dlya detey [Poems and songs for children]. [Online] 

Available from: http://lel.khv.ru/poems/resultik.phtml?id=181&back=%2Fpoems%2F 

poems.phtml%3Fctg%3D20 
33. Gliori, D. (2000) The Dorling Kindersley Book of Nursery Rhymes. New York: 

Dorling Kindersley. 

34. Opie, I. & Opie, P. (1977) The Oxford Dictionary of Nursery Rhymes. Oxford: 

The Clarendon Press. 

35. The Ararat Patriarchal Diocese of the Armenian Apostolic Church. (n.d.)  

Barekendani toni masin [About the Barekendan holiday]. [Online] Available from: 

https://www.qahana.am/post/352  
36. Bdoyan, V. (1983) Hay zhoghovrdakan khagher [Armenian folk games]. Vol. 3. 

Yerevan: Academy of Sciences of the Armenian SSR.  

37. Alishan, Gh. (2002) Hayots hin havatq kam hetanosakan kron [Ancient Arme-

nian Faith or Pagan Religion]. Yerevan: Hrazdan.  

38. Frazer, J. (1922) The Golden Bough. A Study in Magic and Religion. New York: 

Macmillan. 

39. Tokarev, S.A. (ed.) (1987) Mify narodov mira [Myths of the Peoples of the 

World]. Vol. 1. Moscow: Sovetskaya Entsiklopedia.  

40. Vovk, O. (2008) Entsiklopediya znakov i simvolov [Encyclopedia of Signs and 

Symbols]. Moscow: Veche.  

41. McCoy, E. (2002) Ostara, Customs, Spells & Rituals for The Rites of Spring. 

Minnesota: Llewellyn Publications St. Paul. 

42. Tatevatsi, G. (1741) Girq qarozut’yan vor kochi Dzmeran hator [A Book of 

Sermons Called the Winter Volume]. Constantinople: [s.n.]. 

43. Mnatsakanyan, A. (1953) Asatur. Haykakan zardarvest [The Art of Armenian 

Ornament]. Yerevan: Academy of Sciences of the Armenian SSR.  

44. Abgarian, G. (ed.) (1996) Haykakan manrankarchutyun. Kendanazarder [Arme-

nian Miniature Art: Ornaments with Animals]. Yerevan: Anahit.  
 

Information about the authors: 

L.B. Seyranyan, Cand. Sci. (Philology), leading researcher, Institute of Literature 

named after Manuk Abeghyan of the National Academy of Sciences of the Republic 

of Armenia (Yerevan, Republic of Armenia); associate professor, Yerevan State  

University (Yerevan, Republic of Armenia). E-mail: lilitseyranyan73@gmail.com  
A.V. Soghoyan, Cand. Sci. (Philology), researcher, Institute of Literature named after 

Manuk Abeghyan of the National Academy of Sciences of the Republic of Armenia 

(Yerevan, Republic of Armenia); lecturer, Yerevan State University (Yerevan, Republic 

of Armenia). E-mail: astghik.soghoyan1994@gmail.com 
 
The authors declare no conflicts of interests. 

http://lel.khv.ru/poems/resultik.phtml?id=181&back=%2Fpoems%2Fpoems.phtml%3Fctg%3D20
http://lel.khv.ru/poems/resultik.phtml?id=181&back=%2Fpoems%2Fpoems.phtml%3Fctg%3D20
https://www.qahana.am/post/352


Seyranyan L.B., Soghoyan A.V. The ontological formula for eternal renewal of life  

30 

Информация об авторах: 

Сейранян Л.Б. – канд. филол. наук, ведущий научный сотрудник Института  

литературы имени Манука Абегяна Национальной Академии Наук Республики 

Армения, доцент Ереванского государственного университета (Ереван, Респуб-

лика Армения). E-mail: lilitseyranyan73@gmail.com 

Согоян А.В. – канд. филол. наук, научный сотрудник Института литературы 

имени Манука Абегяна Национальной Академии Наук Республики Армения, лек-

тор Ереванского государственного университета (Ереван, Республика Армения). 

E-mail: astghik.soghoyan1994@gmail.com 

 

Авторы заявляют об отсутствии конфликта интересов. 

 

The article was accepted for publication 11.01.2024. 

 

Статья принята к публикации 11.01.2024. 

 

 



Имагология и компаративистика. 2024. № 21. С. 31–51 

Imagology and Comparative Studies. 2024. 21. pp. 31–51 

© Т.Г. Попова, 2024 

 

 
Научная статья 

УДК 82.091+821.14 

doi: 10.17223/24099554/21/2 

 

Надписи к миниатюрам Покаянного канона и  

их источники в тексте Лествицы Иоанна Синайского 

 

Татьяна Георгиевна Попова 

 
Балтийский федеральный университет имени Иммануила Канта, Калининград, 

Россия, lestvic@mail.ru 

 
Аннотация. Статья посвящена малоизученному произведению визан-

тийской гимнографической литературы XI в. – Покаянному канону, со-

зданному анонимным автором по мотивам Слова 5 Лествицы (О покаянии). 

Канон представляет собой тематическое и структурное единство 32 тро-

парей, миниатюр и надписей к ним. Надписи к 25 миниатюрам Канона 

имеют параллели в тексте Лествицы. В статье опубликованы тексты 

надписей к миниатюрам (по шести греческим рукописям) и параллельные 

фрагменты Лествицы, проведен текстологический анализ, выявлены  

библейские цитаты и высказано предположение о том, что автор Канона 

в надписях к миниатюрам цитировал Лествицу по памяти. 

Ключевые слова: Лествица Иоанна Синайского, Покаянный канон, 

византийская гимнография, древнегреческий язык, библейские цитаты 

 
Источник финансирования: Исследование выполнено при поддержке 

Российского научного фонда (проект № 22-18-00005 «Иконография и 

агиография Лествицы Иоанна Синайского»). 

 
Для цитирования: Попова Т.Г. Надписи к миниатюрам Покаянного ка-

нона и их источники в тексте Лествицы Иоанна Синайского // Имагология 

и компаративистика. 2024. № 21. С. 31–51. doi: 10.17223/24099554/21/2 

  



Попова Т.Г. Надписи к миниатюрам Покаянного канона и их источники  

32 

Original article 
doi: 10.17223/24099554/21/2 
 

Inscriptions to the miniatures of The Penitential Canon  

and their sources in The Ladder of Divine Ascent  

by John Climacus 

 

Tatiana G. Popova 
 
Immanuel Kant Baltic Federal University, Kaliningrad, Russian Federation, 

lestvic@mail.ru 
 

Abstract. The article focuses on an understudied work of Byzantine hym-

nographic literature of the 11th century The Penitential Canon by an anony-

mous writer based on Homily 5 of The Ladder (“On painstaking and true  

repentance, which constitutes the life of the holy convicts; and about the Prison”). 

The Canon is a thematic, stylistic and structural unity of 32 troparia, miniatures, 

and inscriptions to them. This unity allows assuming that the creator of the troparia 

and the inscriptions for the miniatures and the artist who painted the miniatures 

was one and the same person. The texts of the troparia in The Canon do not 

have any links with the text of The Ladder, while the texts of the inscriptions  

to the miniatures in The Canon have indirect links with The Ladder: out of  

32 inscriptions to the miniatures, 25 have parallels to The Ladder. The article 

contains the texts of the inscriptions to the miniatures (based on 6 Greek man-

uscripts) and parallel fragments of The Ladder. The absence of parallels in  

The Ladder to the 7 troparia of The Canon can be explained by the functional 

load of these troparia framing the text of The Canon. At the same time, 3 frag-

ments of The Ladder refer to two different troparia of The Canon. This  

phenomenon can be explained by the fact that, while working, the creator  

of The Canon was guided not by the literal adherence to The Ladder, but by the 

spirit and atmosphere of the fragments describing the life of voluntary prisoners 

(“of the holy convicts”) in the monastery prison. The article reveals 6 citations 

from the texts of The Holy Scriptures that are included in The Ladder and 

through it in The Canon (in the inscription to the miniatures 5, 15, 17, 18). The 

lexical arrangement of these quotations in the The Ladder and the inscriptions 

to the miniatures in The Canon is different. The texts of The Ladder and  

the inscriptions to the miniatures of The Canon have significant differences in 

lexical composition. There are no direct quotations from The Ladder in the texts 

of the inscriptions to the miniatures. Identical word forms are rare in compared 

published fragments. The totality of textual and linguistic signs implies that the 

author of The Penitential Canon quoted The Ladder from memory, which 



Компаративистика / Comparative Studies 

33 

confirms the phenomenal talent of the unknown Byzantine hymnographer of 

the first half of the 11th century. 

Keywords: The Ladder of Divine Ascent by John Climacus, The Penitential 

Canon, Byzantine hymnography, Ancient Greek, Biblical quotations 

 

Financial Support: The research is supported by the Russian Science Founda-

tion, Project No. 22-18-00005: Iconography and Hagiography of The Ladder  

of Divine Ascent by John Climacus. 

 

For citation: Popova, T.G. (2024) Inscriptions to the miniatures of The Peniten-

tial Canon and their sources in The Ladder of Divine Ascent by John Climacus. 

Imagologiya i komparativistika – Imagology and Comparative Studies. 21.  

pp. 31–51. (In Russian). doi: 10.17223/24099554/21/2 

 

Покаянный канон (Κανὼν κατανυκτικὸς τὴν ἱστορίαν διαλαμβάνων 

τῶν ἐν τῇ κλίμακι ἁγίων καταδίκων. οὗ ἡ ἀκροστιχίς, ΠΕΝΘΟΥΣ 

ΕΝΑΡΓΟΥΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΝΟΙΑΣ ΤΥΠΟΣ), далее – Канон, представляет 

собой одно из малоизученных произведений византийской гимногра-

фической литературы. Древнейшая рукопись Канона (BAR gr. 1294) 

датируется второй половиной XI в. [1. С. 252], поэтому время написа-

ния Канона можно гипотетически определить как первую половину – 

середину XI в. Без преувеличений Канон является гениальным произ-

ведением анонимного автора: он построен по принципу акростиха, 

каждый тропарь имеет строгую, не повторяющуюся в других тропа-

рях силлабическую схему, и каждый тропарь сопровожден миниатю-

рой, иллюстрирующей его содержание, а каждой миниатюре сопут-

ствует надпись, поясняющая эту миниатюру. В Каноне 9 песен (1, 3–9, 

вторая песнь отсутствует во всех известных рукописях), каждая песнь 

содержит 4 тропаря, – таким образом, общее количество тропарей, ми-

ниатюр и надписей составляет 32. «Ассоциация гимнографического 

канона со строго определенным визуальным рядом представляет  

собой уникальное явление» в византийской культуре; «каноны нико-

гда не иллюстрировались, за исключением всего двух (Покаянного  

и “На исход души”)» [2. С. 57]. 

Честь открытия Канона принадлежит Дж.Дж. Тикканену, обнару-

жившему его в рукописи Vat. gr. 1754 [3]. Две рукописи Канона обна-

ружены в Национальной библиотеке Греции А. Делатте [4]. Миниа-

тюрам Канона уделено место в искусствоведческой монографии 

Дж.Р. Мартина [5. С. 128–149]. Бухарестские рукописи с текстом 



Попова Т.Г. Надписи к миниатюрам Покаянного канона и их источники  

34 

Канона введены в научный оборот И. Барнеа [6, 7]. Важный этап изуче-

ния Канона связан с сербским учtным Дм. Богдановичем, обнаружив-

шем славянский перевод Канона в двух хиландарских сборниках [1]. 

Последним крупным вкладом в дело изучения Канона стала статья  

Т. Авнера, обнаружившего в Хаифе два листа вышеупомянутой древ-

нейшей рукописи Канона [8]. Благодаря усилиям названных ученых 

были введены в научный оборот 10 греческих иллюминированных ру-

кописей с текстом Канона. В последние десятилетия Канон оказался 

обойден вниманием византинистов. Монографических исследований, 

посвященных ему, нет.  

В истории изучения Канона и его рукописей остается еще много 

невыясненных вопросов. Например, неясно место Канона в литурги-

ческом цикле византийской церкви; можно только предположить, что 

он пелся или читался во время Великого Поста. Не исследовано раз-

витие иконографических традиций отдельных миниатюр. Очевидно, 

что с течением времени увеличивается количество изображенных мо-

нахов во всех сюжетах цикла. Миниатюры в рукописях Канона имеют 

значительные разночтения (например, на некоторых рисунках отчет-

ливо видно изображение ребенка (! – Т.П.), на некоторых имеются 

элементы растительного мира, на некоторых изображен райский сад); 

изучение этих разночтений может быть интересной перспективой для 

искусствоведческого анализа. Не менее интересно проследить разви-

тие иконографической традиции изображений монашеских подвигов 

в русском искусстве. Большинство сюжетов миниатюр Канона отра-

зилось в циклах «Монашеские подвиги» на русских иконах, в миниа-

тюрах русских рукописей, на фресках и на гравюрах (это, например, 

такие сюжеты, как «Изнурение себя голодом», «Стояние на жаре», 

«Заковывание себя в кандалы» и др.), однако русское изобразитель-

ное искусство развивалось дальше в направлении, указанном автором 

Канона, и доказательством этому может служить появление в назван-

ных циклах сюжетов, отсутствующих в византийских рукописях 

(например, «Ношение колючей одежды», «Завещание оставить тело 

без погребения на съедение зверям» и др.)1.  

 
1 Изображения сюжетов названного цикла в произведениях русского искус-

ства разных жанров размещены автором этих слов на Интернет-сайте art-of-

scala.ru (08.02.2023). 



Компаративистика / Comparative Studies 

35 

Филологическое направление исследования Канона заключается  

в выявлении связей между текстами Канона и Лествицы. Как было 

упомянуто выше, тропарь, миниатюра и надпись к ней составляют 

единое целое, три элемента которого (тропарь, миниатюра и надпись) 

были созданы, предположительно, одновременно одним человеком – 

поэтом и художником. 32 тематически и семантически единых фраг-

мента Канона замыкаются в цикл. По справедливому замечанию  

Дм. Богдановича, данный цикл возник как результат творческого по-

рыва (вдохновения) анонимного автора [1. С. 262-263], и это вдохно-

вение было вызвано красочными, эмоциональными описаниями 

жизни подвижников, желающих быть заключенными для покаяния  

в монастырскую тюрьму (Лествица, Слово 5, «О покаянии»)1; эта 

тюрьма (или, в русском переводе, «темница») находилась в одном  

из монастырей близ Александрии, название которого Лествичник 

умалчивает2.  

Тексты тропарей Канона явных связей с текстом Лествицы не об-

наруживают, в то время как тексты надписей к миниатюрам имеют 

очевидные параллели в тексте Лествицы. Авторы вышеназванных  

исследований в ряде случаев называли конкретное место в тексте  

Лествицы, с которым может быть связан сюжет той или иной миниа-

тюры, однако эти наблюдения носят разрозненный и единичный ха-

рактер, в них содержатся ошибки и неточности, а главное – тексты 

надписей к миниатюрам Канона и их параллелей в Лествице еще не 

были опубликованы синоптически. 

Задачей настоящей статьи является публикация выявленных в Ле-

ствице источников текстов надписей к миниатюрам Канона. Фраг-

менты Лествицы цитируются по изданию ранней греческой версии: 

Сlimaci Joannis Scala paradisi. Patrologiae cursus completus. Series 

graeca, ed. J.P. Migne. T. 88. Col. 631–1210. Parisiis, 1860, далее – PG. 

Тексты надписей Канона публикуются по следующим рукописям: 

BAR gr. 1294: cod. 1294, собрание греческих рукописей Библио-

теки Румынской академии наук (Biblioteca Academiei Române), 

 
1 См. об этом подробно: [9]. Публикацию Слова 5 Лествицы и предваритель-

ные замечания к описанию иконографической традиции цикла «Монашеские по-

двиги» в русском искусстве см. в статье: [10]. 
2 См. об этом: [11. С. 133-140]. 



Попова Т.Г. Надписи к миниатюрам Покаянного канона и их источники  

36 

Бухарест (11369)1. Вторая половина XI века. Знакомство с рукописью 

по черно-белой фотокопии в издании: [7]; 

Vat. gr. 1754: cod. 1794, собрание греческих рукописей Апостоль-

ской библиотеки (Bibliotheca Apostolica Vaticana), Ватикан (68383). 

Конец XII – начало XIII в. Знакомство с рукописью по цветной фото-

копии на сайте Ватиканской библиотеки, URL: https://digi.vatlib.it/ 

view/MSS_Vat.gr.1754 (дата обращения: 08.02.2023); 

EBE 1395: cod. 1395, собрание греческих рукописей Национальной 

библиотеки Греции (Εθνική Βιβλιοθήκη της Ελλάδος), Афины (3691). 

XV в. Знакомство с рукописью по чёрно-белой фотокопии в издании [4]; 

Marc. gr. II 32: cod. II 32, собрание греческих рукописей библио-

теки Марчиана (Biblioteca nazionale Marciana), Венеция (70194). XV в. 

Знакомство с рукописью de visu; 

Marc. gr. II 44: cod. II 44, собрание греческих рукописей библио-

теки Марчиана (Biblioteca nazionale Marciana), Венеция (70206). XVI в. 

Знакомство с рукописью de visu; 

Sin. gr. 427: cod. 427, собрание греческих рукописей монастыря  

св. Екатерины (Sacred Autonomous Royal Monastery of Saint Katherine), 

Синай (58802). XVII в. Знакомство с рукописью по черно-белой копии 

на сайте Библиотеки Конгресса. URL: https://www.loc.gov/resource/ 

amedmonastery.00279380496-ms/?sp=1&st=image (дата обращения: 

08.02.2023). 

BAR gr. 1294 является неполной, а в Vat. gr. 1754 нарушен порядок 

следования миниатюр Канона (возможно, в результате ошибки при 

переплете). В нашей публикации реконструирован верный порядок 

следования миниатюр в названных рукописях. 

Миниатюры рукописей BAR gr. 1294, Vat. gr. 1754, Sin. gr. 427, 

EBE 1395 введены в научный оборот в названных выше публикациях 

в черно-белом воспроизведении, см.: [3–5, 7]. С миниатюрами вене-

цианских рукописей Канона по цветным фотографиям, сделанным ав-

тором этих строк, можно познакомиться на Интернет-сайте «Иконо-

графия и агиография Лествицы Иоанна Синайского» (дата обраще-

ния: 11.02.2023): https://art-of-scala.ru/marc-gr-ii-32 (Marc. gr. II 32) и 

https://art-of-scala.ru/marc-gr-ii-44 (Marc. gr. II 44). 

 
1 Здесь и далее в скобках указан индекс рукописи в базе данных Pinakes (дата 

обращения: 08.02.2023). 



Компаративистика / Comparative Studies 

37 

В отношении связей с текстом Лествицы миниатюры Канона де-

лятся на две группы: 1) миниатюры, надписи к которым имеют парал-

лели в тексте Лествицы (их всего 25), 2) миниатюры, надписи к кото-

рым не имеют параллелей в тексте Лествицы (их всего 7). 

 

1. Миниатюры, надписи к которым имеют параллели  

в тексте Лествицы 

 

1.1. Миниатюра 2 (песнь 1, тропарь 2): BAR gr. 1294, 1v, Vat. gr. 1754, 

4r, Marc. gr. II 32, 202v, Marc. gr. II 44, 180v, Sin. gr. 427, 1v, EBE 1395, 1v: 

Группа осужденников (в EBE 1395 – 13), стоящих неподвижно всю 

ночь до утра (в Marc. gr. II 32 и EBE 1395 у одного из них на руках 

ребенок); с ними два старца с посохами (игумены). В EBE 1395 с небес 

благословляет Божия десница.  

Надпись к миниатюре: Οὗτοι παννύχιοι μέχρι πρωΐας ἱστάμενοι 

αἴθριοι, τοὺς πόδας ἔχοντες ἀκινήτους. καὶ τῷ ὕπνῳ κατακλώμενοι, καὶ  

[μὴ δὲ μίαν]1 [ἄνεσιν]2 ἑαυτοῖς, χαριζόμενοι. μᾶλλον μὲν οὖν καὶ ἑαυτοὺς 

ἐπιπλήττοντες [ἀτιμίαις]3. 

Параллель в тексте Лествицы: Τοὺς μὲν τῶν ὑπευθύνων ἐκείνων τῶν 

ἀνευθύνων παννυχὶ μέχρι πρωΐας ἱσταμένους αἰθρίους, τοὺς πόδας 

ἀκινήτους ἔχοντας, καὶ τῷ ὕπνῳ ἐλεεινῶς κατακλονουμένους 4  τῇ βίᾳ 

ταύτης τῆς φύσεως, καὶ μηδεμίαν ἀνάπαυσιν αὐτοῖς χαριζομένους, ἀλλ᾿ 

ἑαυτοὺς ἐπιπλήσσοντας καὶ ἀτιμίαις καὶ ὕβρεσι διυπνίζοντας PG. T. 88. 

Col. 765A5. 
 

1.2. Миниатюра 3 (песнь 1, тропарь 3): BAR gr. 1294, 2r, Vat. gr. 1754, 

4v, Marc. gr. II 32, 203r, Marc. gr. II 44, 181r, Sin. gr. 427, 2r, EBE 1395, 2r: 

Группа осужденников умиленно взирает на небеса, ожидая оттуда по-

мощи; Божия десница из облака благословляет.  

Надпись к миниатюре: Οὗτοι εἰς οὐρανὸν ἐλεεινῶς ἀτενίζουσι καὶ τὴν 

ἐκεῖθεν βοήθειαν, μετὰ θρήνων ἐπικαλοῦνται. 

 
1 EBE 1395, 1v: μηδεμίαν. 
2 Marc. gr. II 32, 202v, Marc. gr. II 44, 180v, EBE 1395, 1v: ἄναισιν. 
3 EBE 1395, 1v: ἀτιμίες. 
4 Лексема κατακλονέω отсутствует в исторических словарях древнегреческого 

языка (Lampe, Liddel–Scott, Sophocles, Chantraine). 
5 Ср.: параллель в тексте Лествицы к миниатюре 24. 



Попова Т.Г. Надписи к миниатюрам Покаянного канона и их источники  

38 

Параллель в тексте Лествицы: ἄλλους εἰς οὐρανὸν ἐλεεινῶς 

ἀτενίζοντας, καὶ τὴν ἐκεῖθεν βοήθειαν μετ᾿ ὀδυρμῶν καὶ βοῶν 

ἐπικαλουμένους PG. T. 88. Col. 765A. 
 

1.3. Миниатюра 4 (песнь 1, тропарь 4): BAR gr. 1294, 2v, Vat. gr. 1754, 

5r, Marc. gr. II 32, 203v, Marc. gr. II 44, 181v, Sin. gr. 427, 2v, EBE 1395, 2v: 

Группа осужденников со связанными руками (у некоторых руки свя-

заны сзади, у некоторых – спереди), с печальными взорами, устрем-

ленными ниц; Богородица обращается к Господу, благословляющему 

с небес в виде десницы.  

Надпись к миниатюре: Οὗτοι ὄπισθεν ἑαυτῶν τὰς χεῖρας ὡς κατάδικοι 

δήσαντες, ἐν προσευχῇ ἵστανται, κλίνοντες τὰς ἑαυτῶν ὄψεις εἰς γῆν καὶ 

ἀναξίους ἑαυτοὺς λογιζόμενοι τῆς πρὸς τὰ ἄνω νεύσεως. καὶ οὐδὲ εἰπεῖν τὶ 

χάριν εὐχῆς τολμῶντες. ὑπὲρ ὧν ἡ Θεοτόκος ποιεῖται δέησιν. 

Параллель в тексте Лествицы: ἑτέρους ἐν προσευχῇ παρισταμένους, 

καὶ ὄπισθεν ἑαυτῶν καταδίκων δίκην τὰς χεῖρας συνδήσαντας εἰς γῆν τε τὸ 

σκοτεινὸν αὐτῶν πρόσωπον κλίναντας καὶ ἀναξίους ἑαυτοὺς τῆς εἰς 

οὐρανὸν ἀναβλέψεως καταδικάσαντας PG. T. 88. Col. 765A-B1. 
 

1.4. Миниатюра 5 (песнь 3, тропарь 1): BAR gr. 1294, 3r, Vat. gr. 

1754, 5v, Marc. gr. II 32, 204r, Marc. gr. II 44, 182r, Sin. gr. 427, 3r, EBE 

1395, 3r: Группа осужденников (в BAR gr. 1294 – 6, в Vat. gr. 1754, 

Marc. gr. II 32 – 10, в EBE 1395 – 11, в Marc. gr. II 44 – 13, в Sin. gr. 427 – 

16), сидящих в скорбных позах во вретище и пепле (см.: Мф 11, 21;  

Лк 10, 13; ср.: Иов 42, 6).  

Надпись к миниатюре: Οὗτοι ἐπ᾿ ἐδάφους. σάκκον καὶ σποδὸν 

ἑαυτοῖς ὑποστρώσαντες, κάθηνται κλαίοντες. καὶ τοῦ Θεοῦ περιπαθῶς 

δεόμενοι. 

Параллель в тексте Лествицы: ἄλλους ἐν τῷ ἐδάφει ἐπὶ σάκκου καἰ 

σποδοῦ καθημένους καὶ τὸ πρόσωπον τοῖς γόνασι καλύπτοντας, καὶ τὸ 

μέτωπον εἰς γῆν τύπτοντας PG. T. 88. Col. 765B. 
 

1.5. Миниатюра 62 (песнь 3, тропарь 2): BAR gr. 1294, 4r, Vat. gr. 1754, 

12r, Marc. gr. II 32, 204v, Marc. gr. II 44, 182v, Sin. gr. 427, 3v, EBE 

1395, 3v: Группа стоящих монахов (в BAR gr. 1294 – 6, в Vat. gr. 1754, 

 
1 Ср.: параллель в тексте Лествицы к миниатюре 16. 
2 В BAR gr. 1294 – миниатюра 7, в Vat. gr. 1754 – миниатюра 18. 



Компаративистика / Comparative Studies 

39 

EBE 1395 и Marc. gr. II 32 – 7, в Marc. gr. II 44 – 8, в Sin. gr. 427 – 18); 

они бьют себя в грудь, воззывая прежнее состояние души.  

Надпись к миниатюре: Οὗτοι τὰ ἑαυτῶν στήθη διηνεκῶς τύπτοντες, 

τὴν ἑαυτῶν ψυχὴν καὶ ζωὴν ἀνακαλοῦνται. 

Параллель в тексте Лествицы: ἑτέρους τὸ στῆθος διὰ παντὸς 

τύπτοντας, καὶ τὴν ἑαυτῶν ψυχὴν καὶ ζωὴν ἀνακαλουμένους. PG. T. 88. 

Col. 765B. 
 

1.6. Миниатюра 71 (песнь 3, тропарь 3): BAR gr. 1294, 3v, Vat. gr. 1754, 

12v, Marc. gr. II 32, 205r, Marc. gr. II 44, 183r, Sin. gr. 427, 4r, EBE 1395, 

4r: 7 (в BAR gr. 1294 – 5) монахов лежат на земле, омочая ее слезами; 

в Sin. gr. 427 – 5 монахов в положении ниц на земле, за ними – мно-

жество монахов, с надеждой взирающих на небеса.  

Надпись к миниатюре: Οὗτοι τὸ ἔδαφος τοῖς ἑαυτῶν δάκρυσι 

βρέχοντες, ἀπαράκλητοι μένουσιν. 

Параллель в тексте Лествицы: Οἱ μὲν ἐν ἐκείνοις τὸ ἔδαφος τοῖς 

δάκρυσι ἔβρεχον PG. T. 88. Col. 765B. 
 

1.7. Миниатюра 82 (песнь 3, тропарь 4): BAR gr. 1294, 4v, Vat. gr. 1754, 

6r, Marc. gr. II 32, 205v, Marc. gr. II 44, 183v, Sin. gr. 427, 4v, EBE 1395, 4v: 

9 (в BAR gr. 1294 – 7, в Sin. gr. 427 – 17) монахов стоят и, не имея слез, 

бьют сами себя; Богородица (в BAR gr. 1294 – Иисус) с небес протя-

гивает им руку помощи.  

Надпись к миниатюре: Οὗτοι δακρύων ἀποροῦντες, ἑαυτοὺς 

κατακόπτουσιν. οὗς ἡ Θεοτόκος παρεγγυᾶται μὴ ἀπογνῶναι. ἀλλ᾿ ἐλπίδι 

τῇ πρὸς Θεὸν τὸν ἔλεον ἐφελκύσασθαι. 

Параллель в тексте Лествицы: οἱ δὲ δακρύων ἀποροῦντες, ἑαυτοὺς 

κατέκοπτον PG. T. 88. Col. 765B. 
 

1.8. Миниатюра 93 (песнь 4, тропарь 1): BAR gr. 1294, 5r, Vat. gr. 1754, 

6v, Marc. gr. II 32, 206r, Marc. gr. II 44, 184r, Sin. gr. 427, 5r, EBE 1395, 5r: 

Группа монахов (6, в BAR gr. 1294 – 4. в Sin. gr. 427 – 17) стоит перед 

игуменом (некоторые закрывают рты руками) и рыдает о своих ду-

шах, как о мертвых.  

 
1 В BAR gr. 1294 – миниатюра 6, в Vat. gr. 1754 – миниатюра 19. 
2 В Vat. gr. 1754 – миниатюра 6. 
3 В Vat. gr. 1754 – миниатюра 7. 



Попова Т.Г. Надписи к миниатюрам Покаянного канона и их источники  

40 

Надпись к миниатюре: Οὗτοι τὰς ἑαυτῶν ψυχὰς ὡσανεὶ νεκροὺς 

προτιθέντες. ὀλολύζουσι κοπτόμενοι, τὴν συνοχὴν τῆς ἑαυτῶν καρδίας μὴ 

φέροντες. 

Параллель в тексте Лествицы: Οἱ μέν, ὡς ἐπὶ νεκροῖς ἐπὶ ταῖς ἑαυτῶν 

ψυχαῖς ὠλόλυζον, τὴν συνοχὴν τῆς καρδίας φέρειν μὴ ἰσχύοντες PG. T. 88. 

Col. 765B-C. 
 

1.9. Миниатюра 101 (песнь 4, тропарь 2): BAR gr. 1294, 6r, Vat. gr. 1754, 

7r, Marc. gr. II 32, 206v, Marc. gr. II 44, 184v, Sin. gr. 427, 5v, EBE 1395, 5v: 

Группа стоящих монахов (слева: в BAR gr. 1294 – 4, в Marc. gr. II 32  

и EBE 1395 – 7, в Vat. gr. 1754 и Marc. gr. II 44 – 8, в Sin. gr. 427 – 17, 

и 1 справа); они, рыдая в сердце, удерживают рыдания в устах.  

Надпись к миниатюре: Οὗτοι τῷ στόματι τὸν τοῦ ὀδυρμοῦ ψόφον 

κωλύοντες2, τῇ καρδίᾳ μόνῃ βρύχουσιν. ἔστι δὲ ὅτε τὴν βίαν τῆς ὀδύνης 

μὴ φέροντες, αἰφνιδίως κράζουσιν. 

Параллель в тексте Лествицы: οἱ δὲ τῇ καρδίᾳ ἔβρυχον καὶ τῷ 

στόματι τὸν ὀδυρμοῦ ψόφον διεκώλυον PG. T. 88. Col. 765C. 
 

1.10. Миниатюра 113 (песнь 4, тропарь 3): BAR gr. 1294, 5v, Vat.  

gr. 1754, 7v, Marc. gr. II 32, 207r, Marc. gr. II 44, 185r, Sin. gr. 427, 6r, 

EBE 1395, 6r: Группа монахов (6, в BAR gr. 1294 – 4, в Sin. gr. 427 – 

17) сидит на земле в задумчивости, непрестанно колебля главами.  

Надпись к миниатюре: Οὗτοι σύννους ἐπ᾿ ἐδάφους καθήμενοι. καὶ τὰς 

ἑαυτῶν διηνεκῶς κεφαλὰς κινοῦντες, ἐκ μέσης καρδίας βρύχουσιν. 

Параллель в тексте Лествицы: ἄλλους καθημένους σύννους εἰς γῆν 

νενευκότας, καὶ τὴν ἑαυτῶν κεφαλὴν ἀδιαλείπτως κινοῦντας, καὶ δίκην 

λεόντων, ἐκ μέσης καρδίας καὶ ὀνύχων βρύχοντας καὶ στένοντας PG. T. 88. 

Col. 765C. 
 

1.11. Миниатюра 124 (песнь 4, тропарь 4): BAR gr. 1294, 6v, Vat.  

gr. 1754, 8r, Marc. gr. II 32, 207v, Marc. gr. II 44, 185v, Sin. gr. 427, 6v: 

Группа стоящих монахов (6, в BAR gr. 1294 – 4, в Sin. gr. 427 – 15), 

находящихся в исступлении и нечувствительных ко всему земному; 

утешающая их Богородица, в рост.  

 
1 В Vat. gr. 1754 – миниатюра 8, в BAR gr. 1294 – миниатюра 11. 
2 EBE 1395: κωλύοντα. 
3 В BAR gr. 1294 – миниатюра 10, в Vat. gr. 1754 – миниатюра 9. 
4 В Vat. gr. 1754 – миниатюра 10. 



Компаративистика / Comparative Studies 

41 

Надпись к миниатюре: Οὗτοι ὑπὸ τῆς ἄγαν ἀθυμίας ἑαυτῶν 

ἐκστάντες, ἀναίσθητοι πρὸς πάντα τὰ τοῦ βίον γεγόνασιν. οἷς ἡ Θεοτόκος 

βοηθὸς πάρεστι τὰ σωτήρια συμβουλεύουσα. 

Параллель в тексте Лествицы: τινας τῇ πολλῇ ἀδημονίᾳ γεγονότας 

ὅλους ἐσκοτισμένους, καὶ ὥσπερ ἀναισθήτους πρὸς πάντα τὰ τοῦ βίου 

τυγχάνοντας τῷ νοΐ λοιπὸν ἐν τῇ ἀβύσσῳ τῆς ταπεινώσεως καταδύσαντας 

PG. T. 88. Col. 765C. 
 

1.12. Миниатюра 131 (песнь 5, тропарь 1): BAR gr. 1294, 7r, Vat.  

gr. 1754, 8v, Marc. gr. II 32, 208r, Marc. gr. II 44, 186r, Sin. gr. 427, 7r, 

EBE 1395, 7r: Группа монахов (в BAR gr. 1294 – 3, в Vat. gr. 1754, EBE 

1395 и Marc. gr. II 32 – 4, в Marc. gr. II 44 – 5, Sin. gr. 427 – 17), которые, 

сидя на земле, плачут и скрывают лица между коленями.  

Надпись к миниатюре: Οὗτοι ἐπὶ ψιλοῦ τοῦ ἐδάφους καθήμενοι, τοῖς 

γόνασι τὰ πρόσωπα ἐπικαλύπτουσι. καὶ δακρύουσιν. 

Параллель в тексте Лествицы: καθημένους καὶ τὸ πρόσωπον τοῖς 

γόνασι καλύπτοντας PG. T. 88. Col. 765B. 
 

1.13. Миниатюра 142 (песнь 5, тропарь 2): BAR gr. 1294, 7v, Vat.  

gr. 1754, 9r, Marc. gr. II 32, 208v, Marc. gr. II 44, 186v, Sin. gr. 427, 7v, 

EBE 1395, 7v: Множество осужденников (в BAR gr. 1294 – 4, в EBE 

1395 – 9), лежа на земле, бьют челом в землю.  

Надпись к миниатюре: Οὗτοι πρηνεῖς κείμενοι, διηνεκῶς τὰ μέτωπα 

εἰς γῆν τύπτουσιν. 

Параллель в тексте Лествицы: καὶ τὸ μέτωπον εἰς γῆν τύπτοντας PG. 

T. 88. Col. 765B. 
 

1.14. Миниатюра 153 (песнь 5, тропарь 3): BAR gr. 1294, 8r, Vat.  

gr. 1754, 9v, Marc. gr. II 32, 209r, Marc. gr. II 44, 187r, Sin. gr. 427, 8r, 

EBE 1395, 8r: Группа из 5 стоящих перед игуменом осужденников  

(в BAR gr. 1294 – группа из 4), они смердят сгнившими ранами тела 

(ср.: Пс 37, 6) и не заботятся о их врачевании.  

Надпись к миниатюре: Οὗτοι μωλώπων πεπλησμένοι, ἑαυτοὺς 

ἀνεπιμελήτους ἐῶσι̇ [μή δὲ μίαν]4 τῆς σαρκὸς ποιούμενοι πρόνοιαν. 

 
1 В Vat. gr. 1754 – миниатюра 11. 
2 В Vat. gr. 1754 – миниатюра 12. 
3 В Vat. gr. 1754 – миниатюра 13. 
4 EBE 1395, 8r: μηδεμίαν. 



Попова Т.Г. Надписи к миниатюрам Покаянного канона и их источники  

42 

Параллель в тексте Лествицы: προσόζοντας καὶ σεσημμένους 

σώματος μώλωπας, καὶ ἀνεπιμελήτους ὑπάρχοντας PG. T. 88. Col. 768B. 
 

1.15. Миниатюра 161 (песнь 5, тропарь 4): BAR gr. 1294, 8v, Vat.  

gr. 1754, 10r, Marc. gr. II 32, 209v, Marc. gr. II 44, 187v, Sin. gr. 427, 8v, 

EBE 1395, 8v: Группа стоящих осужденников (в BAR gr. 1294 – 5,  

в Vat. gr. 1754, EBE 1395 и Marc. gr. II 32 – 9, в Marc. gr. II 44 – 10, Sin. 

gr. 427 – 16) со связанными руками (руки могут быть связаны или спе-

реди, или сзади); они с надеждой смотрят на Богородицу; Богородица 

с небес протягивает им руку. 

Надпись к миниатюре: Οὖτοι τὰς χεῖρας δεσμεύσαντες συνεσταλμένοι 

καὶ γυμνοί, ἵστανται. μόλις ἀναβλέψαι βραχύ τι πρὸς τὴν Θεοτόκον τολμῶντες 

καὶ ἱκετεύοντες. 

Параллель в тексте Лествицы: ἑτέρους ἐν προσευχῇ παρισταμένους, 

καὶ ὄπισθεν ἑαυτῶν καταδίκων δίκην τὰς χεῖρας συνδήσαντας PG. T. 88. 

Col. 765A2. 
 

1.16. Миниатюра 173 (песнь 6, тропарь 1): Vat. gr. 1754, 10v, Marc. 

gr. II 32, 210r, Marc. gr. II 44, 188r, Sin. gr. 427, 9r, EBE 1395, 9r: Группа 

осужденников (5, в Sin. gr. 427 – 18) сидит с чашами; они едят пепел 

вместо хлеба и пьют воду, растворенную со слезами (ср.: Пс 101, 10).  

Надпись к миниатюре: Οὗτοι σποδὸν μὲν ἀντὶ ἄρτου ἐσθίουσι. τὸ δὲ 

πόμα τοῦ ὕδατος, κλαυθμῷ κιρνῶσι καὶ [δάκρυσιν]4. 

Параллель в тексте Лествицы: τὸ δὲ πόμα τοῦ ὕδατος μετὰ κλαυθμοῦ 

κιρνῶντας, καὶ σποδὸν καὶ τέφραν ἀντὶ ἀρτου ἐσθίοντας PG. T. 88.  

Col. 768B. 
 

1.17. Миниатюра 185 (песнь 6, тропарь 2): Vat. gr. 1754, 11r, Marc. 

gr. II 32, 210v, Marc. gr. II 44, 188v, Sin. gr. 427, 9v, EBE 1395, 9v: Си-

дящие осужденники (в Vat. gr. 1754, Marc. gr. II 32, EBE 1395, Marc. 

gr. II 44 – 4 (две пары), в Sin. gr. 427 – 16) с прилипшими к плоти  

костями и иссохшие, как сено (ср.: Пс 101, 6; Пс 101, 12).  

 
1 В Vat. gr. 1754 – миниатюра 14. 
2 Ср.: параллель в тексте Лествицы к миниатюре 4. 
3 В Vat. gr. 1754 – миниатюра 15. 
4 EBE 1395, 9r: δάκρυον. 
5 В Vat. gr. 1754 – миниатюра 16. 



Компаративистика / Comparative Studies 

43 

Надпись к миниатюре: Οὗτοι κεκολλημένα ἔχοντες τὰ ὀστᾶ τῇ σαρκί. 

καὶ ὡσεὶ χόρτος ἐξηραμένοι̇ ἐπὶ συννοίας ἑστήκασιν. ὡς τῷ ἀδιαλείπτῳ 

πένθει [ἐξατονήσαντες]1. 

Параллель в тексте Лествицы: κεκολλημένα ἔχοντας τὰ ὀστᾶ τῇ σαρκί, 

καὶ αὐτοὶ ὡσεὶ χόρτος ἐξηραμμένοι PG. T. 88. Col. 768B-C. 
 

1.18. Миниатюра 192 (песнь 6, тропарь 3): Vat. gr. 1754, 11v, Marc. 

gr. II 32, 211r, Marc. gr. II 44, 189r, Sin. gr. 427, 10r, EBE 1395, 10r: 

Группа стоящих осужденников (5, в Sin. gr. 427 – 15) с воспаленными 

и высунутыми, как у псов, языками.  

Надпись к миниатюре: Οὗτοι ἐν τῷ καύσωνι ἑαυτοὺς τιμωροῦσιν. οἷς 

αἱ γλῶσσαι φλεγόμενοι, τοῦ στόματος ἔξω προβέβληνται. 

Параллель в тексте Лествицы: Ἦν ἐν ἐκείνοις γλώσσας φλεγομένας 

ἰδέσθαι, καὶ δίκην κυνῶν τοῦ στόματος προβαλλομένας̇ οἱ μὲν ἐν τῷ 

καύσωνι ἑαυτοὺς ἐτιμώρουν PG. T. 88. Col. 768C. 
 

1.19. Миниатюра 21 (песнь 7, тропарь 1): Vat. gr. 1754, 13v, Marc. 

gr. II 32, 212r, Marc. gr. II 44, 190r, Sin. gr. 427, 11r, EBE 1395, 11r: 

Группа стоящих осужденников (7, в Sin. gr. 427 две группы: 8 и 7) 

мучают себя холодом. 

Надпись к миниатюре: Οὗτοι ἐν τῷ ψύχει ἑαυτοὺς βασανίζουσι. καὶ 

τῷ παγετῷ πηγνύμενοι, τρέμουσιν. 

Параллель в тексте Лествицы: οἱ δὲ ἐν τῷ ψύχει ἑαυτοὺς ἐβασάνιζον 

PG. T. 88. Col. 768C. 
 

1.20. Миниатюра 22 (песнь 7, тропарь 2): Vat. gr. 1754, 14r, Marc. 

gr. II 32, 212v, Marc. gr. II 44, 190v, Sin. gr. 427, 11v, EBE 1395, 11v: 

Пять (в Sin. gr. 427 – семь) монахов мучают себя жаждой, выпивая 

мало воды.  

Надпись к миниатюре: Οὗτοι τῷ δίψει φλεγόμενοι, μικρὸν τοῦ ὕδατος 

ἀπογεύονται ὅσον μὴ ἐκ δίψης ἀποθανεῖν. καὶ [εὐθὺς]3 παύονται. 

Параллель в тексте Лествицы: Ἔνιοι μὲν μικρὸν τοῦ ὕδατος 

ἀπογευόμενοι, ἐπαύοντο, ὅσον μόνον μὴ ἐκ δίψης ἀποθνῄσκειν PG. T. 88. 

Col. 768C. 

 
1 Marc. gr. II 32, 210v, Sin. gr. 427, 9v: ἐξατονίσαντα. 
2 В Vat. gr. 1754 – миниатюра 17. 
3 EBE 1395, 11v: εὐθεῖς. 



Попова Т.Г. Надписи к миниатюрам Покаянного канона и их источники  

44 

1.21. Миниатюра 23 (песнь 7, тропарь 3): BAR gr. 1294, 9r, Vat.  

gr. 1754, 14v, Marc. gr. II 32, 213r, Marc. gr. II 44, 191r, Sin. gr. 427, 12r, 

EBE 1395, 12r: 5 монахов (в BAR gr. 1294 – 4, в Sin. gr. 427 – 10) из-

нуряют себя голодом. 

Надпись к миниатюре: Οὗτοι μικρὸν τοῦ ἄρτου μεταλαμβάνοντες. 

τοῦτον μακρὰν ἑαυτῶν ἀπορριπτοῦσιν. ἀναξίους ἑαυτοὺς λογικῆς ἡγούμενοι 

βρώσεως, ὡς τὰ ἄλογα ἔργα πράξαντες. 

Параллель в тексте Лествицы: οἱ δὲ τοῦ ἄρτου μικρὸν μεταλαμβάνοντες, 

τοῦτον τῇ χειρὶ μακρὰν ἀπέῤῥιπτον, ἀναξίους ἑαυτοὺς λέγοντες λογικῆς 

βρώσεως, ὡς τὰ τῶν ἀλόγων ἔργα διαπραξαμένους PG. T. 88. Col. 768C-D. 
 

1.22. Миниатюра 24 (песнь 7, тропарь 4): BAR gr. 1294, 9v, Vat.  

gr. 1754, 15r, Marc. gr. II 32, 213v, Marc. gr. II 44, 191v, Sin. gr. 427, 12v, 

EBE 1395, 12v: Группа монахов (7, в Sin. gr. 427 – 10) стоит безгласно 

и неподвижно; Богородица в рост стоит молится за них Сыну, Тот из 

облака благословляет.  

Надпись к миниатюре: Οὗτοι ὑπὸ τῆς ἀθυμίας καταπονηθέντες, ἄφωνοι 

καὶ ἀκίνητοι ἵστανται. εἰς γῆν τὸ ὄμμα ἐρείσαντες, ἀνθ᾿ ὧν ἡ Θεοτόκος 

ποιεῖται δέησιν. 

Параллель в тексте Лествицы: ἱσταμένους αἰθρίους, τοὺς πόδας 

ἀκινήτους ἔχοντας PG. T. 88. Col. 765A1. 
 

1.23. Миниатюра 25 (песнь 8, тропарь 1): BAR gr. 1294, 10r, Vat.  

gr. 1754, 15v, Marc. gr. II 32, 214r, Marc. gr. II 44, 192r, Sin. gr. 427, 13r, 

EBE 1395, 13r: Группа стоящих монахов (5, в BAR gr. 1294 – 4, в Sin. 

gr. 427 – 8) вопрошает друг друга о грехах.  

Надпись к миниатюре: Οὗτοι πρὸς ἀλλήλους διαποροῦσιν, καὶ ἕκαστος 

αὐτῶν τὸν πλησίον ἐπερωτᾶ. 

Параллель в тексте Лествицы: Οἱ δὲ πολλάκις καὶ πρὸς ἀλλήλους 

διηπόρουν, καὶ ἔλεγον̇ Ἆρα, ἀδελφοὶ ἀνύομεν;  ἆρα τυγχάνομεν τῆς 

αἰτήσεως; ἆρα δέχεται πάλιν; ἆρα ἀνοίγει; PG. T. 88. Col. 769C. 
 

1.24. Миниатюра 26 (песнь 8, тропарь 2): BAR gr. 1294, 10v, Vat. 

gr. 1754, 16r, Marc. gr. II 32, 214v, Marc. gr. II 44, 192v, Sin. gr. 427, 13v, 

EBE 1395, 13v: 5 осужденников (в BAR gr. 1294 и EBE 1395 – 4, в Sin. 

gr. 427 – 8) вопрошают умирающего брата о том, что он чувствует. 

 
1 Ср.: параллель в тексте Лествицы к миниатюре 2. 



Компаративистика / Comparative Studies 

45 

Надпись к миниатюре: Οὗτοι ψυχοῤῥαγοῦντα τινὰ ἐξ αὐτῶν 

περιίστανται. ἐπ᾿ ἐδάφους ὕπτιον κείμενον. καὶ τῇ συμπάθειᾳ καιόμενοι, 

ἐρωτῶσιν περιπαθῶς τὸν ἐκλείποντα. 

Параллель в тексте Лествицы: Ὁπόταν γὰρ οἱ συγκατάδικοι τὸν 

προπορευόμενον τελειοῦσθαι μέλλοντα ᾔσθοντο, ἔτι τοῦ νοὸς ἐῤῥωμένου, 

περιεκύκλουν, καὶ διψῶντες, καὶ πενθοῦντες, καὶ ποθοῦντες ἐλεεινοτάτῳ 

ἤθει καὶ σκυθρωπῷ λόγῳ τὴν κεφαλὴν σείοντες τὴν ἑαυτῶν, ἠρώτων τὸν 

ἐκλείποντα̇ καὶ καιόμενοι τῇ συμπαθείᾳ τῇ πρὸς αὐτὸν ἔλεγον̇ Τί ἐστιν, 

ἀδελφὲ καὶ συγκατάδικε, πῶς; τί λέγεις; τί ἐλπίζεις; τί ὑπολαμβάνεις; <...> 

PG. T. 88. Col. 772C-D1. 
 

25. Миниатюра 27 (песнь 8, тропарь 3): Vat. gr. 1754, 16v, Marc.  

gr. II 32, 215r, Marc. gr. II 44, 193r, Sin. gr. 427, 14r, EBE 1395, 14r: 

Группа скорбящих монахов (6, в Sin. gr. 427 – 14) вопрошает умира-

ющего брата о его видениях.  

Надпись к миниатюре: Οὗτοι ὁμοίως τὸν ψυχοῤῥαγοῦντα περιιστάμενοι. 

ὑπέχουσιν αὐτῷ τὰ ὦτα. καὶ τῶν παρ᾿ αὐτοῦ λεγομένων ἀκροῶνται σὺν 

προσοχῇ. 

Параллель в тексте Лествицы: Ὁπόταν γὰρ οἱ συγκατάδικοι τὸν 

προπορευόμενον τελειοῦσθαι μέλλοντα ᾔσθοντο, ἔτι τοῦ νοὸς ἐῤῥωμένου, 

περιεκύκλουν, καὶ διψῶντες, καὶ πενθοῦντες, καὶ ποθοῦντες ἐλεεινοτάτῳ 

ἤθει καὶ σκυθρωπῷ λόγῳ τὴν κεφαλὴν σείοντες τὴν ἑαυτῶν, ἠρώτων τὸν 

ἐκλείποντα̇ καὶ καιόμενοι τῇ συμπαθείᾳ τῇ πρὸς αὐτὸν ἔλεγον̇ Τί ἐστιν, 

ἀδελφὲ καὶ συγκατάδικε, πῶς; τί λέγεις; τί ἐλπίζεις; τί ὑπολαμβάνεις; <...> 

PG. T. 88. Col. 772C-D2. 
 

2. Миниатюры, надписи к которым не имеют параллелей  

в тексте Лествицы 
 

2.1. Миниатюра 1 (песнь 1, тропарь 1): BAR gr. 1294, 1r, Vat. gr. 1754, 

3v, Marc. gr. II 32, 202r, Marc. gr. II 44, 180r, Sin. gr. 427, 1r, EBE 1395, 1r: 

С левой стороны Иоанн Лествичник3 с игуменским посохом (в EBE 

1395 рядом с ним еще один старец), с правой – группа монахов.  

 
1 Ср.: параллель в тексте Лествицы к миниатюре 27. 
2 Ср.: параллель в тексте Лествицы к миниатюре 26. 
3 В Marc. gr. II 44 и EBE 1395 сохранилась надпись с именем преп. Иоанна 

Лествичника. 



Попова Т.Г. Надписи к миниатюрам Покаянного канона и их источники  

46 

Надпись к миниатюре: Ὁ ἅγιος Ἰωάννης ὁ τῆς κλίμακος. πάντας τοὺς 

βουλομένους, προτρέπων εἰς μετάνοιαν. καὶ ὑφηγούμενος τὰ τῶν ἁγίων 

καταδίκων. 
 

2.2. Миниатюра 20 (песнь 6, тропарь 4): Vat. gr. 1754, 13r, Marc.  

gr. II 32, 211v, Marc. gr. II 44, 189v, Sin. gr. 427, 10v, EBE 1395, 10v: 

Группа стоящих осужденников (7, в EBE 1395 – 6, в Sin. gr. 427 – 11), 

их руки воздеты к Богородице, Она с небес протягивает им руку по-

мощи.  

Надпись к миниатюре: Οὗτοι τὰς χεῖρας ἄνω πετάσαντες, τὴν Θεοτόκον 

θερμῶς ἱκετεύουσιν. ὑπὸ τῆς ἐκ ψυχῆς δεήσεως ὡσανεὶ ἐκκρεμάμενοι. 
 

2.3. Миниатюра 28 (песнь 8, тропарь 4): Vat. gr. 1754, 17r, Marc.  

gr. II 32, 215v, Marc. gr. II 44, 193v, Sin. gr. 427, 14v, EBE 1395, 14v:  

5 (в Sin. gr. 427 – 14) монахов предстоят в молении Богородице, Она 

с небес утешает. 

Надпись к миниатюре: Οὗτοι πρὸς τὴν Θεοτόκον ἱλαρῶς ἀποβλέποντες, 

εὐφροσύνως παρ᾿ αὐτῆς τὰ εὐαγγέλια δέχονται. 
 

2.4. Миниатюра 29 (песнь 9, тропарь 1): Vat. gr. 1754, 17v, Marc.  

gr. II 32, 216r, Marc. gr. II 44, 194r, Sin. gr. 427, 15r, EBE 1395, 15r:  

7 монахов стоят в молении к Господу, Он с небес утешает.  

Надпись к миниатюре: Vat. gr. 1754, 17v, Marc. gr. II 32, 216r, Marc. 

gr. II 44, 194r, Sin. gr. 427, 15r: Οὗτοι τὸν Χριστὸν οὐρανόθεν αὐτοῖς 

ἐπιφαινόμενον ἰδόντες, καὶ τὴν δεξιὰν αὐτοῖς προτείνοντα, ὡς ἀληθῶς 

μετανοήσασι καὶ δεκτὴν αὐτῷ μετάνοιαν γενέσθαι παρεγγυώμενον,  

ὑπὸ τῆς χαρᾶς πρὸς αὐτὸν τὰς χεῖρας ἐκτείνοντες. ὡσανεὶ μετέωροι 

γίνονται. 
 

2.5. Миниатюра 30 (песнь 9, тропарь 2): Vat. gr. 1754, 18r, Marc.  

gr. II 32, 216v, Marc. gr. II 44, 194v, Sin. gr. 427, 15v, EBE 1395, 15v: 

Слева – множество монахов, в центре – Спаситель (в поясном виде), 

Он указывает на серафима с огненным мечом, за которым изображен 

райский сад (в Sin. gr. 427: серафим без меча, он стоит во вратах рая, 

изображения сада нет). 

Надпись к миниатюре: Τούτους τοὺς μακαρίους καταδίκους ἐντὸς 

γενέσθαι τοῦ παραδεῖσου ὁ Χριστὸς προσκαλεῖται. οἱ δὲ ὁρμῶσι καὶ πρὸς 

ἐκεῖνον βαδίζουσιν. 



Компаративистика / Comparative Studies 

47 

2.6. Миниатюра 31 (песнь 9, тропарь 3): Vat. gr. 1754, 18v, Marc.  

gr. II 32, 217r, Marc. gr. II 44, 195r, Sin. gr. 427, 16r, EBE 1395, 16r:  

Рай; слева – серафим, в центре – группа осужденников, благодарящих 

Бога, Он с небес благословляет.  

Надпись к миниатюре: Οἱ ἅγιοι κατάδικοι σὺν Χριστῷ ἐν τῷ παραδείσῳ 

διάγοντες. πρὸς αὐτὸν τὰς χεῖρας ἐκτείνουσι, καὶ εὐχαριστοῦσιν ἀγαλλιώμενοι. 
 

2.7. Миниатюра 32 (песнь 9, тропарь 4): Vat. gr. 1754, 19r, Marc.  

gr. II 32, 217v, Marc. gr. II 44, 195v, Sin. gr. 427, 16v, EBE 1395, 16v: 

Множество монахов в раю, с ними Богородица молится Сыну, Он из 

облака благословляет.  

Надпись к миниатюре: Ἡ Θεοτόκος εὐχαριστοῦσα ὑπὲρ τῆς τῶν 

μετανοησάντων σωτηρίας. καὶ τῆς αὐτῶν ἐν παραδείσῳ διαγωγῆς. 

 
Наблюдения и выводы 

 

Параллели в тексте Лествицы отсутствуют у обрамляющих Канон 

тропарей (тропарь 1 песни 1, тропарь 4 песни 8 и тропари 1–4 песни 9). 

Отсутствие параллели в тексте Лествицы у миниатюры 1 (песнь 1, 

тропарь 1) можно объяснить тем, что этот (начальный) фрагмент вы-

полняет в Каноне функцию введения в тему «Монашеские подвиги»: 

слева Иоанн Лествичник с игуменским посохом (изображение может 

быть подписано; иногда рядом с ним еще один игумен), справа – 

группа монахов, просящих игумена отправить их для покаяния  

в тюрьму. Заметим, что миниатюра 1 и надпись к ней не только не 

имеют параллели в тексте Лествицы, но и содержат неточность про-

тив ее текста: в темницу монахов отправлял не Иоанн Лествичник,  

а неназванный игумен вышеупомянутого неназванного монастыря 

близ Александрии. 

Отсутствие параллелей в тексте Лествицы у всех тропарей заклю-

чительной (9-й) песни, на наш взгляд, можно также объяснить функ-

циональной нагрузкой последней песни Канона, которая венчает тему 

подвижничества: за принятые в темнице добровольные страдания му-

чеников ждет жизнь в раю, где с ними будут и Богородица, и сам Спа-

ситель. Обычно Иисус Христос присутствует на миниатюрах в виде 

благословляющей с небес десницы, однако в тропаре 2 песни 9 Он 

изображен в поясном виде рядом с монахами-подвижниками. 



Попова Т.Г. Надписи к миниатюрам Покаянного канона и их источники  

48 

Отсутствие параллелей в тексте Лествицы у последних тропарей 

песней 6 и 8 объясняется законами жанра гимнографии: последний 

тропарь песней Канона называется Богородичен, он посвящен матери 

Спасителя, которая на земле, рядом с группой монахов, обращается  

к Сыну с просьбой о помиловании и прощении грехов добровольных 

страдальцев. 

В результате проведенного текстологического анализа выявилось 

три случая совпадений параллелей из Лествицы к миниатюрам Ка-

нона:  

1) ἑτέρους ἐν προσευχῇ παρισταμένους, καὶ ὄπισθεν ἑαυτῶν καταδίκων 

δίκην τὰς χεῖρας συνδήσαντας (надписи к миниатюрам 4 и 16),  

2) ἱσταμένους αἰθρίους, τοὺς πόδας ἀκινήτους ἔχοντας (надписи к ми-

ниатюрам 2 и 24),  

3) Ὁπόταν γὰρ οἱ συγκατάδικοι τὸν προπορευόμενον τελειοῦσθαι 

μέλλοντα ᾔσθοντο, ἔτι τοῦ νοὸς ἐῤῥωμένου, περιεκύκλουν, καὶ διψῶντες, 

καὶ πενθοῦντες, καὶ ποθοῦντες ἐλεεινοτάτῳ ἤθει καὶ σκυθρωπῷ λόγῳ τὴν 

κεφαλὴν σείοντες τὴν ἑαυτῶν, ἠρώτων τὸν ἐκλείποντα ̇καὶ καιόμενοι τῇ 

συμπαθείᾳ τῇ πρὸς αὐτὸν ἔλεγον̇ Τί ἐστιν, ἀδελφὲ καὶ συγκατάδικε, πῶς; 

τί λέγεις; τί ἐλπίζεις; τί ὑπολαμβάνεις; <...> (надписи к миниатюрам 26 

и 27). 

Лествица как памятник византийской учительной литературы по-

строена на библейской основе. Количество цитат в памятнике 

огромно: только из Псалтыри, по нашим подсчетам, Лествица содер-

жит не менее 173 точных цитат и не менее 271 неточной цитаты (ал-

люзии). Библейские цитаты из фрагментов Лествицы были включены 

автором Канона в текст его сочинения – в надписи к миниатюрам 5, 

15, 17, 18. В этой связи большой культурологический интерес может 

представлять тема иллюстраций в названных миниатюрах к следую-

щим библейским цитатам: раскаиваюсь в прахе и пепле (Иов 42, 6), 

смердят, гноятся раны мои (Пс 37, 6), кости мои прильпнули к плоти 

моей (Пс 101, 6), Я ем пепел, как хлеб, и питие мое растворяю со сле-

зами (Пс 101, 10), я иссох, как трава (Пс 101, 12), во вретище и пепле 

покаялись (Мф 11, 21; Лк 10, 13). 

Сопоставление фрагментов из Лествицы с текстами надписей по-

казывает несовпадение их лексического наполнения: связи между 

этими текстами косвенные, прямых цитат нет, одинаковые слово-

формы встречаются редко. Нами просмотрено несколько десятков 



Компаративистика / Comparative Studies 

49 

византийских кодексов Лествицы IX–XI вв. – все они обнаруживают 

большую текстологическую близость к версии, опубликованной  

Ж.-П. Минем (PG. Т. 88), и, следовательно, имеют резкие языковые 

различия с текстами надписей к миниатюрам. В связи с этим приве-

дем один пример. Во фрагменте Лествицы, параллельном тексту 

надписи к миниатюре 2, функционирует форма κατακλονουμένους.  

В исторических словарях древнегреческого языка глагол κατακλονέω 

отсутствует1 , и этот случай не является единичным: в тексте Ле-

ствицы встречаются словоформы, не отмеченные лексикографически. 

Очевидно, что не вошедшие в исторические словари лексемы пред-

ставляют собой редкую (возможно, диалектную) лексику. В надписи 

к миниатюре 2 функционирует форма κατακλώμενοι, причастие от ши-

рокоупотребительного глагола κατακλίνω. При этом предполагать  

в данном случае лексическую замену κατακλονέω на κατακλίνω не 

представляется лингвистически корректным: автор Канона не редак-

тировал текст Лествицы, как это очевидно из сопоставления текстов 

надписей к миниатюрам Канона и Лествицы. Тексты тропарей и 

надписей к миниатюрам можно назвать свободным авторским пере-

ложением Лествицы на язык гимнографии, передающим не слова 

книги, а ее дух, ее атмосферу. 
Таким образом, анализ надписей к миниатюрам Канона и Ле-

ствицы выявил наличие параллелей не ко всем надписям и в то же 
время одинаковые параллели к разным надписям, включение в оба 
текста одинаковых библейских цитат и разное лексическое наполне-
ние текстов. По совокупности названных текстологических и лингви-
стических примет можно предположить, что автор Покаянного ка-
нона, вдохновившись описаниями монашеских подвигов узников 
темницы, при создании своего текста цитировал Лествицу по памяти, 
что подтверждает феноменальность таланта византийского гимно-
графа первой половины XI в. – одновременно поэта и художника, имя 
которого остается неизвестным. 

 
1 Нами просмотрены словари: Lampe G.W.H. A Patristic Greek Lexicon. Oxford: 

Clarendon Press, 1961; Liddel H.G. – Scott R. A Greek-English Lexicon (with a revised 

supplement). Oxford: Clarendon Press, 1996; Sophocles E.A. Greek Lexicon of the Roman 

and Byzantine Periods (From B. C. 146 to A. D. 1100). Leipzig, 1914; Chantraine P. 

Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Histoire des mots. T. I–IV. Paris, 

1968–1977. 



Попова Т.Г. Надписи к миниатюрам Покаянного канона и их источники  

50 

Список источников 

 

1. Богдановић Д. Покаjни канон Лествице у старом српском преводу // Збор-

ник Филозофског факултета. Београд : Универзитет, 1974. Књ. XII-1. С. 251–289. 

2. Виноградов А.Ю., Желтов М.С. «Завещание» митрополита Константина I 

Киевского и канон «на исход души» // Slověne. 2014. Вып. 1. С. 43–71. 

3. Tikkanen J. Eine illustrierte Klimax-Нandschrift der Vatikanischen Bibliothek // 

Acta societatis scientiarum Fennicae. Helsingforsae, 1893. T. XIX, № 2. S. 40–56. 

4. Delatte A. Les manuscrits à miniatures et à ornements des bibliothèques 

d'Athènes. Paris-Liége : Université de Liège, fasc. XXXIV, 1926. 105 р. 

5. Martin J.R. The Illustration of the Heavenly Ladder of John Climacus. Princeton : 

University Press, 1954. 198 р. (Studies in Manuscript Illumination; Nr. 5). 

6. Barnea J. Un canon imnografic illustrat // Ortodoxia. Bucuresti, 1961. Vol. 13, 

is. 1. P. 55–80. 

7. Barnea J. Un manuscrit byzantin illustré du XIe siècle // Revue des Études  

Sud-Est Européennes. Bucuresti, 1963. Vol. 1. P. 319–330. 

8. Avner T. The Recovery of an illustrated byzantine manuscript of the early  

12th century // Byzantion. Bruxelles, 1984. Vol. LIV. P. 5–25. 

9. Popova T. Über eine Reise und ihre Reflexion in der mittelalterlichen Malerei // 

Phänomenologie, Geschichte und Anthropologie des Reisens. Kiel : Solivagus-Verlag, 

2015. S. 490–497. 

10. Подковырова В.Г., Попова Т.Г. «Слово о покаянии» Иоанна Лествичника: 

зримое слово и воплотившийся образ // Palaeoslavica. 2012. Т. 20 (1). С. 16–82. 

11. Попова Т.Г. Христианские монастыри Востока VI-VII вв. в «священном 

пространстве» Лествицы Иоанна Синайского // Имагология и компаративистика. 

2022. № 17. C. 122–142. doi: 10.17223/24099554/17/7 

 

References 

 

1. Bogdanoviћ, D. (1974) Pokajni kanon Lestvitse u starom srpskom prevodu. 

Zbornik Filozofskog fakulteta. Kњ. XII-1. Beograd: Univerzitet. pp. 251–289. 

2. Vinogradov, A.Yu. & Zheltov, M.S. (2014) “Zaveshchanie” mitropolita 

Konstantina I Kievskogo i kanon “na iskhod dushi.” Slověne. 1. pp. 43–71. 

3. Tikkanen, J. (1893) Eine illustrierte Klimax-Nandschrift der Vatikanischen  

Bibliothek. Acta societatis scientiarum Fennicae. XIX (2). Helsingforsae: [s.n.].  

pp. 40–56. 

4. Delatte, A. (1926) Les manuscrits à miniatures et à ornements des bibliothèques 

d’Athènes. Paris-Liége: Université de Liège, fasc. 

5. Martin, J.R. (1954) The Illustration of the Heavenly Ladder of John Climacus 

(Studies in Manuscript Illumination, Nr. 5). Princeton: University Press.  

6. Barnea, J. (1961) Un canon imnografic illustrat. Ortodoxia. 13(1). pp. 55–80. 

7. Barnea, J. (1963) Un manuscrit byzantin illustré du XIe siècle. Revue des Études 

Sud-Est Européennes. 1. pp. 319–330. 



Компаративистика / Comparative Studies 

51 

8. Avner, T. (1984) The Recovery of an illustrated byzantine manuscript of the 

early 12th century. Byzantion. LIV. pp. 5–25. 

9. Popova, T. (2015) Über eine Reise und ihre Reflexion in der mittelalterlichen 

Malerei. In: Polubojarinova, L. & Kobelt-Groch, M. (eds) Phänomenologie, Geschichte 

und Anthropologie des Reisens. Kiel: Solivagus-Verlag. pp. 490–497. 

10. Podkovyrova, V.G. & Popova, T.G. (2012) “Slovo o pokayanii” Ioanna 

Lestvichnika: zrimoe slovo i voplotivshiysya obraz [“The Word of Repentance” by 

John Climacus: A visible word and incarnate image]. Palaeoslavica. 20 (1). pp. 16–82. 

11. Popova, T.G. (2022) Christian Monasteries of the East of the 6th–7th Centuries 

in the “Sacred Space” of “The Ladder of Divine Ascent” by John Climacus. 

Imagologiya i komparativistika – Imagology and Comparative Studies. 17. pp. 122–

142. (In Russian). doi: 10.17223/24099554/17/7 

 

Информация об авторе: 

Попова Т.Г. – д-р филол. наук, ведущий научный сотрудник Балтийского феде-

рального университета имени Иммануила Канта (Калининград, Россия).  

E-mail: lestvic@mail.ru 

 

Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 

 

Information about the author: 

T.G. Popova, Dr. Sci. (Philology), leading researcher, Immanuel Kant Baltic Federal 

University (Kaliningrad, Russian Federation). E-mail: lestvic@mail.ru 

 

The author declares no conflicts of interests. 

 

Статья принята к публикации 18.02.2024. 

 

The article was accepted for publication 18.02.2024. 

 

 



Имагология и компаративистика. 2024. № 21. С. 52–74 

Imagology and Comparative Studies. 2024. 21. pp. 52–74 

© Н.С. Залезинская, 2024 

 

 
Научная статья 

УДК 82.091+82.01 

doi: 10.17223/24099554/21/3 

 

Эстетическая функция мотива самоубийства  

в ранней поэтике Уильяма Шекспира 
 

Наталья Станиславовна Зелезинская 
 

Белорусский государственный университет, Минск, Беларусь, zelennew@tut.by 

 

Аннотация. Исходя из суждения А.Н. Веселовского об эстетической 

значимости мотива, автор статьи рассматривает, как мотив самоубийства 

в поэме «Лукреция», комедии «Венецианский купец», трагедии «Тит Ан-

дроник» Уильяма Шекспира ориентирует зрителя и читателя в авторских 

интенциях, интерпретации образа героини, видении возвышенного, тра-

гического, героического, прекрасного и безобразного, проводит опреде-

ленные ценностные смыслы. 

Ключевые слова: Уильям Шекспир, А.Н. Веселовский, мотив само-

убийства, эстетика, прекрасное, безобразное, трагическое, героическое, 

имагология, Лукреция, Тит Андроник, Лавиния 

 

Для цитирования: Залезинская Н.С. Эстетическая функция мотива само-

убийства в ранней поэтике Уильяма Шекспира // Имагология и компара-

тивистика. 2024. № 21. С. 52–74. doi: 10.17223/24099554/21/3 

 
Original article 
doi: 10.17223/24099554/21/3 

 

The aesthetic function of the motif of suicide  

in Shakespeare’s early poetics 

 

Natalya S. Zelezinskaya 
 

Belarusian State University, Minsk, Republic of Belarus, zelennew@tut.by 

 

Abstract. Drawing on Aleksandr Veselovsky’s theory of the aesthetic func-

tion of the motif, the author claims to explain the aesthetic capacity of the motif 



Компаративистика / Comparative Studies 

53 

of suicide in Shakespeare’s early writings and undertakes a thorough motif  

analysis of the tragedy Titus Andronicus as well as refers to the same motif in 

the poem “Lucrece” and the comedy The Merchant of Venice. Based on the 

methodology of the history of ideas, comparative analysis and hermeneutic 

method, the article identifies parallelism of Lavinia’s and Lucrece’s narratives, 

which has never been paid any attention in Shakespearean studies before. Dif-

ferent variants of the motif of suicide create a net of references with repeated 

semantic meanings and structures in a number of Shakespeare’s works. The  

inner form of the motif becomes visible through typification, which can be de-

tected in reminiscences to the antique idea of suicide, linking Shakespearean 

heroes with Sophocles, Euripides, Seneca, Ovid through metaphors, allusions, 

citations. Lavinia’s story appears to be congruent to those of Philomena,  

Lucrece, and Virginia. The aesthetic function of the motif of suicide in Shake-

speare’s early poetics consists in appealing to ancient myths and legends, the 

female ideal, the genre of Greek tragedy, which evoked associations with the 

sublime and beautiful among the Elizabethans. Early works continue the ancient 

tradition of endowing suicide with significant attributes, correlating the time, 

method, and cause of suicide, placing the idea of suicide in the system of ancient 

values, which was still recognized by the Elizabethans. The inevitable influence 

of medieval and Renaissance mentalities leveled the ancient aesthetics of death. 

In “Lucrece” and Titus Andronicus, the tragedy is reduced by the accelerated 

action, the harshness of Lavinia’s murder, the invisibility of her death amid  

a heap of corpses, Lucrece’s tossing and doubts, the emotive meanings of fear 

and guilt, introduced by the categorical church prohibition on suicide, etc. 

Shakespeare’s early creative works are opposed to the great tragedies which are 

full of Christian mentality and do not support antique values of the ideal death. 

They are antagonistic to suicide. Even the protagonists in Antony and Cleopatra 

are rather Elizabethans than Romans, which ruins the aesthetics of suicide and 

suppresses heroic pathos of the play. The greatest aesthetic failure is Timon  

of Athens. The analysis proves Veselovsky’s statement that the aesthetic covers 

both the beautiful and the ugly, revealing that the same motif can convey certain 

value meanings in a new narrative, be it the aesthetics of the beautiful or ugly, 

tragic or heroic, sublime or low. The similarities and differences between the 

variants of the motif indicate the peculiarities of the creator’s worldview.  

Keywords: William Shakespeare, Aleksandr Veselovsky, motif of suicide, 

aesthetics, beautiful, ugly, tragic, heroic, elevated, “Lucrece”, Titus Andronicus 

 
For citation: Zelezinskaya, N.S. (2024) The aesthetic function of the motif  

of suicide in Shakespeare’s early poetics. Imagologiya i komparativistika – 

Imagology and Comparative Studies. 21. pp. 52–74. (In Russian). doi: 

10.17223/24099554/21/3 



Залезинская Н.С. Эстетическая функция мотива самоубийства  

54 

Мотив как образная повествовательная единица сюжета, закреп-

ленная в традиции, имманентно обладает эстетическим потенциалом. 

Сопряжение конкретного сюжета и конкретного персонажа с цен-

ностной системой происходит через мотив, способный бытовать в ве-

ках и тем связывающий отдельные повествования в единое целое,  

выявляя ценностные смыслы, актуальные для человечества / эпохи / 

национальности в их константности и эволюции. Об этом говорил 

А.Н. Веселовский в статье «Задачи исторической поэтики»: «Под эс-

тетическим мы разумеем тот акт восприятия нами объектов внешнего 

мира, который посредствует между разбросанностью массовых впе-

чатлений и тем аналитическим усвоением явлений, которое мы назы-

ваем научным. В эстетическом акте мы отвлекаем из мира впечатле-

ний звука и света внутренние образы предметов, их формы, цвета, 

типы, звуки, как раздельные от нас, отображающие предметный мир. 

Они отображают все это условно: предметы схватываются интен-

сивно со стороны, которая представляется нам типической; эта типи-

ческая черта дает ему известную цельность, как бы личность; вокруг 

этого центра собираются по смежности ряды ассоциаций» [1. С. 617]. 

Необыкновенная увлеченность Уильяма Шекспира мотивом само-

убийства и тесная связь его творчества с широким рядом литератур-

ных источников дают нам богатый материал для рассмотрения эсте-

тической функции данного мотива1.  

Обращаясь к интересующему нас вопросу, мы в первую очередь 

должны учитывать жанровую специфику мотива самоубийства. 

Оправдывается ожидание мотива самоубийства в трагедиях, более 

того, как отметил в 1971 г. Л.Е. Пинский в концептуальной моногра-

фии «Шекспир: основные начала драматургии», «характернее всего 

для шекспировских развязок самоубийство героя и героини» [3. С. 112]2. 

 
1 «Принципиальная правомерность такого подхода» доказана исследованием 

Л. Трегубова «Эстетика самоубийства» [2]. 
2 Л.Е. Пинский указывает, что в трагедиях Шекспира герой всегда умирает, 

тогда как для классической трагедии смерть героя была возможной («Антигона», 

«Царь Эдип»), но не обязательной: «Смерть героя никогда не была показательной 

чертой, а тем более формальным правилом классической трагедии. Такого пра-

вила не знает трагедия античная, где благоприятную развязку предпочитает Эс-

хил, иногда Софокл и даже Еврипид. Гибели героя избегают, как правило, испан-

ские трагики. Среди французских Корнель в лучших традициях почти всегда 



Компаративистика / Comparative Studies 

55 

Во всех десяти трагедиях великого драматурга наличествует мотив 

самоубийства, семь протагонистов добровольно уходят из жизни. 

Жанровая специфика ограничивает бытование данного мотива в ко-

медиях, однако не сводит его на нет. Самоубийство упоминается в ко-

медиях Уильяма Шекспира «Укрощение строптивой», «Бесплодные 

усилия любви», «Как вам это понравится», «Комедия ошибок», 

«Много шума из ничего», «Мера за меру», «Виндзорские насмеш-

ницы», «Двенадцатая ночь», «Конец – делу венец», «Сон в летнюю 

ночь» и «Венецианский купец».  

В «Венецианском купце» повешение как способ самоубийства 

упоминается четырежды, и каждый раз – как совет Шейлоку от дру-

гих персонажей. Оно неизбежно отсылает зрителя к повесившемуся 

от стыда и позора Иуде, предавшему Христа. Вызывая мысли о по-

зоре, стыде, презрении, эти ассоциации в XVI в. носили к тому же и 

антисемитский характер, что можно наблюдать также в «Мальтий-

ском еврее» Кристофера Марло. Отрицательное отношение всех ге-

роев к ростовщику усиливает большое количество слов с негатив-

ными коннотациями (подчеркнуты): 
 

O, be thou damn’d, inexecrable dog! 

And for thy life let justice be accused. 

Thou almost makest me waver in my faith, 

To hold opinion with Pythagoras, 

That souls of animals infuse themselves 

Into the trunks of men: thy currish spirit 

Govern’d a wolf, who, hang’d for human slaughter, 

Even from the gallows did fis fell soul fleet, 

And wolfish, bloody, starved, and ravenous [4; 4, 1, 128–138]1. 
 

Оказавшись в комедийной художественной условности, само-

убийство Шейлока не могло осуществиться, однако данный пример 

наглядно свидетельствует о возможности интересующего нас мотива 

 
предпочитает развязки счастливые, а Расин – со смертью героев и героинь, но не 

обязательно. Но во всех десяти трагедиях Шекспира (и обычно у других «елиза-

ветинцев») герой в конце погибает – катастрофическая развязка входит как норма 

в концепцию трагедийного сюжета» [3. С. 112]. 
1 Первая цифра сноски указывает на номер источника в списке, вторая – на 

номер действия, третья – на номер явления, четвертая – на номера строк. При 

последующих цитациях первая цифра (указание на источник) опускается. 



Залезинская Н.С. Эстетическая функция мотива самоубийства  

56 

выполнять дидактическую, характерологическую и оценочную функ-

ции даже в этом жанре1. С эстетической точки зрения повешение вы-

зывало самые неприятные ощущения у зрителей лишь при одном упо-

минании не только из-за библейской аллюзии, но и из-за ужасного 

вида погибшего таким образом человека.  

Что касается трагедийных героев, задумавшихся о петле как сред-

стве ухода из жизни, (хронологически) первой в этом ряду является 

Лавиния из «Тита Адроника». Будучи прекрасной дочерью благород-

ного римлянина и военачальника Тита Андроника, она с первых сцен 

наделяется метафорой “virtue’s praise” [6; 1, 1, 171]. За поддержку на 

выборах царский сын Сатурнин просит у Андроника руки Лавинии, 

предлагая будущей супруге целый ряд лестных и возвеличивающих 

определений: 
 

Lavinia will I make my impress, 

Rome’s royal mistress, mistress of my heart, 

And in the sacred Pantheon her espouse [1, 1, 244–246]. 
 

Чуть ниже новоизбранный император обращается к Титу “father of 

my life” [1, 1, 257]. Сыновья Таморы ассоциируют ее c чистотой, це-

ломудрием (“chastity”) [2, 2, 124], а брат Тита Марк сочетает имя де-

вушки с честью (“honour”). Но в следующий раз мы встречаем слова 

“honour” и “virtue” в пугающем контексте: 
 

So Tamora. 

Upon her wit doth earthly honour wait,  

And virtue stoops and trembles at her frown [2, 1, 9–11]. 
 

Речь Арона противопоставляет Тамору чести и достоинству, и – 

поскольку эти метафоры «принадлежат» Лавинии – указывает на про-

тивостояние Таморы и Лавинии, темного и светлого, злого и доброго, 

готов и римлян, глухой лесной чащи и многолюдного блистательного 

города, преступления и справедливого суда. Поощряемые Таморой, 

именно Деметрий и Хирон, ее сыновья, ее воплощения, насилуют 

 
1 В данном случае мы придерживаемся самого широкого разделения произве-

дений Шекспира, предпринятого еще первыми издателями собрания его сочине-

ний. Однако не отрицаем логичности разделения блока комедий на собственно 

комедии и проблемные пьесы. Подробнее об этом см.: [5]. 



Компаративистика / Comparative Studies 

57 

Лавинию в лесу, отрезают ей язык и руки, чтобы скрыть произошед-

шее от римлян. 

В начале этой сцены, еще надеясь на спасение чести, Лавиния умо-

ляет Тамору проявить милосердие и собственноручно убить ее кин-

жалом: 
 

O Tamora, be called a gentle queen, 

And with thine own hands kill me in this place! 

For ’tis not life that I have begged so long; 

Poor I was slain when Bassianus died [2, 2, 168–171]. 

’Tis present death I beg, and one thing more 

That womanhood denies my tongue to tell. 

O, keep me from their worse-than-killing lust, 

And tumble me into some loathsome pit 

Where never man’s eye may behold my body. 

Do this, and be a charitable murderer [2, 2, 173–177]. 
 

Благодаря изящным оксюморонам в духе «Канцоны о смерти» 

Пандольфо Коленуччо (1444–1504) [7] смерть предстает спасением и 

наилучшим выходом из создавшейся ситуации. Чуть раньше в этой 

сцене возникает и образ кинжала (poniard) как оружия, поражающего 

Лавинию. Однако Тамора и ее сыновья не желают слушать ее мольбы 

и проклятья и отказывают ей в смерти, то есть в милосердии. Когда  

в третьей сцене второго акта появляются Лавиния и насильники, отре-

завшие ей язык и руки, едва ли не первые произнесенные ими слова – 

пожелание несчастной убить себя. Однако ситуация самоубийства1 

уже иная: речь идет не о спасении чести и достоинства, а о бегстве от 

позора изнасилования. Поэтому кинжал сменяет веревка (повешение) 

как символ позора.  

Этот образ, как мы говорили выше, имманентен елизаветинскому 

сознанию и пришел из библейского сюжета, однако он был популярен 

и в античной литературе. Софокл (ок. 496–406 до н.э.) часто обращается 

к мотиву самоубийства в своей драматургии («Царь Эдип», «Антигона», 

«Трахинянки»). Например, когда открылась правда Иокасты, царица 

 
1  «Сюжет произведения складывается не только из событий, но также из 

врéменных статических положений действующих лиц. Такие положения принято 

называть ситуациями» [8. С. 75−76]. Под ситуацией самоубийства мы будем пони-

мать ситуацию, в которой герои решают дилемму жизни и смерти. Или иначе: по-

ложение героя, в котором он поставлен перед выбором между жизнью и смертью. 



Залезинская Н.С. Эстетическая функция мотива самоубийства  

58 

«в исступленье горя» прибегает к помощи веревки. Самоубийство не 

происходит на глазах у зрителей, о нем сообщают, а мы видим уже 

бездыханный труп – безобразному акту не место на сцене [9. С. 50]. 

Уже у Еврипида петля не просто становится способом уйти от бес-

славия, горя, позора, но и приобретает отрицательную аксиологиче-

скую значимость. В трагедии «Елена» упоминается самоубийство ма-

тери Елены Леды: «В петле вкусила Леда / Смерть за мое бесчестье», 

соединяя ассоциациями позор и бесчестье с веревкой и повешением 

[10. С. 75]. А несколько ниже к этим ассоциациям добавляется эсте-

тика безобразного. Героиня, из-за которой разгорелась Троянская 

война, в ужасе осознает ее последствия и призывает смерть: «Нет, 

лучше смерть… Но только бы покраше / Висячей петли безобразен 

вид; / Рабам и тем позор! В мече, напротив, / Есть что-то благородное. 

К тому же / Одной минуты дело» [10. С. 79]. В ее словах точно отра-

жены как оценочная, так и эстетическая функция двух орудий само-

убийства. 

Вернемся к шекспировской трагедии. Как только ситуация само-

убийства меняется, появляется и слово “shame”, примеряя на Лави-

нию степень вины и ответственности, как на любую женщину того 

времени, подвергшуюся насилию. Собственно, лишь недавно челове-

чество отказалось (не полностью) от идеи возлагать ответственность 

за изнасилование на женщину, ранее в западноевропейской культуре 

вина была очевидна по умолчанию. Но интересно, что в эпоху антич-

ности вина и наказание распределялись несколько иначе. Так, в лю-

бимых Шекспиром «Метаморфозах» читаем, как Юпитер в Аркадии 

воспылал страстью к нанокринской девушке-охотнице, которая не за-

нималась «чесанием шерсти для тканей. / Разнообразить своей не 

умела прически. / Одежду / Пряжка держала на ней, а волосы – белая 

повязь» [11, строки 411–413]. Описание показывает безыскусность, 

«природность», натуральность ее красоты, столь ценимую греками,  

а также и то, что девушка не искала мужского внимания и своими 

ухищрениями не стремилась искусить бога. Юпитер принял облик по-

кровительницы охоты Дианы и тем вошел в доверие к красавице: 

«Деву / Стиснул в объятиях он, он и себя объявил не безвинно. /  

Сопротивляясь, она – насколько женщина может / С ним вступает  

в борьбу, но Юпитера дева какая / (Если бы видела ты, о Сатурния, ты 

бы смягчилась!) / Может осилить и кто из богов? Победитель Юпитер / 



Компаративистика / Comparative Studies 

59 

Взмыл в небеса. Опостылел ей лес – достоверный свидетель, – / Чуть 

не забыла она, удаляясь оттуда, колчан свой / Взять и стрелы, и лук, 

на ветку повешенный рядом» [430–439]. Из этого отрывка ясно, что  

в поведении девушки не было «состава преступления», что автор не 

считает, будто возможно было избежать насилия. Когда девушка 

осмелилась приблизиться к Диане и ее наперсницам и вместе с ними 

пойти к источнику, но «Как преступленья – увы! – лицом ей не выка-

зать трудно! / Очи едва подняла, пошла, но не рядом с богиней, / Как 

то бывало: теперь из целого строя не первой. / Молча идет и свое вы-

дает поруганье румянцем. / Девой когда б не была, могла бы по тысяче 

знаков / Видеть Диана вину; говорят, и увидели нимфы!» [447–452]. 

Вина здесь предстает следствием случившегося, она не принимает  

в расчет степень участия девушки в потере девственности. Сегодняш-

ний автор выражал бы своей героине сочувствие и жалость, но Ови-

дий выражает установки другого менталитета, и оттого еще ужаснее 

кажется современном читателю реакция окружающих: Диана застав-

ляет несчастную раздеться у источника и, когда «наготою был грех 

обнаружен» [462], изгоняет ее. 

Реакция Юноны не только не выражает человеколюбия, женской 

солидарности или милосердия, но обнаруживает удивительную не-

справедливость: признавая «Юпитера мерзость» [473], богиня «сви-

репо» называет девушку беспутной и наглой, упрекает за нанесенную 

ей, Юноне, обиду тем, что родила от Юпитера сына, и решает лишить 

девушку высшей греческой ценности, ценимой и римлянами, – кра-

соты. «Молвила так и, схватив за волосы, тотчас же наземь / Кинула 

навзничь ее. Простирала молившая руки, – / Начали руки ее вдруг  

черной щетиниться шерстью, / Кисти скривились, персты изогнулись 

в звериные когти» [476–479]. Девушка превращена в медведицу, и лишь 

вмешательство Юпитера не позволило ее сыну убить мать в животном 

обличье. Этот эпизод [409–507]1  показывает, что вина в античном 

менталитете вытекала не из степени соучастия или сознательности со-

деянного, но из самого факта, а следовательно, наказание (возмездие) 

должно было наступить в любом случае. Инкорпорированность 

 
1 Как и многие другие эпизоды в «Метаморфозах» и античной литературе  

в целом. Ярким примером являются судьбы Эдипа и Иокасты, которые должны 

нести наказание за то, что совершили по неведению. 



Залезинская Н.С. Эстетическая функция мотива самоубийства  

60 

мотивов вины и наказания во все овидиевские метаморфозы подчер-

кивал Г.В.Ф. Гегель [12. С. 103–105, 159–165].  

В эпоху Средневековья вина переходит из области объективного  

в субъективное. Она становится личной, предполагая обвинение, за-

щиту, интерпретацию – открывая широкое поле для разночтения. 

Прекрасный пример такой новой интерпретации являют размышле-

ния Августина Блаженного о судьбе Лукреции, ее вовлеченности в из-

насилование и грехе самоубийства: “Quid dicemus? Adultera haec an 

casta iudicanda est? Quis in hac controuersia laborandum putauerit? Egre-

gie quidam ex hoc ueraciterque declamans ait: “Mirabile dictu, duo fuerunt 

et adulterium unus admisit”. Splendide atque uerissime. Intuens enim in 

duorum corporum commixtione unius inquinatissimam cupiditatem, alterius 

castissimam uoluntatem, et non quid coniunctione membrorum, sed quid 

animorum diuersitate ageretur adtendens: “Duo, inquit, fuerunt, et adulterium 

unus admisit” [13. I, 19]. Естественно, начав с такого тезиса, Августин 

дальше предполагает вину Лукреции в том, что она получила насла-

ждение от прелюбодеяния и, мучимая за это совестью, убила себя: 

“Quid si enim (quod ipsa tantummodo nosse poterat) quamuis iuueni uio-

lenter inruenti etiam sua libidine inlecta consensit idque in se puniens ita 

doluit, ut morte putaret expiandum?” [13. I, 19] Далее от примера Лукре-

ции Августин переходит к другим женщинам, оказавшимся в подоб-

ной ситуации, поскольку цель его первоначальная и благая – отгово-

рить христианок от самоубийства после изнасилования (поведения, 

закрепленного практикой веков). “Neque enim frustra in sanctis canoni-

cis libris nusquam nobis diuinitus praeceptum permissumue reperiri potest, 

ut uel ipsius adipiscendae inmortalitatis uel ullius cauendi carendiue mali 

causa nobismet ipsis necem inferamus” [I, 20]. Наставления Августина 

расшатали связь между изнасилованием и самоубийством, однако не 

оборвали ее. Персонализация вины, перенос внимания с насильника 

на жертву тем более не способствовали отказу от добровольной 

смерти. Это показывают как социологические исследования [14], так 

и художественные произведения, в том числе шекспировские «Лукре-

ция» и «Тит Андроник». 

Теперь мы понимаем, почему в этой трагедии идея суицида логи-

чески вытекает из создавшейся ситуации. В речи насильников, носи-

телей основного зла в трагедии, самоубийство заявлено безапелляци-

онно: “And ‘twere my cause, I should go hang myself” – заявляет Хирон, 



Компаративистика / Comparative Studies 

61 

ему вторит Деметрий: “If thou hadst hands to help thee knit the cord” [2, 

3, 9–10]. Тем значимее речь дяди ‒ первого родственника, увидевшего 

Лавинию. Очищение жертвы от подразумеваемых вины и позора  

становится основной функцией этой действительно длинной речи  

в 46 строк, не сообщающей нам абсолютно ничего нового, то есть не 

продвигающей сюжет, но лишь выражающей эмоции положитель-

ного героя, его оценку изнасилованной Лавинии и ее судьбы. Марк 

первоначально описывает ее поведение как поведение стыда (“thy 

cheeks look red”, “sorrow concealed”, “niece flies away so fast”, etc. [3, 

1]), но затем успокаивает девушку, призывает не уходить, но попла-

кать с ним о своей участи. Далее ни отец, ни дядя, ни брат уже не 

заговаривают о позоре, но страдают с Лавинией, льют с нею слезы, 

описывают ее как “sweet”, “tender”, “poor”, “gentle”, “dearer than my 

soul” [3, 1]. Не идея позора, а мысль о бессмысленности жизни и бес-

конечных страданиях в ней заставляют Тита Андроника пожелать Ла-

винии совершить самоубийство: 
 

Thou map of woe, that thus dost talk in signs, 

When thy poor heart beats with outrageous beating, 

Thou canst not strike it thus to make it still. 

Wound it with sighing, girl, kill it with groans, 

Or get some little knife between thy teeth, 

And just against thy heart make thou a hole, 

That all the tears that thy poor eyes let fall 

May run into that sink, and, soaking in, 

Drown the lamenting fool in sea-salt tears [3, 2, 12–20]. 
 

Мотив позора отсутствует в этой сцене, ведь Тит апеллирует к бла-

городному холодному оружию как средству избавить от несчастной 

жизни. Интересна небольшая дискуссия между дядей и отцом. Марк 

возмущается тем, что Тит предлагает дочери наложить на себя руки, 

но Тит цепляется за слово «руки», деметафоризирует слова брата и 

переводит разговор на несчастное безрукое положении Лавинии, 

словно стыдясь своей предыдущей речи. Испытывает он стыд и за то, 

что не может спасти дочь, но может лишь пытаться понять ее и здесь 

переходит на любимую Шекспиром метафору шифра (cinder), к кото-

рой много обращались шекспироведы в конце XX – начале XXI в. 

ввиду синонимичности текста и истории для постмодернистского со-

знания. Не менее интересно взглянуть сквозь постмодернистскую 



Залезинская Н.С. Эстетическая функция мотива самоубийства  

62 

оптику и на оппозицию неплодотворной риторичности героев и гово-

рящего слова книги, которой без языка удается поведать правду о про-

изошедшем с Лавинией [15], войдя при этом в метафорические отно-

шения с дискурсом главной героини – девушки без языка. 

Раскрыть правду Лавиния сумела с помощью «Метаморфоз» Ови-

дия. В них она показала родным историю Филомелы, которую изна-

силовал в лесу Терей, отрезав ей язык и руки. Впрочем, зритель  

(и читатель) увидел параллель между судьбами двух женщин раньше. 

Так, имя Терея уже упоминалось во втором акте и дважды в начале 

третьего, да и пространство леса выбрано Шекспиром, мы считаем, не 

без намека. Как всегда у Шекспира, метафоры, переплетаясь, обра-

зуют сеть подсказок и предвосхищений (прием, свойственный и древ-

неримской драме, в частности, хорошо знакомый Шекспиру по траге-

диям Сенеки). 

Такая же сеть аллюзий связывает трагедию «Тит Андроник» с сю-

жетом о Лукреции и, соответственно, собственной шекспировской 

поэмой «Лукреция», написанной в те же годы [16]1. Это и прямые упо-

минания знаменитой римской матроны, чья трагедия и самоубийство 

сподвигли мстящих римлян на изменение государственного строя. 

Первое упоминание встречается в речи Арона: “Lucrece was not more 

chaste / Than this Lavinia” [6; 2, 2, 109–110]. Мавр увещевает сыновей 

 
1  Оба произведения были зарегистрированы в один год: «Тит Андроник»  

6 февраля, «Обесчещенная Лукреция» – 9 мая 1594 г. (см., напр.: [17]). И если  

с поэмой все ясно, поскольку первенцем была «Венера и Адонис» 1593 г. и напи-

санию обеих способствовало отсутствие театральной деятельности во время 

чумы, то с датой трагедии шекспироведы пока не могут определиться. Самое 

позднее, естественно, – 1594 г. Но архаичная поэтика этой пьесы позволяет за-

явить ее самым первым творением драматурга, то есть к 1589 г. [18. С. 142–149]. 

В любом случае очевидно, что во время работы над «Титом Андроником» Шекс-

пир держал в голове популярный римский сюжет, возможно, включив уже его 

в свои творческие планы. Все исследователи рассматривают «Лукрецию» как 

своеобразную палинодию к «Венере и Адонису», но не менее продуктивно уви-

деть взаимопритяжение и взаимоотталкивание «Лукреции» и «Тита Андроника» 

и, в принципе, говорить об общих чертах этих трех произведений, по крайней 

мере в мотивном, стилистическом и интертекстуальном ключах. Отдельно отме-

тим: поэма в разных изданиях носила разные названия: The Ravishment of Lucrece, 

Lucrce, The Rape of Lucrece. Мы называем ее «Лукрецией» согласно арденов-

скому изданию, по которому цитируем текст. 



Компаративистика / Comparative Studies 

63 

Таморы именем Лукреции, стремясь выйти за рамки порочных опре-

делений позора и стыда и убедить их в праве на дочь Тита Андроника, 

победителя готов, пленителя их матери, косвенного убийцы их брата. 

Второй раз имя Лукреции упоминается в разговоре Тита Андроника, 

Марка и Луция Младшего в сцене выяснения случившегося с Лави-

нией через овидиевский текст о Филомеле.  
 

What would she find? Lavinia, shall I read? 

This is the tragic tale of Philomel, 

And treats of Tereus' treason and his rape – 

And rape, I fear, was root of thy annoy [4, 1, 146–49]. 

Lavinia, wert thou thus surprised, sweet girl, 

Ravished and wronged as Philomela was, 

Forced in the ruthless, vast and gloomy woods?  

[Lavinia nods.] See, see! 

Ay, such a place there is where we did hunt – 

O, had we never, never hunted there! – 

Patterned by that the poet here describes, 

By nature made for murders and for rapes [51–58]. 

Give signs, sweet girl – for here are none but friends – 

What Roman lord it was durst do the deed. 

Or slunk not Saturnine, as Tarquin erst, 

That left the camp to sin in Lucrece' bed? [61–64] 
 

Так двойные реминисценции объединяют трех героинь с одинако-

вой судьбой: Лавинию, Филомелу, Лукрецию. Реминисценции не 

только помогают героине объясниться с родными, то есть играют сю-

жетогенную роль, но и выполняют характерологическую функцию 

(ставят Лавинию Шекспира в один ряд с трагическими и несчаст-

ными, но гордыми и добродетельными античными героинями). На 

первый план выходит и эстетическая функция: «параллельные» по-

вествования помогают извлечь «из мира впечатлений» внутренние 

образы, то есть за частным случаем увидеть парадигму. 

Один из параметров этой парадигмы вскрывается тут же: Марк 

призывает родственников на коленях поклясться отомстить за пору-

ганную Лавинию, подражая аналогичной сцене клятвы Брута мстить 

Тарквиниям за оскорбленный Рим: “My lord, kneel down with me; 

Lavinia, kneel; / And kneel, sweet boy, the Roman Hector's hope, [They 

kneel.] And swear with me – as, with the woful fere / And father of that 

chaste dishonour'd dame, / Lord Junius Brutus sware for Lucrece' rape – / 



Залезинская Н.С. Эстетическая функция мотива самоубийства  

64 

That we will prosecute by good advice / Mortal revenge upon these  

traitorous Goths, /And see their blood, or die with this reproach” [6. 4, 2, 

87–94]. 

Месть Тита страшна, она отсылает читателя (зрителя) к мести ови-

диевской Прокны, а также к мести Атрея в драме Сенеки «Фиест», но 

с одной значимой разницей: убив не невинных детей, но насильников 

дочери, он преподнес их запеченные в пироге останки Таморе. Это 

отличие вновь показывает, что у каждого мотива есть свои варианты, 

зависящие в художественной условности от воли героя, а в объектив-

ной реальности – от культурно-исторического контекста и мировоз-

зрения автора. Для елизаветинского зрителя человеческое мясо в пи-

роге уже и так было на грани эстетически допустимого – кровавые 

подражания Сенеке вскоре сошли со сцены. 

Синонимичным в значительной степени по отношению к сюжетам 

Лавинии–Лукреции–Филомелы представляется нам и сюжет о Верги-

нии. По свидетельству Тита Ливия, римский центурион Вергиний, 

осознав угрозу чести дочери, заколол ее в зале суда [19. III. 48]. 

Сопоставление этого повествования с уже упомянутыми можно 

осуществить на нескольких уровнях. В сюжетном отношении мотив 

самоубийства заменяется на мотив убийства из той же танатологиче-

ской группы, но другие мотивы остаются на месте: неминуемая угроза 

чести перед смертью девушки и месть (восстание возмущенного 

Рима) после нее. В повествовании о Вергинии добавляется мотив не-

праведного суда, которому в трагедии «Тит Андроник» соответствует 

мотив заговора, а в поэме «Лукреция» – мотив похвальбы мужа. От-

сюда мы выводим одинаковую сюжетогенную роль мотивов убийства 

и самоубийства. 

Однако с эстетической и характерологической точек зрения эти 

мотивы сильно отличаются, кардинально меняя образ героини в рас-

сматриваемых нами повествованиях: пассивность либо активность  

в рамках дихотомии убийство / самоубийство актуализирует либо ни-

велирует ценностные смыслы жертвования, героизма, самоидентифи-

кации, очищения, спасения и объективизации женщины. 

Анализируя сходные сюжеты, отметим, что важным аспектом при 

выборе варианта мотива является момент (время) смерти героини: 

если смерть происходит до изнасилования, то речь идет о спасении 

невинности, чести и достоинства (автор использует лексемы ‘chaste’, 



Компаративистика / Comparative Studies 

65 

’virtue’, ‘honour’), а если после – то о бегстве от позора, стыда, необ-

ходимости очищения через смерть (‘shame’, ‘stain’, ‘blot’, ‘dishonor’). 

Таким образом, вырисовываются две парадигмы, противопоставлен-

ные друг другу эстетически и аксиологически: петля означает спасе-

ние от позора, меч либо кинжал – спасение чести, освобождение. 

Именно об освобождении (от рабства и поругания) говорит Вергиний, 

закалывая дочь: “hoc te uno quo possum’ ait, ‘modo, filia, in libertatem 

uindico” [19; III. 48, 5, 3–4]. 

Из вышесказанного следует еще один – возможно, самый важный – 

вывод: (изнасилованная) героиня должна умереть. Лукреция умирает 

от своей руки, Филомена превращена богами в птицу (накладывается 

мотив мести), но смерть есть метаморфоза, а метаморфоза есть 

смерть. Вергинию убивает отец. А что же Лавиния? Без рук она не 

может повеситься, без языка не может просить о смерти. Трагедия же 

должна следовать своим законам: в развязке «Тита Андроника» про-

тагонист, словно Вергиний, убивает несчастную дочь. Неудивительно 

и в этом накале страстей обращение к легенде:  
 

An if your highness knew my heart, you were. 

My lord the emperor, resolve me this: 

Was it well done of rash Virginius 

To slay his daughter with his own right hand, 

Because she was enforced, stained and deflowered? 

SATURNINUS 

It was, Andronicus. 

TITUS ANDRONICUS 

Your reason, mighty lord? 

SATURNINUS 

Because the girl should not survive her shame, 

And by her presence still renew his sorrows. 

TITUS ANDRONICUS 

A reason mighty, strong, and effectual; 

A pattern, precedent, and lively warrant 

For me, most wretched, to perform the like. 

[Unveils Lavinia.] 

Die, die, Lavinia, and thy shame with thee, 

And with thy shame thy father's sorrow die. 

[He kills her.] 

SATURNINUS 

What hast thou done, unnatural and unkind? 



Залезинская Н.С. Эстетическая функция мотива самоубийства  

66 

TITUS ANDRONICUS 

Killed her for whom my tears have made me blind. 

I am as woeful as Virginius was, 

And have a thousand times more cause than he 

To do this outrage, and it now is done [6; 5, 3, 34–51]. 
 

Кстати, история Вергиния подана Шекспиром неточно: в речи 

Тита Вергиния предстает уже изнасилованной, словно две истории – 

легендарная и собственная – смыкаются в его сознании. Несомненно, 

это наблюдение возможно сделать только благодаря долгому бытова-

нию сюжета и знакомству с ним зрителя. 

Лавиния должна умереть – только смерть девушки позволяет Са-

турнину перейти к вопросу “What, was she ravished? Tell who did the 

deed” [6; 5, 3, 52], а Титу дает возможность открыть правду, вернее, 

освящает кровью жертвы претензию Тита на правду (без жертвы это 

было бы «твое слово против моего»). Это зеркальное отображение со-

бытий, последовавших за смертью Лукреции: вмешательство Брута ‒ 

возмущение народа ‒ изменение государственного строя. Таким об-

разом, смерть Лавинии необходима в сюжетогенном плане.  

Далее, в мотивировке ее смерти есть явный перенос внимания  

с дочери на отца: она должна умереть и сама по себе (потому что яв-

ляется воплощением порчи и стыда), и ввиду того, что отец безмерно 

страдает из-за ее позора (и на его чести также пятно). Подобный пе-

ренос внимания есть и в поэме «Лукреция», где над телом умершей 

сразу начинается спор между отцом и мужем, кому же оно принадле-

жит (и про запятнанную честь упоминает сама героиня). Объектива-

ция женщины как в контексте античного права, так и с точки зрения 

роли женщины в елизаветинском обществе не может нас удивлять. 

После смерти ее даже не оплакивают: впечатляет сцена трагедии, где 

на мертвом теле Тита рыдают Марк, Луций и Луций Младший, а труп 

Лавинии, надо полагать, просто лежит рядом. 

Роль Лавинии на этом не заканчивается. Нас не должна удивлять 

способность умершего играть какую-либо роль, потому что уже за-

долго до этого, возможно, с момента изнасилования, а возможно,  

и с самого начала пьесы (вспомним, как Тит не считается с ее мнением 

при перемене жениха) Лавиния перестает быть индивидуумом и пре-

вращается в вещь. Следовательно, можно утверждать, что степень ин-

дивидуальной идентичности героини стремится к нулю, а значима 



Компаративистика / Comparative Studies 

67 

только ее социальная роль. В качестве поруганной сыновьями импе-

ратрицы дочери высокопоставленного гражданина Рима она взывает 

к действию, и потому, как в случаях Лукреции и Вергинии, ее мертвое 

тело становится заявкой на месть, на государственный переворот, на 

восстановление справедливости. Лавиния есть снова жертва, прине-

сенная Риму. Таким образом, ее личная судьба видится Шекспиру как 

трагичная, но не значимая сама по себе, а только в общегражданском 

дискурсе, что отвечает и античному мировоззрению, и елизаветин-

скому, единодушным в данном вопросе. 

Так, в своей первой трагедии Уильям Шекспир филигранно смеши-

вает четыре нарратива – Лавинии, Филомелы, Лукреции, Вергинии. Он 

следует логике античных авторов, предвосхищает мифологическими сю-

жетами собственные решения, вводит множество реминисценций и ци-

тат и – превращает старую легенду в новую художественную реальность. 

То же самое справедливо и для поэмы «Лукреция» [20] и может быть от-

мечено как особенности ранней поэтики английского драматурга. 

Основной функцией соединения сюжетов становится эстетиче-

ская. Осознавая, что «чем далее образ или ассоциация образов удер-

живается в предании человечества, тем более мы вправе заключить  

об их эстетичности» [1. С. 618], мы сополагаем четыре повествования 

и выводим типическое, отвлеченное от конкретных персонажей или 

их прототипов. Четыре нарратива сливаются в один, дополняя и объ-

ясняя друг друга. Помещая ренессансную историю в определенную 

античную парадигму, Уильям Шекспир наделяет мотивику трагедии, 

и в первую очередь мотивы вины и самоубийства, отчетливыми эсте-

тическими и аксиологическими ориентирами. 

Интерпретация образов осуществляется не только за счет общно-

сти аллюзивных мотивов, но и благодаря их различиям. Что касается 

различий между нарративами, то даже неискушенный читатель / зри-

тель понимает, что эстетически «Тит Андроник» склонен к изображе-

нию безобразного, тогда как поэма «Лукреция» – возвышенного и 

прекрасного. Мы считаем, что в значительной степени этому способ-

ствует  выбор мотива самоубийства как одного из ведущих мотивов 

трагедии и поэмы и особенности его художественного воплощения. 

Его эстетическая нагрузка реализуется с помощью ряда оппозиций: 

– В поэме демонстрируется связь достойной смерти от благород-

ного оружия с защитой чести и имени, в трагедии убийство осу-



Залезинская Н.С. Эстетическая функция мотива самоубийства  

68 

ществлено с целью смыть позор, более ранний мотив самоубийства 

Лавинии связан с повешением и позором. Данную парадигму антич-

ных самоубийств выявляет также Антон Ванн Хофф [21]. 

– Эстетически идеальное самоубийство Лукреции осуществлено 

после длительных размышлений и тщательной подготовки в кругу 

друзей и родных с помощью благородного оружия. В момент смерти 

Лукреция прекрасна. Лавиния не ожидает смерти; убийство Лавинии 

спонтанно, жестоко, безобразно, что подчеркнуто снятием вуали  

с изуродованной Лавинии. 

– Самоубийство Лукреции активно – Лавиния пассивна в своей 

насильственной смерти. 

– Мнение Лавинии неважно – голос Лукреции слышен в момент 

самоубийства. 

– Лавиния оперирует нулевой индивидуальной идентификацией – 

акт самоубийства Лукреции является одновременно и актом ее само-

идентификации. 

– Лавиния предстает слабой – Лукреция, опять же благодаря сво-

ему решению, – достаточно целеустремленной и решительной. 

– Лавинию никто не оплакивает в момент смерти, ведь для всех 

она умерла в момент изнасилования и была тогда оплакана родными 

сполна. В поэме Лукреция удостаивается сцены прощания, прощения 

и обета мести, вызванного ее (!) словами. 

Однако чрезвычайно важно осознавать, что до идеала римской 

матроны Ливия или Овидия шекспировская Лукреция не дотягивает. 

Все выделенные нами оппозиции выглядят в античных источниках 

(Тит Ливий «История Рима» и Овидий «Фасты» и «Метаморфозы») 

гораздо отчетливее. Английский драматург не описывает заботу геро-

ини о том, как она выглядит в момент падения, не дает ей возможно-

сти самой назвать имя насильника и вкладывает в ее уста сотни строк 

риторических сомнений – бремя не только христианского страха пе-

ред смертью, но и страха погибели души. Имагологическое объясне-

ние здесь кажется наиболее плодотворным: чуждые христианскому 

сознанию античные сюжеты и образы не могут быть воссозданы даже 

гением. Инкорпорированные в сознание елизаветинца догматы о доб-

родетели, грехе, вине и наказании размывают семантику героиче-

ского, создают «двойное дно» ведущих мотивов, уводят автора и зри-

теля в глубину собственного опыта, то есть делают все то, за что мы 



Компаративистика / Comparative Studies 

69 

восторгаемся Шекспиром более четырех веков. «Что он Гекубе, что 

ему Гекуба» ‒ это все о том же, о искусстве историю римской матроны 

сделать историей христианской души ‒ персонального греха и спасе-

ния. Истинное мастерство елизаветинских драматургов состояло  

в удержании баланса, одним из средств сохранения которого стано-

вится описанная выше сложная система реминисценций. 

Несомненно, само решение о добровольной смерти привносит в по-

эму высокую ноту: одно дело планировать убийство, совсем другое – 

привести в действие благородную максиму “Mori licet cui vivere non 

placet” [22. С. 117]. Но это решение означает также последовать при-

меру Брута, Кассия, Сократа или женским идеальным образцам – 

Порции, Арии. Оба произведения – «Лукреция» и «Тит Андроник» – 

разделяют не только аллюзию на изнасилованную в лесу Филомелу, 

но и сравнение с обезумевшей от горя Гекубой1. Эта античная фигура 

упомянута традиционно – как воплощение чрезмерного женского 

горя [6. 4, 1, 16–21; 16. 1485–1495]. Образ Гекубы связан с богиней 

мрака Гекатой, кроме того, согласно Еврипиду, троянская царица бро-

силась в море, обернувшись собакой, однако в шекспировских произ-

ведениях этот эпизод не упоминается, оставаясь намеком на схожий 

финал трех женщин (Гекубы, Лавинии, Лукреции).  

В обоих текстах упоминается еще одно знаменитое античное са-

моубийство – Аякса [6. 1, 1, 384–386; 16. 1394]. Эти неразвернутые 

аллюзии выполняют эстетическую функцию: придают шекспиров-

ским образам пафос возвышенного, усиливают трагичность за счет 

«идеальности» самой Гекубы и каноничности ее горя. То есть функ-

ция аллюзии – поднять шекспировские тексты до уровня греческой 

трагедии. 

Таким образом, эстетическая функция мотива самоубийства в по-

этике ранних произведений Шекспира заключается в апелляции к ан-

тичным мифам и легендам, образцам античного женского идеала, 

жанру античной трагедии, которые вызывали в сознании елизаветин-

цев возвышенные чувства, ориентировали на героическое и идеаль-

ное. Раннее творчество Шекспира продолжает античную традицию 

 
1 “The Hecuba was one of the first Greek plays translated by the French humanist 

Lazare de Baif, while Erasmus put it into Latin, and the Venetian Luigi Dolce published 

an Italian version” [23. P. XVI]. 



Залезинская Н.С. Эстетическая функция мотива самоубийства  

70 

значимости атрибутики самоубийства, сополагая причину, способ и 

время добровольной смерти, моделируя таким образом определенную 

ситуацию самоубийства и помещая ее в античную систему эстетиче-

ских и аксиологических ценностей, еще полностью осознаваемую ан-

гличанами конца XVI в. Яркими примерами могут служить ситуации 

самоубийства в проблемной пьесе «Венецианский купец», трагедии 

«Тит Андроник» и поэме «Лукреция». Наш анализ способов и причин 

самоубийства в ранних комедии, трагедии и поэме наглядно демон-

стрирует мысль А.Н. Веселовского о том, что «эстетическое обни-

мает, и красивое, и безобразное» (пунктуация автора. – Н.З.) [1. С. 617] 

и выявляет способность мотива передавать определенные ценностные 

смыслы каждом новому повествованию и эстетически ориентировать 

зрителя и читателя.  

Однако неизбежное влияние средневекового и ренессансного мен-

талитетов, накладываясь на античные идеалы, снижало эстетику воз-

вышенного и прекрасного в жизни и литературе. Мы полностью со-

гласны с Алланом Уорреном Фридманом, заметившим, что “The ideal 

text of ideal dying, the ars moriendi can be written and performed only  

in a world with sufficient time and attention for ritual endings” [24. P. 47]. 

К сожалению, мир этот безвозвратно ушел. В трагедии «Тит Андроник» 

и поэме «Лукреция» трагический пафос и эстетика снижаются за счет: 

– неожиданности и резкости убийства Лавинии. Сходство ситуа-

ций Виргиния и Тита Андроника подсказывает нам это драматическое 

решение, но нагромождение убийств делает смерть Лавинии не тра-

гической и тем более не героической, а рядовой. Эта одна смерть из 

многих в трагедии. В ней есть субъективная (внутренняя) обусловлен-

ность (избавление девушки и отца от стыда), но мало внешней: никто 

не проносит труп по городу, никто не призывает к восстанию ее име-

нем (и без Лавинии хватает жертв);  

– ухода от понимания смерти героини как жертвы: в трагедии 

«знаменем революции» становится Тит, а в поэме налицо перенос ак-

цента с гражданского на личное; 

– абсолютного запрета суицидальных действий церковью, в ре-

зультате чего концепт самоубийства вобрал в себя значения преступ-

ления, греха, личной вины, нарушения, богоотступничества. Тут 

необходимо разделять запрет самоубийства Августином Блаженным 

в «Граде Божием» и Платоном в «Законах». Если последний и 



Компаративистика / Comparative Studies 

71 

запрещал самоубийство как покушение на принадлежащую богам 

жизнь, то все же не вводил обязательного наказания в виде ада и веч-

ных мук, а преподносил эту идею как логическое суждение, нарушать 

которое неверно; 

– внедрения в текст эмотивных смыслов христианского страха за 

бессмертие души, не сочетающегося, естественно, с прекрасным и 

возвышенным; 

– сомнений и метаний героини, снижающих трагический пафос са-

моубийства за счет неуверенности в его неизбежности; 

– ускорения действия, нагромождения смертей под влиянием 

темпа реальной жизни (в дальнейшем динамизм жизни, как нам ка-

жется, сыграет роковую роль в эстетике реальных самоубийств и ли-

тературного мотива самоубийства). 

Отдельно хотелось бы отметить нерелевантность вышеизложен-

ных соображений для зрелого и позднего творчества драматурга. Ве-

ликие трагедии воплощают собой победу христианского мировоззре-

ния даже при наличии отсылок к античности и античной эстетике, 

торжество своего, национального над осознанно заимствованным.  

Их величие и определяется в значительной степени новообретенной 

цельностью, основанной уже не на античных ценностях, а на религи-

озных, национальных, специфически ренессансных. Трагедия «Анто-

ний и Клеопатра» при ближайшем рассмотрении интересна как раз 

антагонизмом античного и ренессансного, умело спрятанного в зна-

комом сюжете [25, 26]. А вот «Тимон Афинский», на наш взгляд, – 

неубедительное возвращение к прежней античной парадигме, где во-

преки античным идеалам для смерти главного героя трагедии избира-

ется петля [27]. Это нарушает эстетику, а вслед за нею героический 

пафос, образ героя и зрительское (читательское) восприятие.  
 

Список источников 

 

1. Веселовский А.Н. Задачи исторической поэтики // Веселовский А.Н. Из-

бранное: на пути к исторической поэтике. М. : Автокнига, 2010. С. 617– 618. 

2. Трегубов Л., Вагин Ю. Эстетика самоубийства. Пермь : Капик, 1993. 268 с. 

3. Пинский Л.Е. Шекспир: основные начала драматургии. М. : Худож. лит., 

1971. 602 с. 

4. Shakespeare W. The Merchant of Venice // The Arden Shakespeare Complete 

Works. Bloomsbury : Arden Shakespeare, 2017. P. 831−858. 



Залезинская Н.С. Эстетическая функция мотива самоубийства  

72 

5. Шайтанов И.О. Две «неудачи»: «Мера за меру» и «Анджело» // Шайта-
нов И.О. Компаративистика и / или поэтика. Английские сюжеты глазами исто-
рической поэтики. М. : РГГУ, 2010. С. 185–216. 

6. Shakespeare W. Titus Andronicus // The Arden Shakespeare Complete Works. 
Bloomsbury : Arden Shakespeare, 2017. P. 1125−1152. 

7. Collenuccio P. Pandulphi Collenucii Pisaurensis apologi iiii. Contributor Lu-
dovico degli Arrighi. Publisher Per Ludouicum Henricum Vicentinum, 1526. 112 p. 

8. Томашевский Б.В. Поэтика : краткий обзор. М. : Аспект Пресс, 1996. 336 с. 
9. Софокл. Эдип-царь; Эдип в Колоне; Антигона : трагедии. Калининград : 

Янтарный сказ, 2002. 381 с. 
10. Еврипид. Елена // Еврипид. Трагедии : в 2 т. М. : Ладомир, 1999. Т. 2.  

С. 66–146. 
11. Овидий. Метаморфозы. М. : Слово, 2004. 584 с. 
12. Гегель Г.В.Ф. Эстетика. М. : Искусство, 1969. Т. 2. 326 с. 
13. Augustin (saint). De Civitate Dei. Nabu Press, 2011. 880 p. 
14. Andrew D. Debate: The Secularization of Suicide in England, 1660–1800 // Past 

and Present. 1988. № 119. P. 158–170. 
15. Enterline L. The rape of Lucrece // The Rhetoric of the Body from Ovid to 

Shakespeare. Cambridge Studies in Renaissance Literature and Culture. Cambridge 
University Press, 2004. Vol. 35. P. 152–198. 

16. Shakespeare W. Lucrece // The Arden Shakespeare Complete Works. Blooms-
bury : Arden Shakespeare, 2017. P. 63−82. 

17. Schoenbaum S. William Shakespeare: A Compact Documentary Life. New 
York : Oxford University Press, 1977. 376 p.  

18. Шайтанов И.О. Шекспир. М. : Молодая гвардия, 2013. 474 с. 
19. LiviusTitus. Ab urbe condita. Oxford : Oxford University Press, 1914. Book I. 

Ch. 57−59. URL: http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext% 
3A1999.02.0160%3Abook%3D1%3Achapter%3D58  

20. Зелезинская Н.С. Шекспировская Лукреция в контексте европейской тра-
диции // Вестник Пермского университета. Российская и зарубежная филология. 
2012. Вып. 3 (19). С. 117−128. 

21. Hooff A.J.L. van. From Autothanasia to Suicide: Selfkilling in Classical Antiquity. 
New York : Routledge, 2001. 306 p. 

22. Кони А. Самоубийство в законе и жизни // Суицидология: прошлое и 
настоящее : проблема самоубийства в трудах философов, социологов, психотера-
певтов и в художественных текстах. М. : Когито-Центр, 2001. С. 113–138. 

23. Hadley W.S. Introduction // The Hecuba of Euripides. Cambridge : Cambridge 
University Press, 2011. P. IX–XX. 

24. Friedman A.W. The ars moriendi // Friedman A.W. Fictional Death and  
Modernist Enterprise. Cambridge : Cambridge University Press, 1979. P. 47–71. 

25. Зелезинская Н.С. Шекспировский Антоний – бог в жизни и смерти //  
Вопросы германской филологии и методические инновации в обучении и воспи-
тании : материалы Х Республ. науч. конф. 20 марта 2005 г. Брест : БГУ, 2006.  
С. 94–99. 



Компаративистика / Comparative Studies 

73 

26. Шаталова Н.А. «Антоний и Клеопатра» У. Шекспира, проблемы поэтики : 

дис. … канд. филол. Наук : 10.01.05. М., 2000. 149 с. 

27. Shakespeare W. Timon of Athens // The Arden Shakespeare Complete Works. 

Bloomsbury : Arden Shakespeare, 2017. P. 1097−1124. 

 
References 

 

1. Veselovskiy, A.N. (2010) Izbrannoe: Na puti k istoricheskoy poetike [Selecetd 

Works: On the Way to Historical Poetics]. Moscow: Avtokniga. pp. 617– 618. 

2. Tregubov, L. & Vagin, Yu. (1993) Estetika samoubiystva [Aesthetics of Suicide]. 

Perm: Kapik.  

3. Pinskiy, L.E. (1971) Shekspir: Osnovnye nachala dramaturgii [Shakespeare: 

Basic Principles of Dramaturgy]. Moscow: Khudozhestvennaya literatura.  

4. Shakespeare, W. (2017a) The Arden Shakespeare Complete Works. Bloomsbury: 

Arden Shakespeare. pp. 831−858. 

5. Shaytanov, I.O. (2010) Komparativistika i/ili poetika. Angliyskie syuzhety 

glazami istoricheskoy poetiki [Comparative Studies and/or Poetics. English Plots 

Through the Eyes of Historical Poetics]. Moscow: RSUH. pp. 185–216. 

6. Shakespeare, W. (2017b) The Arden Shakespeare Complete Works. Bloomsbury: 

Arden Shakespeare. pp. 1125−1152. 

7. Collenuccio, P. (1526) Pandulphi Collenucii Pisaurensis apologi iiii. Per  

Ludouicum Henricum Vicentinum.  

8. Tomashevskiy, B.V. (1996) Poetika: kratkiy obzor [Poetics: A brief overview]. 

Moscow: Aspekt Press.  

9. Sophocles. (2002) Edip-tsar’; Edip v Kolone; Antigona: Tragedii [Oedipus  

the King; Oedipus at Colonus; Antigone: Tragedies]. Translated from Ancient Greek. 

Kaliningrad: Yantarnyy skaz.  

10. Euripides. (1999) Tragedii: v 2 t. [Tragedies: in 2 volumes]. Vol. 2. Translated 

from Ancient Greek. Moscow: Ladomir. pp. 66–146. 

11. Ovid. (2004) Metamorfozy [Metamorphoses]. Translated from Ancient Greek. 

Moscow: Slovo.  

12. Hegel, G.W.F. (1969) Estetika [Aesthetics]. Vol. 2. Translated from German. 

Moscow: Iskusstvo.  

13. St. Augustin. (2011) De Civitate Dei. Nabu Press.  

14. Andrew, D. (1988) Debate: The Secularization of Suicide in England, 1660–

1800. Past and Present. 119. pp. 158–170. 

15. Enterline, L. (2004) The Rhetoric of the Body from Ovid to Shakespeare.  

Cambridge University Press. pp. 152–198. 

16. Shakespeare, W. (2017c) The Arden Shakespeare Complete Works. Blooms-

bury: Arden Shakespeare. pp. 63−82. 

17. Schoenbaum, S. (1977) William Shakespeare: A Compact Documentary Life. 

New York: Oxford University Press.  

18. Shaytanov, I.O. (2013) Shekspir [Shakespeare]. Moscow: Molodaya gvardiya. 



Залезинская Н.С. Эстетическая функция мотива самоубийства  

74 

19. Livius Titus. (1914) Ab urbe condita. Vol. 1. Oxford: Oxford University Press. 

pp. 57−59. [Online] Available from: http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc= 

Perseus%3Atext%3A1999.02.0160%3Abook%3D1%3Achapter%3D58  

20. Zelezinskaya, N.S. (2012) Shekspirovskaya Lukretsiya v kontekste evropey-

skoy traditsii [Shakespeare’s Lucrece in the context of European tradition]. Vestnik 

Permskogo universiteta. Rossiyskaya i zarubezhnaya filologiya. 3 (19). pp. 117−128. 

21. Hooff, A.J.L. van (2001) From Autothanasia to Suicide: Selfkilling in Classical 

Antiquity. New York: Routledge.  

22. Koni, A. (2001) Samoubiystvo v zakone i zhizni [Suicide in law and life].  

In: Mokhovikov, A.N. (ed.) Suitsidologiya: proshloe i nastoyashchee: Problema samo-

ubiystva v trudakh filosofov, sotsiologov, psikhoterapevtov i v khudozhestvennykh tekstakh 

[Suicidology: past and present: The problem of suicide in the works of philosophers, 

sociologists, psychotherapists and in literary texts]. Moscow: Kogito-Tsentr. pp. 113–138. 

23. Hadley, W.S. (2011) Introduction. In: Euripides. The Hecuba of Euripides. 

Cambridge: Cambridge University Press. pp. IX–XX. 

24. Friedman, A.W. (1979) Fictional Death and Modernist Enterprise. Cambridge: 

Cambridge University Press. pp. 47–71. 

25. Zelezinskaya, N.S. (2006) Shekspirovskiy Antoniy – bog v zhizni i smerti 

[Shakespeare’s Antony is a god in life and death]. Voprosy germanskoy filologii  

i metodicheskie innovatsii v obuchenii i vospitanii [Questions of German Philology  

and Methodological Innovations in Teaching and Upbringing]. Proc. of the Tenth  

Conference. March 20, 2005. Brest: BSU. pp. 94–99. 

26. Shatalova, N.A. (2000) “Antoniy i Kleopatra” U. Shekspira, problemy poetiki 

[“Antony and Cleopatra” by W. Shakespeare, problems of poetics]. Philology Cand. 

Diss. Moscow. 

27. Shakespeare, W. (2017d) The Arden Shakespeare Complete Works. Blooms-

bury: Arden Shakespeare. pp. 1097−1124. 
 

Информация об авторе: 

Зелезинская Н.С. – канд. филол. наук, доцент кафедры теории и практики перевода 

факультета социокультурных коммуникаций Белорусского государственного 

университета (Минск, Беларусь). E-mai: zelennew@tut.by 
 

Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 
 

Information about the author: 

N.S. Zelezinskaya, Cand. Sci. (Philology), associate professor, Belarusian State  

University (Minsk, Republic of Belarus). E-mail: zelennew@tut.by 
 

The author declares no conflicts of interests. 
 

Статья принята к публикации 11.02.2024. 
 

The article was accepted for publication 11.02.2024. 



Имагология и компаративистика. 2024. № 21. С. 75–94 

Imagology and Comparative Studies. 2024. 21. pp. 75–94 

© И.А. Поплавская, М.П. Урядова, 2024 

 

 
Научная статья 

УДК 81.255.2 

doi: 10.17223/24099554/21/4 

 

Проблема изучения и перевода многоязычных текстов:  

на материале трагедии Шекспира «Гамлет» из книжного 

собрания графов Строгановых в Научной библиотеке 

Томского университета 

 

Ирина Анатольевна Поплавская1 

Мария Петровна Урядова2 

 
1, 2 Томский государственный университет, Томск, Россия 
1 poplavskaj@rambler.ru 
2 tenalia@mail.ru 

 
Аннотация. Рассматриваются особенности перевода многоязычных 

текстов на материале трагедии Шекспира «Гамлет» из собрания графа 

Г.А. Строганова. Раскрывается роль этого издания в формировании пере-

водческих стратегий и критической рецепции образа Гамлета в немецкой 

и французской литературе конца XVIII – первой трети XIX в. В аспекте 

трансинтермедиальной поэтики анализируются гравюры немецкого ху-

дожника М. Ретча к этому изданию и создание визуального «гамлетов-

ского» текста. 

Ключевые слова: перевод, Шекспир, «Гамлет», рецепция, многоязы-

чие, поликультурность, графика, шекспироведение, книжное собрание, 

Строгановы 

 
Для цитирования: Поплавская И.А., Урядова М.П. Проблема изучения  

и перевода многоязычных текстов: на материале трагедии Шекспира 

«Гамлет» из книжного собрания графов Строгановых в Научной библио-

теке Томского университета // Имагология и компаративистика. 2024.  

№ 21. С. 75–94. doi: 10.17223/24099554/21/4 
  



Поплавская И.А., Урядова М.П. Проблема изучения и перевода 

76 

Original article 
doi: 10.17223/24099554/21/4 

 

The problem of studying and translating multilingual texts: 

Shakespeare’s tragedy Hamlet from Counts Stroganoffs’ 

book collection in the Research Library of Tomsk University 
 

Irina A. Poplavskaya1 

Maria P. Uryadova2 
 
1, 2 Tomsk State University, Tomsk, Russian Federation 
1 poplavskaj@rambler.ru 
2 tenalia@mail.ru 
 

Abstract. The article discusses the problems of translating multilingual texts 

on the basis of Shakespeare’s tragedy Hamlet (1828) from Grigory Stroganoff’s 

book collection. The authors focus on role of this edition in the formation of 

translation strategies and critical reception of Hamlet in German and French 

literature of the late 18th – first third of the 19th centuries. The engravings of 

the German artist Moritz Retzsch for this edition and the creation of visual 

“Hamlet” text are analyzed in terms of intermedial poetics. The authors empha-

size Shakespeare’s influence on the formation of Shakespearean studies in Ger-

many and France and analyze the processes of intensive “Shakespeareization” 

in Western European painting and theatrical art. The personality of Stroganoff 

is perceived as a type of a “Russian European.” The awareness of one’s “hybrid 

identity” becomes the sociocultural basis for the formation of a multilingual and 

multicultural personality in Russian and Western European culture in the first 

half of the 19th century. 

Keywords: translation, Shakespeare, Hamlet, reception, multilingualism, 

multiculturalism, graphics, Shakespeare studies, book collection, Stroganoffs 
 

For citation: Poplavskaya, I.A. & Uryadova, M.P. (2024) The problem of studying 

and translating multilingual texts: Shakespeare’s tragedy Hamlet from the 

Counts Stroganoffs’ book collection in the Research Library of Tomsk State 

University. Imagologiya i komparativistika – Imagology and Comparative 

Studies. 21. pp. 75–94. (In Russian). doi: 10.17223/24099554/21/4 

 
Проблема изучения многоязычных текстов приобретает особую 

актуальность на рубеже XX– XXI вв. Об этом свидетельствуют труды 

отечественных (А.В. Белобратов, Г.И. Данилина, О.Е. Хромова) и за-

рубежных (Л. Форстер, К.А. Кнаут, У. Вайнрайх, Э. Хауген) иссле-



Компаративистика / Comparative Studies 

77 

дователей. Особый интерес в этой связи представляют современные 

полилингвальные романы, созданные в эпоху глобализации англо-

немецким писателем Винфридом Георгом Зебальдом, немецко-ру-

мынской писательницей, лауреатом Нобелевской премии по литера-

туре за 2009 г. Гертой Мюллер, Алексеем Макушинским, пишущим 

на русском и немецком языках, японско-немецкой писательницей Ёко 

Тавадой, австрийским писателем, родившемся в России, Владимиром 

Вертлибом и др. В своих художественных текстах они воссоздают и 

моделируют многоязычную картину мира, отсылают к идее, не разде-

ляющей, а связывающей границы, которая является местом встречи и 

диалога культур [1. C. 107].  

В социолингвистике «понятие двуязычия / многоязычия использу-

ется применительно к факту владения человеком двумя / более чем 

двумя естественными языками. В лингвистической поэтике понятие 

многоязычия может быть распространено на факты присутствия <…> 

в художественном тексте средств двух и более языков – естественных, 

искусственных, параязыков, кинетических, языков культуры и др.,  

а также смешения языков» [2. C. 8]. Под языком же, согласно  

Ю.М. Лотману, понимается всякая коммуникационная система, поль-

зующаяся знаками, упорядоченными особым образом [3. C. 20]. По 

мнению современной исследовательницы, термин «многоязычие» 

«охватывает не только явления речи, но и явления других знаковых 

систем», в частности, в художественном тексте оно «обнаруживается 

не только в переплетении разных языковых систем, но и во взаимо-

действии вербальных и невербальных элементов» [4. C. 63]. При этом 

под вербальными элементами могут подразумеваться как другие 

виды (языки) искусства, так и язык жестов, мимики, движений.  

Как видим, феномен многоязычия в художественном или литера-

турно-художественном тексте (издании) связан с диалогичностью как 

ведущим принципом его организации, с актуализацией его коммуни-

кативной природы, одновременным использованием нескольких вер-

бальных или вербальных и невербальных языков в художественной 

коммуникации. В многоязычных текстах формируется характерный 

полилингвальный (мультилингвальный) и поликультурный (мульти-

культурный) образ автора (составителя) и читателя, владеющих не-

сколькими языковыми и культурными системами и ориентирую-

щихся в нескольких языковых картинах мира [5. C. 105]. Важнейшие 



Поплавская И.А., Урядова М.П. Проблема изучения и перевода 

78 

особенности современной многоязычной литературы связаны с изоб-

ражением мультинационального сознания автора, передачей гибрид-

ной идентичности героя-полиглота, формированием полилингваль-

ного типа повествования, включающего в себя разные естественные 

языки и одновременно «языки» фотографии, массмедиа, архитектуры 

и других видов искусств. Все это свидетельствует о том, что «полинг-

вальность сегодня стала не количественной, а качественной характе-

ристикой текста», отражающей глубокие содержательные трансфор-

мации современного художественного мышления и «самопонимание 

культуры» [1. C. 107, 108]. 

В отличие от современной литературы в литературе XIX в. много-

язычие передает открытость сознания автора и героя другим языкам 

и культурам, их стремление к преодолению границ национальной замк-

нутости. Феномен двуязычия (многоязычия) в художественных текстах 

и литературно-художественных изданиях XIX в. отражает особенно-

сти языкового сознания авторов, переводчиков, издателей, которые 

воспринимают себя прежде всего как людей культуры, как создате-

лей, носителей и реципиентов разных национальных мирообразов, 

призванных взаимно «адаптировать» их [6. C. 21–28]. Рассмотрим  

это явление на материале трагедии Шекспира «Гамлет», хранящейся 

в книжном собрании графов Строгановых в Научной библиотеке Том-

ского университета. 

Известно, что последним владельцем родовой библиотеки Строга-

новых был граф Григорий Александрович Строганов (1770–1857), член 

Государственного совета, российский посланник в Испании (1805–

1809), Швеции (1812–1816), Турции (1816–1821), глава российской 

делегации на коронации английской королевы Виктории в Лондоне  

в 1838 г. Библиотека Г.А. Строганова была пожертвована его сыновь-

ями в 1879 г. Томскому университету. В настоящее время она насчи-

тывает свыше 26 тысяч томов на французском, английском, немец-

ком, испанском, итальянском, русском и других языках [7]. В библио-

теке Строгановых имеется несколько литературно-художественных 

изданий, проиллюстрированных известным немецким художником и 

гравером Фридрихом Августом Моритцем Ретчем (1779–1857). Среди 

них трагедия И.В. Гёте «Фауст», «Песнь о колоколе» и баллады  

Ф. Шиллера [8. С. 59]. Предметом же нашего рассмотрения стано-

вится сериальное издание под названием «Галерея к драматическим 



Компаративистика / Comparative Studies 

79 

произведениям Шекспира. Гравюры в очерках Моритца Ретча» 

(Gallerie zu Shakspeare`s Dramatischen Werken. In Umrissen erfunden 

und gestochen von Moritz Retzsch) и конкретно его первый выпуск,  

посвященный трагедии «Гамлет»: «Галерея к драматическим произ-

ведениям Шекспира. Гамлет. Иллюстрации Ретча» (Gallerie Zu  

Shakspeare's Dramatischen Werken. Hamlet. Illustrated by Retzsch) [9]. 

Это многоязычное литературно-художественное издание-галерея вы-

шло в Лейпциге и Лондоне в 1828 г. Оно включает в себя посвящение 

английскому королю Георгу IV (1762–1830) на английском языке, 

предисловие от издателя Эрнста Герхарда Фляйшера (1799–1832) на 

немецком языке, пояснения и комментарии известного филолога и пи-

сателя Карла Августа Бёттигера (1760–1835) и художника Фридриха 

Августа Морица Ретча (1779–1857) на немецком языке, список дей-

ствующих лиц трагедии «Гамлет» на английском, немецком и фран-

цузском языках, 17 черно-белых иллюстраций Ретча с параллельными 

отрывками на английском, немецком и французском языках. Можно 

сказать, что в этом издании используются такие виды многоязычия, 

как литературное триязычие и сочетание вербального, вербально-пла-

стического (театр) и визуального (живописного) языков культуры. 

Отсюда изучение изданий подобного типа может быть продуктивным 

через использование полилингвального, переводческого и интерме-

диального подходов. 

Обратимся к анализу известного монолога Гамлета «Быть или не 

быть – таков вопрос» в свете намеченных подходов. Монолог, как из-

вестно, находится в 1-й сцене III акта и передает «трагедию сознания» 

современной мыслящей личности, которая обречена на бездеятель-

ность, раскрывает внешнюю и внутреннюю неустроенность жизни, 

ощущение общего неблагополучия мира [10. C. 147, 150]. Монолог 

Гамлета представлен в данном издании на английском, немецком и 

французском языках. Здесь закономерно возникает вопрос о возмож-

ности сосуществования разных иноязычных переводов одного и того 

же художественного текста или его фрагмента в одном издании. Как 

известно, классический художественный перевод представляет собой 

особый случай билингвизма, связанный с ситуацией двуязычной ком-

муникации, в процессе которой переводчик выражает «иными сред-

ствами то, что уже получило свое выражение в оригинальном тексте». 

При этом важнейшая особенность перевода видится в том, что в нем 



Поплавская И.А., Урядова М.П. Проблема изучения и перевода 

80 

воссоздается новая художественная реальность на другом языке «сквозь 

призму двойной субъективности мировосприятия, субъективности 

автора и переводчика» [11. C. 316, 319]. В случае же перевода худо-

жественного текста на несколько иностранных языков можно гово-

рить об особой полисубъективности мировосприятия, объединяющей 

субъективность автора оригинального текста и субъективность двух 

и более переводчиков. Подобная полисубъективность оказывает вли-

яние на особенность читательской рецепции как оригинального, так  

и переводного текста, формируя характерное полиязычное и поли-

культурное восприятие мира.  

Что касается данного издания, то здесь под полисубъектностью 

понимаются эстетические установки автора трагедии «Гамлет», ее пе-

реводчиков на немецкий и французский языки, ее иллюстратора 

Ретча, позиция издателя Фляйшера и комментаторов текста и рисун-

ков к нему, направленных на формирование универсального типа  

читателя, читателя-энциклопедиста, открытого разнообразным язы-

ковым и историко-культурным традициям. В этом смысле личность 

владельца библиотеки графа Г.А. Строганова, дипломата, русского 

европейца, знавшего несколько иностранных языков, соответствует 

такому типу читателя. Можно сказать, что данное издание представ-

ляет собой характерную книгу-трилингв, в которой формируются 

сложные тернарные отношения между языками и национальными 

культурами, приводящие к осознанию самостоятельной ценности 

всех языков [12. C. 140].  

Рассмотрим особенности перевода монолога Гамлета на немецкий 

язык в данном издании, выполненного А. Шлегелем (1767–1845). Из-

вестно, что перевод шекспировской трагедии был сделан им в 1799 г. 

Интерес немецких романтиков к этому произведению во многом был 

обусловлен разбором его в романе Гёте «Годы учения Вильгельма 

Мейстера» (1796), в котором Гамлет описывается как «прекрасное, 

чистое, благородное, высоконравственное создание, лишенное силы 

чувств» и гибнущее «под бременем, которое ни нести, ни сбросить 

ему не дано» [13. C. 199]. В то же время обращение к творчеству 

Шекспира связано с разработкой важнейших вопросов романтиче-

ской эстетики в трудах представителей йенской школы: Ф. Шлегеля, 

В. Г. Вакенродера, Новалиса, Л. Тика, Ф. Шеллинга и др. В их числе 

вопросы о романтизме как высшей форме современного искусства,  



Компаративистика / Comparative Studies 

81 

о романтической иронии как выражении предельной свободы худож-

ника-творца, о синтетизме жанровой системы романтизма и др. Так, 

например, Ф. Шлегель (1772–1829) в книге «Об изучении греческой 

поэзии» (1797) относит творчество Шекспира к вершинам современ-

ной поэзии, а трагедию «Гамлет» называет «шедевром художествен-

ной мудрости». От пишет: «В “Гамлете” все отдельные части разви-

ваются с необходимостью из всеобщего центра», – и этим центром 

оказывается характер Гамлета. Образ Гамлета в трактовке йенских ро-

мантиков представлен как тип рефлексирующего героя, в котором 

«деятельное начало совершенно уничтожено» и в котором воплощен 

безграничный разлад между думающей и деятельной силой [14. C. 49]. 

В переписке с братом А. Шлегель говорит о принципе взаимоотраже-

ния как конструктивной основе изображения характеров в творчестве 

английского драматурга, отмечая, что «Шекспир превращает каждого 

из своих главных героев в зеркало, где отражаются все остальные,  

и так мы узнаем вещи, которые не могли раскрыться перед нами непо-

средственно» [15. C. 265].  

Перевод в целом соответствует оригиналу. Как и Шекспир, А. Шле-

гель использует одиннадцати- и десятисложные стихи, однако мело-

дика монолога в английском тексте передает непрерывность процесса 

рефлексии датского принца, в то время как переводчик использует 

большее по сравнению с оригиналом количество стихов с вопроси-

тельной и восклицательной интонацией, акцентируя внимание на дис-

кретности мышления героя через оформление интонационной завер-

шенности отдельных фрагментов текста и через отказ от сложных 

синтаксических конструкций в пользу коротких предложений. Ср.:  
 

Оригинал 
Подстрочный  

перевод 

Перевод 

А. Шлегеля 

Подстрочный  

перевод 

To sleep, perchance 

to dream – ay, 

there's the rub… 

Уснуть, возможно, 

видеть сны – да, 

есть затруднение... 

Schlafen! Vielleicht 

auch träumen! Ja, 

da liegts… 

Уснуть! Может быть, 

видеть сны! Да, вот 

что расположено... 
 

В тексте Шекспира данный фрагмент представляет начало единого 

сложносочиненного и сложноподчиненного предложения с времен-

ным и изъяснительным придаточными и включает в себя пять стихов. 

А. Шлегель переводит первый стих, используя короткие односостав-

ные и двусоставные предложения с восклицательной интонацией, 



Поплавская И.А., Урядова М.П. Проблема изучения и перевода 

82 

придавая монологу героя отрывочность и внутреннюю эмоциональ-

ность. 

Обращает на себя внимание и то, как А. Шлегель переводит начало 

монолога. Ср.:  
 

Оригинал 
Подстрочный  

перевод 

Перевод 

А. Шлегеля 

Подстрочный  

перевод 

To be, or not to be Быть или не быть Sein oder Nichtsein Бытие или небытие 
 

Вместо английского глагола to be – «быть» А. Шлегель использует 

существительные das Sein и das Nichtsein – «бытие» и «небытие». На 

наш взгляд, выбирая эти абстрактные существительные, А. Шлегель 

в соответствии с эстетикой романтизма пытается соединить личное и 

всеобщее, выбор отдельного индивида с состоянием мира в целом. 

Еще одна особенность перевода А. Шлегеля видится в том, что в нем 

в отличие от оригинала в отдельных стихах передаются не активные 

действия человека, а раскрывается его рефлексия на внешние обстоя-

тельства. Например, в следующем отрывке:  
 

Оригинал 
Подстрочный  

перевод 

Перевод 

А. Шлегеля 

Подстрочный  

перевод 

…and by a sleep 

to say we end 

…и в этом сне мы 

сообщим конец 

Und zu wissen,  

daß ein Schlaf 

Das Herzweh und die 

tausend Stöße endet 

И знать, что сон 

Душевную боль  

и тысячу ударов  

закончит 
 

Здесь в оригинале используется сочетание множественного личного 

местоимения с глаголом we end – «мы закончим», а у А. Шлегеля Schlaf 

endet – «сон закончит». Также А. Шлегель иногда заменяет в переводе 

эмоциональную лексику оригинала на эпитеты, передающие в большей 

мере психологическое состояние героя, как, например, в следующем 

отрывке, в котором английское наречие devoutly, которое переводится 

как «набожно», «благочестиво», «искренне», заменяется на прилага-

тельное innigste – «тесный», «интимный», «задушевный», «сердечный»: 
 

Оригинал 
Подстрочный  

перевод 

Перевод 

А. Шлегеля 

Подстрочный  

перевод 

…'tis a consumma-

tion 

Devoutly to be 

wish'd. 

...это завершение 

Искренне желанно. 

…'s ist ein Ziel, 

Aufs innigste zu 

wünschen 

это цель, 

Самая интимная 

для того, чтобы 

желать. 



Компаративистика / Comparative Studies 

83 

В целом же, как отмечали современники, в своих переводах А. Шле-

гель сделал Шекспира «немецким поэтом». В образе же «бесподобного 

Гамлета», по мнению одного из героев повести Э.Т.А. Гофмана (1776–

1822) «Необыкновенные страдания одного директора театров» (1818), 

показано «сознание несоответствия между внутренним миром чело-

века и внешним миром», которое «ни один подвиг не в состоянии из-

гладить из его ума и которое кончается лишь вместе со смертью» [16. 

C. 418]. Можно сказать, что А. Шлегель в соответствии с эстетикой 

немецкого романтизма в своем переводе «Гамлета» акцентировал 

внимание на философской, эстетической и психологической пробле-

матике произведений английского драматурга, представив главного 

героя трагедии Шекспира как рефлексирующую личность, осознаю-

щую трагический разлад между отдельной человеческой волей и раз-

рушительными законами мироздания. 

Перевод «Гамлета» на французский язык в этом издании был вы-

полнен П. Летурнером (1737–1788), который, как известно, переводил 

трагедию прозой. В этом видится его главное отличие от оригинала и 

от перевода А. Шлегеля. Впоследствии перевод Летурнера был отре-

дактирован Ф. Гизо (1787–1874) и А. Пишо (1795–1877) для нового 

собрания сочинений Шекспира на французском языке, вышедшего  

в Париже в 1821–1822 гг., из которого, по нашему предположению,  

и был взят для данного иллюстрированного издания текст трагедии 

«Гамлет» на французском языке [17]. В предисловии к этому собра-

нию сочинений Гизо помещает свой знаменитый этюд «Жизнь Шекс-

пира» (Vie de Shakespeare), главная мысль которого сводится к тому, 

что «английский драматург утверждал закономерность исторического 

движения и устанавливал связь нравственного начала с историей» [18. 

C. 106]. Важнейшую эстетическую особенность трагедий английского 

драматурга Гизо видит в том, что в них события группируются вокруг 

главного героя, «он начало и конец, орудие и цель предначертаний 

судьбы, по воле которой в этом мире <…> все делается руками чело-

века, но ничто – согласно его замыслам» [19]. В контексте романти-

ческой философии истории и философии судьбы интерпретируется 

Гизо и природа трагического конфликта у Шекспира, связанная  

с изображением «борьбы усилий человека и непреклонности судь-

бы» [19]. По мнению французского критика, в финале трагедии герой 



Поплавская И.А., Урядова М.П. Проблема изучения и перевода 

84 

«падает жертвой предначертаний, свершение которых он обеспечил, 

показав своей судьбой, как мало значит человек даже в осуществле-

нии того, чему он помогал» [19]. В целом же, с точки зрения Гизо, 

шекспировская трагедия – это прежде всего историческая и психологи-

ческая драма, ведущим конструктивным принципом которой стано-

вится принцип единства впечатления. Комментарии к «Гамлету», напе-

чатанные в первом томе этого собрания сочинений, были написаны 

историком, впоследствии французским посланником в Петербурге  

П. де Барантом (1785–1866). Нерешительность Гамлета Барант объяс-

няет общими «страданиями человеческой природы», а в трагическом 

финале пьесы видит не игру рока или проявление свободной воли ге-

роя, а действие случая, который «служит причиной всех событий» 

[18. C. 107]. Отметим, что исследователи высоко оценивали данное 

собрание сочинений английского драматурга для становления фран-

цузского шекспироведения в конце XVIII – первой трети XIX в. [20. 

C. 244].  

При сравнении оригинального текста «Гамлета» с французским 

прозаическим переводом следует отметить, что в прозаическом пере-

воде присутствуют внутренние рифмы (Mourir… dormir… – «Уме-

реть… уснуть…»; Mourir… dormir… dormir! – «Умереть… уснуть… 

уснуть!»), которые сообщают ему известную поэтичность, как, напри-

мер, в следующем отрывке: 
 

Оригинал 
Подстрочный  

перевод 

Перевод Летурнера,  

отредактированный 

Гизо и Пишо 

Подстрочный  

перевод 

To die – to sleep, 

No more; 

Умереть – уснуть, 

Ничего больше; 

Mourir… dormir… 

plus rien… 

Умереть… уснуть… 

больше ничего… 
 

Встречающееся в переводе данного фрагмента многоточие ак-

центирует внимание на изображении рефлексии героя как дляще-

гося процесса. Повышенную эмоциональность данному монологу 

придает большее по сравнению с оригиналом количество предложе-

ний с восклицательной и вопросительной интонацией. Использова-

ние характерных архетипических метафор и акустической образности 

призвано передать особую напряженность внутреннего состояния 

героя. Ср.: 



Компаративистика / Comparative Studies 

85 

Оригинал 
Подстрочный  

перевод 

Перевод Летурнера, 

отредактированный 

Гизо и Пишо 

Подстрочный  

перевод 

Or to take arms 

against a sea of 

troubles 

And by opposing 

end them. 

Или взять оружие 

против моря бед 

И через сопротив-

ление положить  

им конец. 

Оu s’armer en guerre 

contre un océan de 

misères et, de haute 

lutte, y couper court?.. 

Или вооружиться 

для борьбы против 

океана горестей и,  

с громким боем,  

прекратить это?.. 
 

Встречающееся у Шекспира выражение sea of troubles – «море бед» 

французский переводчик заменяет на océan de misères – «океан горе-

стей», соседствующее с двойной акустической метафорой de haute 

lute – «с громким боем». Завершается же этот фрагмент предложением 

с вопросительной интонацией, отсутствующей в оригинале. Изобра-

жение внутреннего состояния героя, вынужденного бороться с внеш-

ними обстоятельствами и одновременно с самим собой, подчеркива-

ется в переводе использованием психологической лексики. Так, 

например, в следующем фрагменте конкретное английское существи-

тельное the whips – «хлысты» французский переводчик заменяет на 

выразительное supporterait – «самобичевание»: 
 

Оригинал 
Подстрочный  

перевод 

Перевод Летурнера, 

отредактированный 

Гизо и Пишо 

Подстрочный  

перевод 

For who would 

bear the whips and 

scorns of time 

Кто будет сносить 

хлысты и презре-

ние времени 

Car qui supporterait les 

flagellations et les hu-

miliations du présent 

Ибо вынести само-

бичевания и уни-

жения настоящего 
 

В целом же перевод Летурнером «Гамлета», отредактированный 

Гизо и Пишо, вписывается в эстетику французского романтизма, в ко-

тором исключительная роль отводится изображению мира душевных 

переживаний героя, противопоставлению искусства античности –  

искусству нового времени, и литературы подражательной, ориенти-

рующейся на античные образцы, – литературе национальной. Так, 

например, Жермена де Сталь (1766–1817) в своей известной работе 

«О литературе, рассмотренной в связи с общественными установле-

ниями» (1796–1799) пишет о Шекспире как о выразителе английского 

национального характера и духа северной литературы, которая не 

подражала древним и с которой начинается новая литература. Он 



Поплавская И.А., Урядова М.П. Проблема изучения и перевода 

86 

первым из поэтов нового времени «живописал высшую степень нрав-

ственного страдания», изобразил великое единоборство «между су-

ществованием и небытием». В образе Гамлета, Офелии, короля Лира 

английский драматург показывает безумие как картину «нравствен-

ного кораблекрушения, которое терпит человек, сломленный жизнен-

ными бурями», а также «с восхитительной правдивостью и душевной 

силой» представляет одиночество своих героев [21. C. 196, 197, 204, 

205]. В трактовке образа Гамлета Сталь оказывается во многом близка 

точке зрения Гёте, о которой говорилось выше. По ее мнению, Гамлет 

«больше помышляет о самоубийстве, нежели о мести; какого благород-

ства исполнена мысль изобразить добродетельного человека, который 

не в силах ни жить в окружении негодяев, ни совершить свой горест-

ный долг и, преступив закон, отомстить убийце!» [21. С. 204].  

Глава французских романтиков В. Гюго (1802–1885) в знаменитом 

предисловии к драме «Кромвель» (1827) называет Шекспира «богом 

сцены». Как известно, в этом предисловии писатель выделяет три 

эпохи в развитии цивилизации: первобытную, античную и новую, ко-

торым соответствуют разные роды поэзии: лирическая, эпическая и 

драматическая. Шекспир, в трактовке Гюго, – это поэт нового времени, 

который плодотворно соединяет в своих драматических произведе-

ниях гротескные и возвышенные образы, комическое и трагическое 

начало, внося в художественный текст разнообразие впечатлений. Та-

ковой, например, является отмеченная им сцена встречи Гамлета с мо-

гильщиками. В целом же, пишет Гюго, герои Шекспира Гамлет, Мак-

бет, Отелло как герои драмы оказываются живыми людьми в отличие 

от мифологических героев первобытной лирической поэзии Адама, 

Каина, Ноя и героев античного эпоса Ахилла, Атрея, Ореста [22]. 

Стендаль (1783–1842) в трактате «Расин и Шекспир» (1823, 1825) 

относит творчество Шекспира, Шиллера, Байрона к романтической 

поэзии. Понимая под романтизмом «искусство давать народам такие 

литературные произведения, которые при современном состоянии их 

обычаев и верований могут доставить им наибольшее наслаждение», 

автор относит Шекспира к романтикам на том основании, «что он по-

казал англичанам 1590 года сперва кровавые события гражданских 

войн, а затем, чтобы дать отдых от этого печального зрелища, множе-

ство тонких картин сердечных волнений и нежнейших оттенков стра-

сти» [23]. Иначе говоря, в соединении принципов историзма с тонким 



Компаративистика / Comparative Studies 

87 

психологическим анализом в раскрытии характеров героев видится 

важнейшая черта поэтики трагедий Шекспира в рецепции Стендаля.  

Отличительной особенностью рассматриваемого нами литера-

турно-художественного издания является наличие в нем иллюстра-

ций. В предисловии Бёттигера и Реча к тексту «Гамлета» говорится  

о близости эстетической природы поэзии и живописи, вербальных и 

визуальных искусств. Взаимно дополняя и украшая друг друга, поэзия 

и живопись соединяются, чтобы возвысить сферу идеального и про-

будить в читателе и зрителе одни и те же высокие ощущения [9. Р. 3]. 

Можно сказать, что в этом предисловии затронуты проблемы интер-

медиальности и трансинтермедиальности словесного, театрального и 

живописного искусств на примере творчества Шекспира, раскрывают-

ся особенности читательской рецепции пьесы и ее сценической исто-

рии, соотносимых с иллюстрациями Ретча как своего рода визуальным 

текстом «Гамлета» со своим сюжетом и метасюжетом [24. C. 144].  

17 графических иллюстраций Ретча к трагедии Шекспира «Гамлет» 

воспринимаются как целостный визуальный текст, точно следующий 

словесному тексту пьесы и напоминающий по структуре эпическую 

поэму. В этом тексте можно выделить обращение к Музе, которому 

соответствует рисунок «Апофеоз Шекспира», расположенный на 

верхней крышке переплета, «Пролог», изображающий эпизод отрав-

ления Клавдием своего брата, живописный «нарратив», передающий 

сюжетное развитие действия и одновременно изменение внутреннего 

состояния главного героя. В качестве же эпилога может быть «прочи-

тана» иллюстрация на верхней крышке этой книги-галереи, изобра-

жающая надгробие Гамлета [24. С. 144].  

Обратимся к одному из рисунков, иллюстрирующих монолог Гам-

лета (сцена 1, акт III), который воспринимается в тексте как «высшая 

точка сомнений» датского принца и «выражает умонастроение героя 

в момент наивысшего разлада в его сознании» [25]. В изображении 

Ретча этот эпизод передает ситуацию «театра в театре». Расположе-

ние персонажей напоминает сценическую площадку. В центре нахо-

дится Гамлет, который, опустив глаза и не видя никого вокруг, произ-

носит, переживает и проживает свой знаменитый монолог. Этот мо-

нолог лучше всего передает «его постоянное состояние на грани, на 

пороге», раскрывает «удивительное сплетение земного и потусторон-

него в Гамлете», акцентирует ту грань, «по которой он идет все время, 



Поплавская И.А., Урядова М.П. Проблема изучения и перевода 

88 

грань жизни и смерти» [26. C. 393]. Отсюда неслучайно позади Гам-

лета находится открытое, уходящее в глубь сцены пространство, ко-

торое символически соотносится с прошлым и будущим героя, с жиз-

нью и смертью. Справа от зрителя изображены Король и Полоний, 

они прячутся от принца за колонной со шторами, которая напоминает 

театральную кулису. Ср. с текстом трагедии: 
 

К о р о л ь 

Мы, под рукой, за Гамлетом послали, 

Чтоб здесь он встретился как бы случайно 

С Офелией. А мы с ее отцом,  

Законные лазутчики, побудем 

Невдалеке, чтобы, незримо видя,  

О встрече их судить вполне свободно… [27. C. 76]. 
 

Слева находится Офелия, которая сидит у окна с раскрытой книгой 

в руках, глаза ее обращены в сторону Гамлета, но кажется, что она не 

видит его, а размышляет о прочитанном. Офелия тоже отделена от 

принца колонной, что косвенно передает ее отношение к нему: она не 

читает книгу, а изображает процесс чтения, следуя совету отца. Ср.: 
 

П о л о н и й 

(Офелии) 

Читай по этой книге, 

Дабы таким занятием прикрасить 

Уединенье. В этом все мы грешны, -  

Доказано, что набожным лицом 

И постным видом мы и черта можем 

Обсахарить [27. C. 77]. 
 

Эмоциональное состояние Гамлета и других героев передается че-

рез внешние детали: позу, жест, мимику, взгляд. На гравюре Ретча 

Гамлет, Король, Полоний и Офелия воспринимаются не только как 

действующие лица трагедии Шекспира, но и как сценические персо-

нажи. Так, например, колонна, возле которой сидит героиня, стано-

вится симметричным аналогом кулисы, расположенной уже слева  

от зрителя. Театральность в передаче образа Офелии подчеркивается 

и упоминанием в комментариях к этой сцене имени знаменитой ир-

ландской актрисы Элизабет О`Нейл (1791–1872), исполнявшей роль 

Офелии. Существует предположение, что немецкий художник созда-

вал гравюры к «Гамлету», используя сцены из театральных постановок 



Компаративистика / Comparative Studies 

89 

пьесы. Принцип единства впечатления и принцип симметрии, лежа-

щие в основе трагедии английского драматурга, воспроизводятся и  

в иллюстрациях Ретча к «Гамлету» с характерной для них эстетикой 

«тройного кодирования»: живописной передачей внешнего и внутрен-

него действия самой пьесы, динамики характеров героев, изображения 

игры актеров, их костюмов и мизансцен в единстве с театральными 

декорациями. Можно сказать, что оба этих принципа, используемые 

Шекспиром в трагедии и Ретчем в иллюстрациях, раскрывают сам ме-

ханизм взаимодействия литературы, театра и живописи в данном из-

дании. 

Итак, обращение к изучению и переводу многоязычных текстов 

позволяет осмыслить особенности моделирования многонациональ-

ной картины мира с ее «открытыми» границами и культурами и соот-

ветствующими ей образами автора, героя и читателя. В многоязычном 

тексте одновременно контактируют несколько языков и несколько 

культур, создавая условия для возникновения языковой и культурной 

глобализации и формирования мультилингвальной личности. Рас-

смотрение хранящегося в книжном собрании Строгановых литератур-

ного альбома «Галерея к драматическим произведениям Шекспира»  

с гравюрами в очерках Ретча к трагедии «Гамлет» как многоязычного 

издания раскрывает феномен сосуществования и взаимодействия  

в нем английского, немецкого и французского языков, а также других 

знаковых систем: литературы, театра и живописи. Анализ переводче-

ских стратегий и критической рецепции трагедии «Гамлет» позволяет 

говорить о создании каждой национальной литературой «своего» 

Шекспира, о становлении шекспироведения в немецкой и француз-

ской науке о литературе конца XVIII – первой половины ХIX в. Гра-

вюры Ретча к «Гамлету» с комментариями автора прочитываются как 

вербально-визуальный текст трагедии Шекспира, раскрывающий 

трансинтермедиальный синтез словесного, театрального и живопис-

ного искусств в данном издании и свидетельствующий о тенденции  

к «шекспиризации» европейской живописи XIX в. 

Появление галереи Шекспира в библиотеке Г.А. Строганова сви-

детельствует о культурных запросах ее владельца и его интересе к но-

вым литературно-художественным изданиям, выходившим в это 

время в странах Западной Европы. В библиотеке Строгановых име-

ются и другие произведения английского драматурга: собрание пьес 



Поплавская И.А., Урядова М.П. Проблема изучения и перевода 

90 

Шекспира на английском языке 1793 г. [28], коллекция эстампов из 

Шекспировской галереи Бойделла [29, 30], художественный альбом, 

изображающий женщин-героинь из комедий и трагедий Шекспира. 

Они воспринимаются как авторский «шекспировский» текст, скон-

струированный владельцем библиотеки [24. C. 147]. Сама личность 

Г.А. Строганова может быть отнесена к типу «русского европейца», 

наделенного полиязычным и поликультурным сознанием и характер-

ной «гибридной идентичностью». Подобная идентичность позволяла 

ему выступать в качестве активного посредника в историческом, по-

литическом и культурном диалоге между странами Западной Европы 

и Россией и формировать цивилизованный образ российского госу-

дарства в мире [7. C. 11]. 
 

Список источников 
 

1. Хромова Е.О. Литературное многоязычие как современная научная про-
блема // Вестник Тюменского государственного университета. Гуманитарные ис-
следования. Humanitates. 2019. Т. 5, № 1. С. 101–113.  

2. Чувакин А.А. Коммуникация в рассказах журнала «Новый мир»: Шукшин 
и современность // Сибирский филологический журнал. 2014. № 3. С. 6–13. 

3. Лотман Ю.М. Структура художественного текста // Лотман Ю.М. Об ис-
кусстве. СПб. : Искусство-СПБ, 1998. С. 13–285. 

4. Костоусова Э.Т. Многоязычие в романе Л.Н. Толстого «Война и мир» // 
Вестник Южно-Уральского государственного университета. Сер. Лингвистика. 
2019. Т. 16, № 1. С. 62–66.  

5. Хэкетт-Джонс А.В. От билингвизма к полилингвизму: концепции много-
язычия в условиях новой образовательной реальности // Международный научно-
исследовательский журнал. Филологические науки. 2016. № 3 (45), ч. 4. С. 104–106. 

6. Поплавская И.А. Русско-итальянское двуязычие в дневниках В.А. Жуков-
ского 1820–1830-х гг. // Вестник Томского государственного университета. 2011. 
№ 350. С. 21–28.  

7. Поплавская И.А. Библиотека графа Г.А. Строганова в Томске: история фор-
мирования и изучения. Томск : Изд. Дом Том. гос. ун-та, 2020. 254 с. 

8. Дашевская О.А. Издания немецкого художника М. Ретча в библиотеке гра-
фов Строгановых, хранящейся в Научной библиотеке Томского государствен-
ного университета // Текст. Книга. Книгоиздание. 2013. № 1 (3). С. 58–75. 

9. Gallerie Zu Shakspeare's Dramatischen Werken. Hamlet. Illustrated by Retzsch. 
Leipzig ; London, 1828. 96 р. 

10. Пинский Л.Е. Шекспир. Основные начала драматургии. М. : Худож. лит., 
1971. 606 с. 

11. Гарбовский Н.К. Теория перевода : учебник. М. : Изд-во Моск. ун-та, 2007. 
544 с. 



Компаративистика / Comparative Studies 

91 

12. Азарова Н.М., Бочавер С.Ю. От трудностей к легкости перевода. О совре-
менной философии перевода и переводного текста // Новый мир. 2019. № 10.  
С. 138–143. 

13. Гёте И.В. Годы учения Вильгельма Мейстера // Гёте И.В. Собрание сочи-
нений : в 10 т. М. : Худож. лит., 1978. Т. 7. 530 с.  

14. Литературные манифесты западноевропейских романтиков / под ред.  
А.С. Дмитриева. М. : Изд-во Моск. ун-та, 1980. 639 с. 

15. Литературная теория немецкого романтизма : документы / ред., вступ. ст., 
коммент. Н.Я. Берковского. Л. : Изд-во писателей, 1934. 335 с. 

16. Гофман Э.Т.А. Необыкновенные страдания одного директора театров // 
Гофман Э.Т.А. Собрание сочинение : в 6 т. М. : Худож. лит., 1991. Т. 1. 514 с. 

17. Shakespeare W. Oeuvres complètes, traduites de l’anglais par Letourneur. 
Nouvelle édition, revue et corrigée par F. Guizot et A. Pichot, traducteur de Lord Byron, 
précédée d’une notice biographique et littéraire sur Shakespeare par F. Guizot : T. 1–
13. Paris, 1821–1822. 

18. Волков И.О. И.С. Тургенев и романтическая концепция У. Шекспира // 
Сибирский филологический журнал. 2020. № 1. С. 102–113. 

19. Реизов Б.Г. Шекспир и эстетика французского романтизма («Жизнь Шекс-
пира» Ф. Гизо) // Шекспир в мировой литературе : сб. ст. М. ; Л. : Худож. лит., 
1964. С. 157–197. URL: http://www.w-shakespeare.ru/library/shekspir-v-mirovoy-lit-
erature8.html 

20. Алексеев М.П. Пушкин и Шекспир // Алексеев М.П. Пушкин : сравни-
тельно-исторические исследования. Л. : Наука, 1972. С. 240–280.  

21. Сталь Ж. де. О литературе, рассмотренной в связи с общественными уста-
новлениями. М. : Искусство, 1989. 476 с. 

22. Гюго В. Собрание сочинений : в 15 т. М. : Гослитиздат, 1956. Т. 14. 766 с. 
URL: https://bookscafe.net/read/gyugo_viktor-tom_14_kriticheskie_stati_ocherki_pisma- 
204954.html#p31 

23. Стендаль. Расин и Шекспир. URL: https://booksonline.com.ua/view.php? 
book=96424&page=36 

24. Поплавская И.А., Новицкая И.В. Наследие Шекспира в книжном собрании 
Строгановых Научной библиотеки Томского университета // Сибирский филоло-
гический журнал. 2018. № 1. С. 134–151. 

25. Анкист А.А. Трагедия Шекспира «Гамлет» : литературный комментарий. 
М. : Просвещение, 1986. 124 с. URL: http://www.w-shakespeare.ru/library/tragediya-
shekspira-gamlet22.html 

26. Выготский Л.С. Трагедия о Гамлете, принце Датском // Выготский Л.С. 
Психология искусства. Минск : Современное слово, 1998. 480 с.  

27. Шекспир В. Гамлет // Шекспир В. Собрание сочинений. Харьков : Фолио 
Кристалл, 1996. 608 с. 

28. Жеравина О.А. Лондонские издания на английском языке в родовой биб-
лиотеке Строгановых // Текст. Книга. Книгоиздание. 2014. № 2 (6). С. 49–55. 

29. Васенькин Н.В. Об одной коллекции английской гравюры XVIII века  

в фондах Научной библиотеки Томского государственного университета [из 

http://www.w-shakespeare.ru/library/tragediya-shekspira-gamlet22.html
http://www.w-shakespeare.ru/library/tragediya-shekspira-gamlet22.html


Поплавская И.А., Урядова М.П. Проблема изучения и перевода 

92 

библиотеки Строгановых] // Теория и практика развития в художественных му-

зеях Сибири : материалы регион. науч.-практ. конф., Томск, 5–10 октября 2004 г. 

Томск : Изд-во Том. ун-та, 2005. С. 91–96. 

30. Васенькин Н.В. Шекспир в английской гравюре XVIII века. Из фондов 

Научной библиотеки Томского университета : каталог. Томск : Изд-во Том. ун-

та, 2012. 81 с. 

 

References 

 

1. Khromova, E.O. (2019) Literaturnoe mnogoyazychie kak sovremennaya nauchnaya 

problema [Literary multilingualism as a modern research problem]. Vestnik Tyu-

menskogo gosudarstvennogo universiteta. Gumanitarnye issledovaniya. Humanitates. 

5 (1). pp. 101–113.  

2. Chuvakin, A.A. (2014) Kommunikatsiya v rasskazakh zhurnala “Novyy mir”: 

Shukshin i sovremennost’ [Communication in the stories of the magazine “New 

World”: Shukshin and modernity]. Sibirskiy filologicheskiy zhurnal – Siberian Journal 

of Philology. 3. pp. 6–13. 

3. Lotman, Yu.M. (1998) Ob iskusstve [About Art]. St. Petersburg: Iskusstvo-SPB. 

pp. 13–285. 

4. Kostousova, E.T. (2019) Mnogoyazychie v romane L.N. Tolstogo “Voyna i mir” 

[Multilingualism in Leo Tolstoy’s “War and Peace”]. Vestnik Yuzhno-Ural’skogo gosu-

darstvennogo universiteta. Seriya “Lingvistika.” 16 (1). pp. 62–66.  

5. Hackett-Jones, A.V. (2016) Ot bilingvizma k polilingvizmu: kontseptsii mno-

goyazychiya v usloviyakh novoy obrazovatel’noy real’nosti [From bilingualism to mul-

tilingualism: Concepts of multilingualism in the new educational reality]. Mezhdunarod-

nyy nauchno-issledovatel’skiy zhurnal. Filologicheskie nauki. 3–4 (45). pp. 104–106. 

6. Poplavskaya, I.A. (2011) Russian-Italian bilingualism in Vasily Zhukovsky’s  

diaries of 1820s – 1830s. Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta – Tomsk 

State University Journal. 350. pp. 21–28. (In Russian).  

7. Poplavskaya, I.A. (2020) Biblioteka grafa G.A. Stroganova v Tomske: istoriya 

formirovaniya i izucheniya [Count Grigory Stroganoff’s book collection in Tomsk: The 

history of formation and study]. Tomsk: Tomsk State University.  

8. Dashevskaya, O.A. (2013) Publications of German artist M. Retzsch in the  

Stroganovs’ collection in Research Library of Tomsk State University. Tekst. Kniga. 

Knigoizdanie – Text. Book. Publishing. 1 (3). pp. 58–75. (In Russian).  

9. Retzsch, M. (1828) Gallerie Zu Shakspeare’s Dramatischen Werken. Hamlet. 

Leipzig; London: Ernst Fleischer Verlag.  

10. Pinskiy, L.E. (1971) Shekspir. Osnovnye nachala dramaturgii [Shakespeare. 

Basic Principles of Dramaturgy]. Moscow: Khudozhestvennaya literatura. 

11. Garbovskiy, N.K. (2007) Teoriya perevoda [Translation Theory]. Moscow: 

Moscow State University. 

12. Azarova, N.M. & Bochaver, S.Yu. (2019) Ot trudnostey k legkosti perevoda.  

O sovremennoy filosofii perevoda i perevodnogo teksta [From difficulties to ease of 



Компаративистика / Comparative Studies 

93 

translation. On the modern philosophy of translation and translated text]. Novyy mir. 

10. pp. 138–143. 

13. Goethe, I.W. (1978) Sobranie sochineniy: v 10 t. [Collected works: in 10 vols]. 

Vol. 7. Moscow: Khudozhestvennaya literatura.  

14. Dmitriev, A.S. (1980) Literaturnye manifesty zapadnoevropeyskikh romantikov 

[Literary manifestos of Western European romanticists]. Moscow: Moscow State  

University. 

15. Berkovsky, N.Ya. (1934) Literaturnaya teoriya nemetskogo romantizma: 

Dokumenty [Literary theory of German romanticism: Documents]. Leningrad: Izd-vo 

pisateley.  

16. Goffman, E.T.A. (1991) Sobranie sochinenie: v 6 t. [Collected Essay: In 6 vols]. 

Vol. 1. Moscow: Khudozhestvennaya literatura. 

17. Shakespeare, W. (1821–1822) Oeuvres complètes, traduites de l’anglais par 

Letourneur. Nouvelle édition, revue et corrigée par F. Guizot et A. Pichot, traducteur 

de Lord Byron, précédée d’une notice biographique et littéraire sur Shakespeare par  

F. Guizot. Paris: [s.n.]. 

18. Volkov, I.O. (2020) I.S. Turgenev i romanticheskaya kontseptsiya U. Shekspira 

[Ivan Turgenev and William Shakespeare’s romantic concept]. Sibirskiy filologicheskiy 

zhurnal – Siberian Journal of Philology. 1. pp. 102–113. 

19. Reizov, B.G. (1964) Shekspir i estetika frantsuzskogo romantizma (“Zhizn’ 

Shekspira” F. Gizo) [Shakespeare and the aesthetics of French romanticism (“The Life 

of Shakespeare” by F. Guizot)]. In: Reizov, B.G. (ed.) Shekspir v mirovoy literature 

[Shakespeare in World Literature]. Moscow; Leningrad: Khudozhestvennaya literatura. 

pp. 157–197. [Online] Available from: http://www.w-shakespeare.ru/library/shekspir-

v-mirovoy-literature8.html 

20. Alekseev, M.P. (1972) Pushkin: Sravnitel’no-istoricheskie issledovaniya [Push-

kin: Comparative Historical Studies]. Leningrad: Nauka. pp. 240–280.  

21. de Staël, J. (1989) O literature, rassmotrennoy v svyazi s obshchestvennymi 

ustanovleniyami [About the literature reviewed in connection with social institutions]. 

Translated from French. Moscow: Iskusstvo.  

22. Hugo, V. (1956) Sobranie sochineniy: v 15 t. [Collected Works: in 15 vols]. 

Translated from French. Vol. 14. Moscow: Goslitizdat. [Online] Available from: 

https://bookscafe.net/read/gyugo_viktor-tom_14_kriticheskie_stati_ocherki_pisma-

204954.html#p31 

23. Stendhal. (n.d.) Rasin i Shekspir [Racine and Shakespeare]. Translated from 

French. [Online] Available from: https://booksonline.com.ua/view.php?book=96424 

&page=36 

24. Poplavskaya, I.A. & Novitskaya, I.V. (2018) Nasledie Shekspira v knizhnom 

sobranii Stroganovykh Nauchnoy biblioteki Tomskogo universiteta [The legacy of Shake-

speare in the Stroganov book collection in the Research Library of Tomsk University]. 

Sibirskiy filologicheskiy zhurnal – Siberian Journal of Philology. 1. pp. 134–151. 

25. Ankist, A.A. (1986) Tragediya Shekspira “Gamlet”. Literaturnyy kommentariy 

[Shakespeare’s tragedy “Hamlet.” Literary commentary]. Moscow: Prosveshchenie. 



Поплавская И.А., Урядова М.П. Проблема изучения и перевода 

94 

[Online] Available from: http://www.w-shakespeare.ru/library/tragediya-shekspira-

gamlet22.html 

26. Vygotskiy, L.S. (1998) Psikhologiya iskusstva [Psychology of Art]. Minsk: 

Sovremennoe Slovo.  

27. Shakespeare, W. (1996) Sobranie sochineniy [Collected Works]. Kharkov:  

Folio Kristall.  

28. Zheravina, O.A. (2014) London editions in English in the Stroganovs’ patrimo-

nial library. Tekst. Kniga. Knigoizdanie – Text. Book. Publishing. 2 (6). pp. 49–55.  

(In Russian).  

29. Vasenkin, N.V. (2005) Ob odnoy kollektsii angliyskoy gravyury XVIII veka v 

fondakh Nauchnoy biblioteki Tomskogo gosudarstvennogo universiteta [Iz biblioteki 

Stroganovykh] [About one collection of English engravings of the 18th century in the 

collections of the Research Library of Tomsk State University [From the Stroganoff’s 

book collection]]. Teoriya i praktika razvitiya v khudozhestvennykh muzeyakh Sibiri 

[Theory and Practice of Development in Art Museums of Siberia]. Proc. of the Confe-

rence. Tomsk, October 5–10, 2004. Tomsk: Tomsk State University. pp. 91–96. 

30. Vasenkin, N.V. (2012) Shekspir v angliyskoy gravyure XVIII veka. Iz fondov 

Nauchnoy biblioteki Tomskogo universiteta: Katalog [Shakespeare in an 18th-century 

English engraving. From the collections of the Research Library of Tomsk University: 

Catalog]. Tomsk: Tomsk State University. 
 

Информация об авторах: 

Поплавская И.А. – д-р филол. наук, профессор кафедры русской и зарубежной 

литературы Томского государственного университета (Томск, Россия). E-mail: 

poplavskaj@rambler.ru 

Урядова М.П. – аспирант кафедры русской и зарубежной литературы Томского 

государственного университета (Томск, Россия). E-mail: tenalia@mail.ru 

 

Авторы заявляют об отсутствии конфликта интересов. 

 

Information about the authors: 

I.A. Poplavskaya, Dr. Sci. (Philology), professor, Tomsk State University (Tomsk, 

Russian Federation). E-mail: poplavskaj@rambler.ru 

M.P. Uryadova, postgraduate student, Tomsk State University (Tomsk, Russian  

Federation). E-mail: tenalia@mail.ru 

 

The authors declares no conflicts of interests. 

 

Статья принята к публикации 10.01.2024. 

 

The article was accepted for publication 10.01.2024. 



Имагология и компаративистика. 2024. № 21. С. 95–114 

Imagology and Comparative Studies. 2024. 21. pp. 95–114 

© M. Hamza, 2024 

Original article 

UDC 792.03 

doi: 10.17223/24099554/21/5 

The emergence of the conditional theater and its implications 

for the theatrical scenery (scenic design – the structure  

of the play and mise-en-scène – costume design) 

Moayyad Hamza 

Luminus Technical University College, SAE Jordan, Amman, Jordan, 

m.hamza@saejordan.com

Abstract. Vsevolod Meyerhold was one of the most influential theorists 

of the conditional theater who actively promoted creative models he laid out 

in his articles, speeches, and lectures. This study analyzes Meyerhold’s perspec-

tive of the conditional theater, drawing on the available modern sources. 

In relation to Meyerhold and other pioneers of this theatrical approach, the 

article aims to clarify the concept of the conditional theater in terms of scenery. 

The author focuses on the specificity of theatrical conditionality and the origins 

of Meyerhold’s artistic creativity in his theorizing about the politics of theater, 

which depends on the use of the viewer’s imagination and their involvement 

in the theatrical play. 

Keywords: conditional theater, Meyerhold, scenery design, theatrical cos-

tume design, mise-en-scène, stage perception, positive viewer 

For citation: Hamza, M. (2024) The emergence of the conditional theater and 

its implications for the theatrical scenery (scenic design – the structure of the 

play and mise-en-scène – costume design). Imagologiya i komparativistika –

Imagology and Comparative Studies. 21. pp. 95–114. doi: 10.17223/24099554/21/5



Hamza M. The emergence of the conditional theater and its implications 

96 

Научная статья 

doi: 10.17223/24099554/21/5 
 

Возникновение условного театра и его влияние  

на театральные декорации (сценография –  

структура пьесы и мизансцена – дизайн костюма) 
 

Моайяд Хамза 
 
Колледж политехнического университета Люминус, филиал в Иордании,  

Амман, Иордания, m.hamza@saejordan.com 

 
Аннотация. Мейерхольд был одним из самых влиятельных теорети-

ков условного театра и активным пропагандистом творческих моделей, 

построенных на основах, которые он излагал в своих статьях, речах и лек-

циях. В данном исследовании на основе доступных современных источ-

ников XXI в. анализируются взгляды Мейерхольда на специфику теат-

рального зрелища в условном театре. Применительно к Мейерхольду  

и другим пионерам этого театрального подхода статья преследует цель 

прояснить концепцию условного театра в ее применении в области деко-

раций. Определяется специфика театральной условности и раскрываются 

истоки художественного творчества у Мейерхольда в его теоретизирова-

нии о политике театра, зависящего от задействования воображения зри-

теля и вовлечения его в разыгрываемую перед ним театральную игру. 

Ключевые слова: условный театр, Мейерхольд, сценография, дизайн 

театрального костюма, мизансцена, сценическое восприятие, позитивный 

воспринимающий 

 
Для цитирования: Hamza M. The emergence of the conditional theater and 

its implications for the theatrical scenery (scenic design – the structure of the 

play and mise-en-scène – costume design) // Имагология и компаративи-

стика. 2024. № 21. С. 95–114. doi: 10.17223/24099554/21/5 

 

Introduction 

 

The conditional theater emerged and crystallized as an artistic trend  

of the creative theatrical process in the late 19th – early 20th centuries to 

oppose realism and, mainly, naturalism in theater. The source of the con-

ditional theater stems from physiological experiments on a group of dogs 

in 1901 by the famous Russian physiologist Ivan Pavlov. Firstly, Pavlov 



Компаративистика / Comparative Studies 

97 

rang a bell whenever he gave food to his dogs, but after a while, he stopped 

giving food to see that the dogs headed to the place where they used to 

receive food and salivated whenever they heard the bell ringing, though 

was no smell of food there. The phenomenon was called the conditioned 

reflex. In 1903, Pavlov’s assistant, Ivan Tolchinov, contacted the Natural 

Sciences Council in Helsinki to report about these findings, and in the same 

year, Pavlov presented his results at the 14th World Medical Congress in 

Madrid. His experiments awarded him the Nobel Prize in Physiology and 

Medicine in 1904. 

Pavlov’s scientific breakthrough coincided with the interactive intellec-

tual and experimental movement in the Russian theater in the early  

20th century. After splitting from the Moscow Art Theatre in 1902,  

Meyerhold began his experiments to later become one of the most promi-

nent critics of theatrical realism, basing his conclusions on the theory of 

conditioned reflex by Pavlov, who had become a star and even a national 

hero for all Russians.  

Meyerhold argued that theater had always depended on the viewers’ 

conditioned emotional response, which causes communication between  

the receiver and the sender in the theater. Greek actors, who presented in 

the daytime, would carry a torch in front of the audience and stroll so that 

the audience would realize that the scene takes place at night. Even in the 

Stone Age it was enough for an ancient man to wear an animal attribute – 

for instance, deer horns – to play the role of a deer. This made Meyerhold 

interested not only in physiology, but also in the history of theater.  

The lectures on theater history he gave to his student contributed much  

to his theory about the conditional theater. At the same time, Meyerhold 

emphasized the futility of simulating nature in the theater, which caused 

his split from the Moscow Art Theatre in 1902. 

 

Vsevolod Meyerhold, the theorist of the conditional theater 

 

Meyerhold’s interest in theatrical conditionality was launched by his 

artistic, philosophical, and aesthetic discord with Konstantin Stanislavski 

in 1902. However, Meyerhold’s split from the Moscow Art Theatre and 

decision to change his creative approach was triggered by Valery 

Bryusov’s article “The Unnecessary Truth (about the Moscow Arts Thea-

ter)” published in World of Art. In his “Lectures on Directing 1918–1919”, 



Hamza M. The emergence of the conditional theater and its implications 

98 

Meyerhold qualifies Bryusov as a futurist among writers for theater: 

Bryusov criticizes Stanislavski’s method, which was rather innovative for 

that time, and argues that the attempt to transfer what he calls the realistic 

truth to the stage was futile. Bryusov’s criticism inspired Meyerhold  

to leave the Moscow Art Theatre and begin his artistic career, research, and 

experiments in theatrical art independent of Stanislavski and his teacher 

Vladimir Nemirovich-Danchenko. In 1907, Meyerhold published his first 

article where he outlined his theory of the conditional theater. He continued 

to work on it throughout his artistic life to find the way to resist the por-

trayal of natural/realistic truth on the stage. What happened between 1902 

and 1907, and what factors helped Meyerhold crystallize the first outlines 

of a new, almost iconoclastic approach? 

Meyerhold considered audience an essential component in his theory  

of the conditional theater, since spectators become active co-creators of  

the performance, reacting to the system of signs, hints, and symbols. Thus, 

the director involves spectators into the process of forming an integrated 

general picture, enabling them to capture the idea and purpose of the per-

formance. According to Meyerhold, the most influential in the conditional 

theater were visual elements (decorations, makeup, and costumes), stage 

movements and the rhythm of the scene in general. The mimicry of nature 

was blamed as the greatest enemy of the conditional theater. Neither the 

actor nor the spectator can forget that what is on the stage is not a simula-

tion of life but rather a theatrical performance. Meyerhold believed that  

in this way, he could save theater from the figurativeness corresponding  

to reality and thus preserve its mystery. 

Meyerhold was not the only one who responded to Bryusov’s call – 

among those who criticized the theatrical realism was Evgeny Vakhtangov. 

However, Vakhtangov’s response came late compared to that of Meyer-

hold, only after the early death of this theater pioneer. We can even regard 

it as a response to Meyerhold’s activities rather than to Bryusov’s criticism. 

Vakhtangov worked as a lecturer in the Art Studio of the Moscow Art  

Theatre, and in his fifth lecture on October 23, 1914, he said, “In the thea-

ter, there must be no real life; otherwise, all this becomes far from art, and 

even just (rude natural)” [1. P. 132]. 

Mikhail Chekhov also joined this trail. He is considered a most promi-

nent theater pioneer in the 20th century, who also began his career in the 

Moscow Art Theater. Chekhov played Hamlet in Edward Gordon Craig’s 



Компаративистика / Comparative Studies 

99 

production and had an opportunity to see Craig’s experiments closely  

to understand theatrical conditionality and how it was applied to Shake-

speare’s texts. In his note about Twelfth Night, he said, “All characters and 

circumstances have been dealt with by Shakespeare within a context far 

from realistic” [2. P. 81]. 

 

The Russian theater of the 19th century 

 

As it has been mentioned before, Meyerhold concluded that reproducing 

life and reality in the theater was useless and even deadly for the theater 

that was based on conditionality. This idea became universal among those 

who confronted Stanislavski’s method and the tradition of the Meiningen 

Ensemble. Meyerhold’s approach contributed to the emergence of a new 

conditional scenery to fit the principles of the future theater, as he called 

the conditional theater. 

To discover this alternative scene, Meyerhold had to go through two 

stages: firstly, to diagnose the status quo, which the Meiningen Theatre had 

established in Europe in general and in Russian theater in particular, even 

before the emergence of Stanislavski’s method; secondly, to represent the 

most appropriate alternative to the traditional theater. In the introduction  

to his lecture about the Meiningen Theatre, Meyerhold refers to what they 

know in Russia as the Museum of Ethnography, where there are models  

of everyday life of different people, folklore, and civilizations from other 

times. He points out that the management of these museums does not,  

of course, bring all these exhibits from the countries of origin but only 

makes copies of them, “Likewise, the Meiningians staged such plays as 

Julius Caesar, or Shylock, or Uriel Acosta.” Meyerhold adds, “Although 

there is no photographic device, what happens, in this case, is the same as 

that of the photographic camera” [3. P. 231]. At the same time, Meyerhold 

considered the dominant influence on Stanislavski’s work as of a director 

continued to be the Meiningen Theatre. Meyerhold comments, “Stanislavski 

did not deny that he was, at that time, under the influence of his impressions 

of the Meiningen Ensemble and studied with them. Later Stanislavski tried 

to get rid of this effect, especially when he got a copy of The Seagull, but 

he could get only a little away from their influence” [3. P. 120]. Despite 

the validity of Meyerhold’s perspective of Stanislavski’s being influenced 

by the Meiningen Theatre early in his artistic career, we should not forget 



Hamza M. The emergence of the conditional theater and its implications 

100 

that Meyerhold’s lectures date back to 1919, while Stanislavski continued 

to practice until 1938. The first Stanislavski’s book was published in 1924, 

with the first English edition in New York following the next year. It should 

also be emphasized that The Seagull opened the Moscow Art Theatre  

in 1889, so Stanislavski was mainly influenced by the Meiningen Theatre 

before his artistic career in the Moscow Art Theatre. In his book My Life 

in Art, Stanislavski admits that more than once, he undertook exploratory 

tours to gather stage props that he could use in the Moscow Art Theatre.  

“I organized an exploratory tour in several cities with merchants and  

collectors of old objects and in villages with peasants and fishermen, who, 

as I was told, had a lot of goods hidden items in their boxes,” said Stani-

slavski, “Antique shops were collecting their goods from them” [4. P. 208]. 

That was just before the opening of the Moscow Art Theatre. Still, Stani-

slavski confirmed that due to the lags, all theatrical designers worked on 

vulgar templates, which he wanted to overthrow them in his revolutionary 

theater. For example, in his opinion about theatrical costumes he says,  

“The costume issue at the time was also bad: almost no one cared about 

historical costumes, no material, cloth, or books were collected from  

museums. There were three styles in costume shops: Faust, Huguenot, and 

Moliere” [4. P. 207]. Here we can conclude that Stanislavski believed in 

the need to simulate the historical costume, precisely what the Meiningen 

Ensemble did. 

Meyerhold rejected the theater based on the simulation of nature and 

the rule of museum life, which he believed to be far from theatrical art. 

Though it was the secret to the success of the Meiningen Ensemble,  

Meyerhold doubted whether this success was of theatrical nature or related 

to “something else.” According to Meyerhold, the nature of theater does 

not tolerate such costs in the embodiment of reality. If a director wants  

to stage Hamlet in this way, it would be necessary to hold the audience  

for long hours, which is impossible. For this, the Meiningen Ensemble de-

liberately deleted many scenes, incapable of implementing all of Shake-

speare’s text. For example, in Hamlet, although Shakespeare did not write 

from outside the theatrical play process, he was an actor before addressing 

the writing and fully knew the stage requirements in his time. So, what was 

the conditional alternative that Meyerhold found? 

Meyerhold refers to the history of the theater, “Playwrights who wrote 

plays for the theater very often doubled as directors, actors, and playwrights, 



Компаративистика / Comparative Studies 

101 

such as Shakespeare, Moliere, Euripides, etc. It was not for nothing that 

they wrote and it was not for nothing that they showed the number of scenes 

and indicated the time of each scene, and suddenly these plays had to be 

remade, so they are no longer the plays of Shakespeare, but the synthesis 

of the Meiningen Ensemble and others. They changed these plays so much 

that Shakespeare was probably rolling over in his grave” [3. P. 297].  

The mystery was in the simplicity adopted by Shakespearean theater  

in scenic design, accompanied by the ingenuity of acting – this is what 

Meyerhold emphasized. He gave details of how these playwrights dealt 

with the theatrical scenic design, “Thanks to the structure of the English 

theater – in such a way that when they hung a carpet on the stage, it was 

possible to arrange a special room above the carpet, above which there 

were special balconies, so that, for example, in order to place Juliet on  

the balcony, it was enough for her to go out onto this balcony. Then, when 

the act was over, there was a moment when the curtain opened, a niche was 

built in which a crypt could be built where Romeo found Juliet buried, etc. 

This was a simplified production in the English theater in the 16th century” 

[3. P. 231]. 

Meyerhold does not attribute credit to himself in rejecting the mu-

seum’s natural spectacle and goes towards simplicity in decorations, ac-

knowledging the leadership of Craig, “The first person to rebel against such 

productions was a certain Gordon Craig, English director. He wrote  

a whole book against them, in which he (since he was an Englishman,  

he stood up for Shakespeare’s [plays]) says that it is impossible to treat 

Shakespeare this way, that Shakespeare demands a different performance” 

[3. P. 232]. Meyerhold sees Craig as the vector of his creativity towards 

simplicity as an alternative. “Gordon Craig drew attention to this simplifi-

cation, realizing that only such a simplified production makes it possible  

to present Shakespeare without shortchanging his plays and staging them 

the way the playwright dreamed of” [3. P. 233]. 

To illustrate this, it is necessary to dwell on Craig, especially on his 

discord with the Russian theater. Craig’s visit to the Moscow Art Theater 

and his work on Hamlet contributed much to the ideas of conditionality  

and simplicity in scenic design among the most prominent pioneers of the 

Russian theater in the 20th century. For example, in his book My Life  

in Art, Stanislavski writes about close friendship that immediately arose 

between Craig and Sulerżycki, “He immediately became good friends with 



Hamza M. The emergence of the conditional theater and its implications 

102 

Sulerżycki. They felt the presence of talent in each other and were always 

together” [4. P. 334–335]. Sulerżycki was Vakhtangov’s supervisor in the 

Moscow Art Theatre. Vakhtangov is thought to be influenced by Craig’s 

ideas, which made the former close to Meyerhold in his aesthetic views. 

In addition, this poison1 itself, as Meyerhold calls it, influenced another 

pioneer of the Russian theater, also through Hamlet staged in the Moscow 

Art Theatre – Mikhail Chekhov, the actor who played Hamlet. After leaving 

Russia, he introduced an alternative methodology to the practice of actor 

training. Thus, Craig’s influence on the most prominent opponents of Stani-

slavski’s approach is undeniable both in acting according to the art of  

experiencing or the art of representation. Moreover, in the case of condi-

tionality versus realism, Meyerhold named Craig’s ideas the poison which 

spread the infection and hit the Russian theater, “They started talking about 

Gordon Craig as if they had been poisoned” [3. P. 133]. Craig’s role  

in crystallizing the ideas of Meyerhold’s conditional theater cannot be 

overestimated.  

Stanislavski also understood Craig’s work. In My Life in Art, he dwells 

on his collaboration with Craig, so it is obvious that he was aware of what 

Craig wanted to do in stage design. Craig dismissed all these vulgar designs 

and turned to simple curtains, which could be placed on the stage in infinite 

harmony and diversity, giving hints of architectural designs such as cor-

ners, gaps, streets, turns, galleries, towers, and others. These hints were 

aided by the imagination of the spectator, who thus became one of the ac-

tive creators of the production.” [4. P. 334] Stanislavski was aware of the 

principle of the positive-active spectator who participates in the perfor-

mance through imagination. At the same time, he was mindful of the prin-

ciple of simplicity in theatrical scenic design. Stanislavski adds, “Craig 

dreamed of staging the entire performance without intermissions or the use 

of the curtain. The audience was to see no stage in the theater. The screens 

were to serve as an architectural continuation of the auditorium and were 

to harmonize, blend with it. But at the beginning of the performance the 

screens were to move gracefully and their lines were to take on new com-

binations. At last, they were to grow still. From somewhere there would 

come light that would give them a new picturesqueness, and the spectators 

 
1 According to Meyerhold, Craig’s ideas spread through the Russian theater like an 

irresistible poison. The expression here has positive connotations. 



Компаративистика / Comparative Studies 

103 

were to be carried away, as if in a dream, to some other world which was 

only hinted at by the artist, but which became real in the imagination of the 

spectators.” [4. P. 345]. Here, Stanislavski reveals the primary source  

of many of Meyerhold’s arguments and that Craig is considered one of  

the constants of the conditional theater. He emphasizes Craig’s role in 

spreading these ideas, as Meyerhold did. 

Though familiar with Craig’s ideas, Stanislavski kept repeating the idea 

that the existing opportunities did not allow Craig’s vision to be realized. 

He recognizes Craig’s talent but simultaneously emphasizes that he is  

a painter, alluding that many of his ideas are beautiful and convincing in 

paintings only but not necessarily successful on the scene, in other words: 

in the reality of the theatrical process. 

To present Meyerhold’s view of the conditional scenic design, we are 

to review the most critical aspects of the theatrical scenery that Meyerhold 

touched upon and begin with decorations. 

 

Decorations in the conditional theater 

 

Meyerhold favored the use of simple decorations that could be used in 

several scenes. For example, he recommended using partitions, which go 

out on the sides and can be painted on both sides so that they can be used 

in separate places, “Having such screens, you can place them in different 

directions. You can have them not only in three doors, but also in more.  

If you have a supply of these screens, you can place them this way (draws). 

So, they can serve as a gate, once installed, they will serve as a door, etc.” 

[3. P. 241]. 

At the same time, Meyerhold pointed out his opinion about theatrical 

curtains. Through an analytical study of theater history, he noted that  

ancient theater did not use curtain. He suggested that two people install  

a piece of colored cloth on two sticks to move the light curtain in all direc-

tions to get plenty of possibilities and make any adjustment desired by  

the director without closing the main curtain in front of the stage. This pro-

posal reminds us of Craig’s for Hamlet in the Moscow Art Theatre, which 

Craig could not implement as he wanted. Meyerhold commented, “The 

most important thing is that the craft is easy. The Japanese and Chinese 

take this into account, but we Russians take little account of this, we  

do everything terribly firmly and do not spare the wood. This is partly due 



Hamza M. The emergence of the conditional theater and its implications 

104 

to the fact that we have an abundance of wood” [3. P. 242]. Perhaps this 

was precisely the reason why the curtains in Craig’s Hamlet collapsed 

(Stanislavski was the executive director of the production). In My Life  

in Art, Stanislavski admits that he used canvas on wooden frames, and this 

is what Meyerhold means in his words. Again, he indirectly criticizes the 

Moscow Art Theatre and its prominent director. 

Meyerhold cites all these examples to point out how his students should 

walk, not to mimic him or replicate his experiences, but most importantly, 

to give examples of the enormous potential that the conditionality can open 

to a director even if he does not have a huge budget. Moreover, he talks 

about his experience, “In my Studio I did the following: two orthogonal 

bamboo sticks carried a tulle, on which I sewed stars with sparkles, and it 

gave the impression of a starry sky. Against this background, a small bridge 

stood out, and the characters stepped onto this humpbacked bridge. …  

I think, canvas is heavy and should be replaced with calico, which is con-

venient for decoration. It is good to apply paints on it, and it holds them 

well. If this calico becomes wrinkled during transportation, you can iron it. 

In general, I recommend thin tulle or calico in theater, which creates a magical 

impression” [3. P. 242]. 

The same artistic style can be observed in Bertolt Brecht’s The Good 

Person of Szechwan (Fig. 1). 
 

 

Fig. 1. A scene plan in The Good Person of Szechwan. Zurich, 1943 



Компаративистика / Comparative Studies 

105 

The positive spectators, who are not allowed to be integrated into the 

spectacle, are necessary and even essential in Brecht’s theater, which is not 

devoid of political tendency. 

Brecht was free to express his political ideas and declare that he was 

looking to serve them, while Meyerhold was confined to the artistic context 

only. Yet, he was not merciful to the Stalinist repression machine. 

To reach these goals, Brecht adopted a set of techniques, mostly in 

terms of text: 

1. third person narration; 

2. citation from the past; 

3. actor or character directly addressing the audience. 

In the scenic design, Brecht adopted the following techniques: 

1. breaking the fourth wall; 

2. removal of the elements of illusion from the stage; 

3. use half-curtains in decorations as an alternative to creating illusion 

and realism on stage; 

4. brightly lit stage throughout the performance;  

5. minimal props;  

6. use of signals at the beginning of each scene; 

7. decorations changing in front of the spectator. 

All this led to what became known as the alienation1 effect in Brecht’s 

Theatre, where the spectators never forget that they are in the theater and 

watching a theatrical play, not a real-life scene. This technique creates  

a theater that addresses the mind rather than feelings. However, this does 

not mean that Brecht has eliminated feelings from his theater. He asserts 

that one of the foundations of his understanding of art is that great art natu-

rally and directly influences feelings. However, it is a conscious feeling 

that does not eliminate dialectical thinking and does not prevent spectators 

from thinking about their reality, thus playing their role in social change. 

Therefore, all the means and techniques of epic theater fall under the 

concept of the conditional theater. Brecht added the idea of actor’s coming 

out; however, it corresponds to the principles of the conditional theater, 

which also seeks to oppose naturalism and aims at contributing to the spec-

tators’ imagination. All the techniques of the conditional theater generate 

the alienation effect, even if Meyerhold did not use the same term.  

 
1 Verfremdungseffekt in German: Making strange, Distancing, Alienation. 



Hamza M. The emergence of the conditional theater and its implications 

106 

Meyerhold is known for his attack against the fourth wall. He quoted 

Anton Chekhov as saying, “Yes, the stage requires a certain conditionality; 

you do not have the fourth wall, apart from that, the stage is an Art, reflecting 

the essence of life. There is no need to bring extra items to the stage” [5. P. 51]. 

This quotation could be ascribed to Brecht, which shows the general trend 

of theatrical art development in the early twentieth century. Meyerhold  

explains what Anton Chekhov was referring to, “Is there a need to clarify 

Chekhov’s opinion concerning theatrical naturalism? This theater relent-

lessly searched for a fourth wall, leading it to several absurdities.” [5. P. 51]. 

The review of Meyerhold’s lectures shows that there is another source 

of the idea of simplicity in the scenic design and the need to activate the 

spectator’s imagination – the East Asian Theatre. Meyerhold provides 

many examples of theatrical conditionality in Japanese and Chinese theater, 

relating to acting, interaction with theatrical decorations and props, and 

spectators’ co-creation through their imagination. In other words, positive 

spectators, in this case, contribute through their imagination to the play-

group in the process of completing the stage deficiencies. 

 

The architecture of the theatrical stage and the mise-en-scène 

 

Meyerhold was interested in theatrical architecture and its impact on 

the nature of theatrical performance. In this context, theatrical architecture 

refers to both the stage and auditorium and their relationship. In his artistic 

principles, or even in the 1918–1919 lectures, Meyerhold viewed the structure 

of the stage as directly influencing the mise-en-scène. He even considered 

it would be better to subject the stage structure to the requirements of the mise-

en-scène rather than design the mise-en-scène according to the current stage. 

Meyerhold asserts the need not to deal with the place as something 

ready for the artist to adapt to it and also searched for the stage theater 

suitable for theatrical conditionality. He appeals to the same primary 

sources, namely, advances in physiology, history of theater, Bryusov’ 

views, Gordon Craig’s creativity, Japanese and Chinese theater, and man-

ifestos of futurism. Through his in-depth study of the history of theater, 

Meyerhold concludes, “Future theaters will take from ancient scenes the 

charms of their primitiveness. I would like to tell you about ancient scenes. 

Their main feature is theatrical conditionality. It was perceived as a special 

charm and a special advantage of the theater – it was valued and loved.” 



Компаративистика / Comparative Studies 

107 

[3. P. 57]. There are many elements related to the theatrical stage, which 

can be used, for example from Greek theater. The stage of the Greek theater 

was designed taking into account the natural circumstances that accompa-

nied the birth of the Greek theater itself. It is known that on the religious 

holiday of Dionysius, Athenian theater was attended by the entire city.  

Of course, it is impossible to stage a play, even in its first primitive forms, 

on a level platform with so many spectators lined up in many rows. The back 

rows cannot see what is happening on stage, no matter how high the stage 

is from the ground level. This problem was solved by forcing the audience 

to sit on the slope of a mountain in an originally mountainous setting, while 

the performance is performed at the foot of this slope, where a stage is 

erected. Consequently, the idea of the auditorium of the Greek theater was 

naturally associated with the urgent need to perform a certain function. 

Meyerhold speaks about the moving stages of medieval theater, espe-

cially in mystery plays. The scenes were built with vehicles moving after 

the scene was completed, followed by another car carrying a new stage in 

front of the crowd gathered in the town square. “It is known that in Spain 

in the 14th–15th centuries there were cases when eight to twelve people 

held the platform with the actors playing on it on their shoulders” [3. P. 58]. 

All these examples point to Meyerhold’s idea of using conditionality  

in theatrical scenery so that the artistic mind of the director might decide 

the nature of the stage structure and mise-en-scène necessary for the play, 

and not for insertion into a theater box, square or amphitheater.  

The stage structure is determined based on the director’s requirements. 

Meyerhold refers to the history of theater to take advantage of it in the 

formation of the theater of the future, as he calls his conditional theater, 

“The director must be aware of all forms of historical and contemporary 

theater, related to different historical eras, and themes from various texts. 

The status of any theatrical text on the stage, its massages, and everything 

in it depends on the director” [3. P. 82]. 

Speaking about the structure of the stage, Meyerhold gives great im-

portance to the mise-en-scène. Having explored the techniques of condi-

tional decorations and the history of theater in the Middle Ages, the scenic 

designs of the Globe, Chinese and Japanese theater, Craig’s practical ex-

perience and the benefit he got from the revolutionary nature of futuristic 

movement, Meyerhold sought to study the theatrical mise-en-scene and 

scenery. For this reason, it was necessary to develop a mise-en-scène 



Hamza M. The emergence of the conditional theater and its implications 

108 

compatible with the theatrical conditionality. In this context Meyerhold  

explains his definition of mise-en-scène to his students, “What is mise-en-

scène? This is the layout, which can be achieved after the concept of the 

play has been defined in general terms, since it is similar to the actor’s 

gesture, which complements and clarifies the dialogue” [3. P. 107]. The word 

‘mise-en-scène’ comes from French and literally means ‘placing on  

the stage’. It is used to describe the stage design and arrangement of actors 

in scenes for a theater or film production, including elements of visual  

dialogues (atmosphere, decorations, props, actors’ movement) and, which 

is of utmost importance, actors’ interaction with all these elements.  

All these elements are part of the director’s work, which he defines in 

accordance with his vision. It explains the emergence of the term mise-en-

scène in its current understanding with the emergence of the director’s  

career. For this reason, the concept of mise-en-scène was linked to direction. 

However, the director deals with the text and its analysis, music and stage 

design, acting and everything on stage. Thus, mise-en-scène is just one of 

the director’s tasks. Moreover, this is exactly what Meyerhold means when he 

uses this term. He warns of the consequences of ignored correlation between 

the performance and stage architecture and advocates the resistance to  

the dominant form of the theatrical stage and the need to adapt and change 

the form in proportion to the idea of the performance. As an example, he 

talks about how he connected the stage to the audience by installing a tilt 

on the proscenium. In the accompanying diagram, Meyerhold shows  

a hand-drawn theatrical movement on the stage, with the audience seated 

in the middle of the stage as events unfold around them. Meyerhold pre-

sented this scheme to his students at lectures in 1918–1919. 
 

 

Fig. 2. The stage with the audience in the center 



Компаративистика / Comparative Studies 

109 

In this context, Meyerhold studied Japanese and Chinese theater styles 

and stage designs. The following scheme drew his attention and focused 

on the nature of the conditional relationship between stage and audience 

provided by such a theater structure and its direct impact on the mise-en-

scène. 
 

 

Fig. 3. A stage of a Kabuki theater 
 

As it can be seen in Meyerhold’s drawing (Fig. 3), three corridors, coming 

out of the stage, can be used by actors for their movement. The space in 

between is planned for the audience. Meyerhold specifies the public access 

and exit methods in the auditorium. The same composition and stage struc-

ture naturally produces a mise-en-scène of another kind suitable for those 

scenery structures.  

Meyerhold does not recommend reproducing this form of Kabuki, but 

draws inspiration from it and thinks in such a way as to allow the creation 

of stage forms that serve the content and resist the ready-made formation 

of the box theater or others, which narrow the imagination within the usual 

theatrical stage. 

Having compared various forms of theater (Chinese, Japanese, Ancient, 

Medieval, Shakespearean), Meyerhold finds out that there is something  

in common between them, that all these theaters are open-sided and rely  

on simple trims, that these decorations can be introduced from the front of 

the theater in front of the public, and they do not need to be dropped from 

the top or enter from the sides. Yet, Meyerhold warns against introducing 

innovations in theatrical decorations without taking into account the text  

of the play and the appropriateness of these decorations, which can lead  

to distortion of innovations, “The famous English director Gordon Craig 



Hamza M. The emergence of the conditional theater and its implications 

110 

was especially unlucky in this regard. Some of his inventions, having been 

transferred to the Russian stage, were subjected to such distortion that they 

had nothing in common with the productions of Gordon Craig himself.” [3. 

P. 77]. 

Another source of Meyerhold’s ideas about the theatrical stage was  

Futurism launched in Italy in 1909 with a famous manifesto about poetry. 

Other Futurism manifestos soon followed to be taken up by all arts. The 

following quote shows that futurism manifestos influenced Meyerhold, 

“But how should we divide the stage? The stage is divided into a group of 

squares so that the scaffold can rise or fall, so we can make what looks like 

a mobile platform” [3. P. 23]. In his manifesto entitled “The Futurist Stage 

Design” in May 1915, Enrico Prampolini states, “What will be completely 

new in the theater as a result of our innovation is the ban on all painted 

scenery. The stage would no longer have a colored background, but a color-

less electro-mechanical architectural structure, enlivened by the chromatic 

waves of the light source created by electrical reflectors with colored filters 

positioned and coordinated according to the mood that each dramatic action 

required.” [6. P. 214].  

In addition, Meyerhold talks about his experience at the Borodinsky 

Street Studio, which worked from 1914 to 1917 under his supervision.  

He mentions that the Italian poet Filippo Marinetti, one of the leaders of 

Futurism, who co-authored a crucial theater manifesto “The Futurist  

Synthetic Theatre” with Emilio Settimelli and Bruno Cobra, lectured before 

his students in the studio, “In one of the classes of the Grotesque groups, 

Marinetti proposed to a group of people that they present him (Cleopatra), 

three characters, four proscenium servants1, and the Othello theme for ex 

improviso2. The students discussed the task, without leaving the (play-

ground), the main scenes of tragedy, which played in no more than three 

minutes to provide a summary of the Shakespearean tragedy” [7. P. 8]. 

 
1 Proscenium servants: characters inspired by Japanese theater traditions. The as-

sistant actor stands at the front of the stage and provides the actor with all the material 

or assistance he needs in front of the audience. The whole idea is a revolutionary  

experiment to explore the student’s ability to employ Japanese theater traditions in his 

acting scenes during their preparation under Meyerhold’s supervision.  
2 Meyerhold here uses the same Latin word as Marinetti used in English: improvi-

sation. 



Компаративистика / Comparative Studies 

111 

Costume design in the conditional theater 

 

Meyerhold’s special attention to costumes in the conditional theater was 

inspired by public performances in the Middle Ages and Renaissance, 

when the costumes were not into the mainstream fashion and did not use 

museum copies as those in the Meiningen Ensemble. Meyerhold opposes 

this type of “theatrical costume” to what he calls a “museum uniform.”  

What is special about the theatrical costume, according to Meyerhold? 

“The colorfulness of the costumes plays a special role in the public “street” 

shows. Its task is to captivate us with its magic. Here, for example, the color 

red that predominates; it is used in the most tremulous moments of the 

drama. And all this is not done in vain, not aimlessly. Showroom masters 

know what a special theatrical form is. For their specifically theatrical pur-

poses, they emphasize all this especially in order to bring out these forms 

in the mind of the viewer” [3. P. 47]. Meyerhold once again confirms that 

everything in the theater must be aimed to leave a trace in the viewer’s 

consciousness and keep him aware. Here again, we note that there are 

“messages”, which can be philosophical, sociological, political, or what-

ever that can motivate the viewer towards “change.” 

Craig also looked for a particular type of costume. As Meyerhold  

noticed, “It is not important for Gordon Craig to have the uniform strictly 

dictated by historical data. What matters to him is something else, the theatrical 

costume” [3. P. 119]. However, what is Craig’s so-called theatrical cos-

tume? 

Craig does not set specifications for the theatrical costume that he 

wanted. He wants costume designers to “remain clear and fresh.” He added, 

“For instance, do not trouble about the costume books” [8. P. 32], explaining 

what he aims at, “You must be utterly independent when you come to think 

about what you have been looking at. Doubt and mistrust them thoroughly. 

You will not be so far wrong if you find that they contain many good things. 

Still, suppose you accept them straight away. In that case, your whole 

thought and sense for designing a costume will be lost” [8. P. 32]. Craig 

admits that some fashion books may be helpful, like that of Eugène Viollet-

le-Duc. But even this work is, rather, a manual for authors of historical 

novels, “The book about theatrical costume has not yet been written.” [8. 

P. 33]. Moreover, this is an example of the difference between the costumes 

in cinema/television and theater: designers for the former seek to simulate 



Hamza M. The emergence of the conditional theater and its implications 

112 

nature and historical truth, while theater needs what Craig calls theatrical 

costume. 

Craig believes that the designer’s task does not end there. Innovation 

alone is not enough if it does not produce a harmonious picture on stage, 

considering the consistency of color and composition, where the mise en 

scène plays a decisive role. It is not by chance that Stanislavski defined 

Craig as a Painter. Craig explains, “Try to make a sketch of a costume for 

a divine figure and a demonic figure. Of course, all these will be sketches 

of individual costumes, but the main source of power of this creativity is 

the ability to see the costume as an element of the whole, of the mass. The 

eternal mistake of production directors is that they approach mass costumes 

individually” [8. P. 33]. In his turn, Meyerhold adopts this view almost 

literally, saying, “They need to see more than just the individual costumes 

separately, as they are depicted in the painting. They need to take it all 

together. You need to see what kind of overall picture this gives, what har-

mony of colors arises here, their range. This is not yet the case, and we live 

in conditions of barbarism.” [3. P. 119].  

Meyerhold explains the uniqueness of theatrical costumes and the need 

to distinguish it from what is known by nature. “Given the essence of pub-

lic or street shows, we note that everything happening there is magical, 

unlike in nature or ordinary life. In these shows, the costume plays a role 

that is different from the one it plays in the regular theater. Interring the 

public show is like a special kind of ritual. The unusual forms of these 

shows attract your attention” [3. P. 46]. Of course, this atmosphere passed 

into farce, then into commedia dell’arte, just as it passed into the plays of 

Moliere, and earlier into the comedy of Shakespeare. This general atmos-

phere and theatrical form are necessary for the theater in general; it makes 

the theater scenes interesting to the spectator and makes the viewer a par-

ticipant in his PLAY. Meyerhold says, “I must tell you that without these 

forms of play, and theatrical jokes, the theater will not become interesting. 

This is true, not only for our theater but also for the theater in general” [3. 

P. 46]. 

 

Conclusion 

 

The conditional theater, with its aesthetic and artistic principles,  

formed an artistic contrast to what prevailed in the theater influenced by 



Компаративистика / Comparative Studies 

113 

the Meiningen Ensemble, the emergence of the Moscow Art Theater, and 

the success of its performances. The conditional theater responded to the 

changes that occurred due to the emergence of new artistic movements, 

ideas, and even scientific discoveries in the early 20th century. 

Meyerhold was inspired by the idea of the conditional theater from  

several sources, each of which contributed to the formation of the Condi-

tional Theater, which he called the Theater of the Future. The most famous 

sources are the views of Bryusov, the history of theater, physiology, the 

works of Gordon Craig, oriental theater and the futurism movement. 

The conditional theater is based on anti-realism and seeks to find  

creative alternatives. However, it is Meyerhold who deserves the credit  

for theorizing this theatrical approach and laying clear foundations for it, 

focusing entirely on the specifics of theatrical art and the process of its 

perception. 

This approach also emphasizes that the theatrical performance should 

resist the ready-made stage patterns and try to adapt. Instead, the stage con-

struction should be equipped according to the show’s requirements and its 

mise-en-scene. 

This approach to theatrical production prevails nowadays, in contem-

porary theaters in Britain, for example, as we find major production com-

panies buying or renting a theater building for many years to be able to 

change the structure of the stage itself, as happened with the performance 

of The Phantom of the Opera or Lion King. In turn, other modern theaters 

seek to provide a stage structure that can change and quickly adapt to the 

various requirements of theatrical performances by using designs for the 

stage that are easy to change by employing hydraulic cranes and other modern 

technologies that provide vast options for the director to build and design 

his scenery. 
 

References 
 

1. Vakhtangov, E. (2000) Eight Lectures in Acting. Translated by Qasem Moham-

med. Sharjah: [s.n.].  

2. Chekhov, M. (2010) On the Technique of Acting. Translated by Nader Qasem. 

Sharjah: [s.n.].  

3. Meyerhold, V.E. (2011) Lectures. 1918–1919. Translated by Moayyad Hamza. 

Sharjah: [s.n.].  

4. Stanislavski, K.S. (2015) My Life in Art. Translated by Moayyad Hamza. 

Tangier: [s.n.].  



Hamza M. The emergence of conditional theater and its implications 

114 

5. Meyerhold, V.E. (1979) Articles, massages, speeches, conversations. Translated

by Sharif Shaker. Vol. 1. Beirut: [s.n.]. 

6. Rainey, L., Poggi, Ch. & Wittman, L. (eds) (2009) Futurism: An Anthology. New

Haven and London: Yale University. 

7. Meyerhold, V. (2021) The Legacy of Vsevolod Meyerhold (action plans,

lectures, articles, dialogues, speeches, and letters). 1914–1936. Iraq: [s.n.]. 

8. Craig, E.G. (1957) On the Art of the Theatre. London: Heinemann.

Information about the author: 

M. Hamza, assistant professor, Luminus Technical University College. SAE Jordan

(Amman, Jordan). E-mail: m.hamza@saejordan.com

The author declares no conflicts of interests. 

Информация об авторе: 

Хамза М. – Ph.D., ассистент профессора Колледжа политехнического университета 

Люминус, филиал в Иордании (Амман, Иордания). E-mail: m.hamza@saejordan.com 

Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 

The article was accepted for publication 21.01.2024. 

Статья принята к публикации 21.01.2024. 



Имагология и компаративистика. 2024. № 21. С. 115–141 

Imagology and Comparative Studies. 2024. 21. pp. 115–141 

© В.В. Сердечная, Д.Н. Жаткин, 2024 

 

 
Научная статья 

УДК 82.091+821.161.1 

doi: 10.17223/24099554/21/6 

 

Вадим Шершеневич как переводчик «Ромео  

и Джульетты» Шекспира: становление метода 

 

Вера Владимировна Сердечная1 

Дмитрий Николаевич Жаткин2 

 
1 Кубанский государственный университет, Краснодар, Россия, rintra@yandex.ru  
2 Пензенский государственный технологический университет, Пенза, Россия, 

ivb40@yandex.ru 

 
Аннотация. Анализируется перевод трагедии Шекспира «Ромео и 

Джульетта», выполненный В. Шершеневичем для постановки в Камерном 

театре в 1919–1920 гг. и впервые опубликованный в 2022 г. Авторы рас-

сматривают историю создания этого перевода, режиссерские установки 

А. Таирова и взгляды В. Шершеневича, которые обусловили своеобразие 

переложения: сокращение текста, простоту синтаксиса, ориентацию на 

устное произношение. Рассмотрена роль данного перевода в становлении 

переводческих принципов В. Шершеневича. 

Ключевые слова: Вадим Шершеневич, Шекспир, «Ромео и Джуль-

етта», Камерный театр, Таиров, принципы перевода, художественный  

перевод 

 
Источник финансирования: Статья подготовлена в рамках реализации 

работ по гранту Российского научного фонда № 22-18-00027 «Шекспир  

и русская литература начала XX века (традиции, реминисценции, пере-

воды, литературно-критическая рецепция)». 

 
Для цитирования: Сердечная В.В., Жаткин Д.Н. Вадим Шершеневич  

как переводчик «Ромео и Джульетты» Шекспира: становление метода // 

Имагология и компаративистика. 2024. № 21. С. 115–141. doi: 

10.17223/24099554/21/6 

  



Сердечная В.В., Жаткин Д.Н. Вадим Шершеневич как переводчик  

116 

Original article 

doi: 10.17223/24099554/21/6 

 

Vadim Shershenevich as a translator of Shakespeare’s  

Romeo and Juliet: The formation of a translation method 

 

Vera V. Serdechnaia1 

Dmitry N. Zhatkin2 

 
1 Kuban State University, Krasnodar, Russian Federation, rintra@yandex.ru  
2 Penza State Technological University, Penza, Russian Federation, ivb40@yandex.ru 

 
Abstract. The authors analyze the translation of Shakespeare’s Romeo and 

Juliet into Russian by Vadim Shershenevich in 1919–1921 for Alexander  

Tairov’s production at his Chamber Theatre, with Alisa Koonen as Juliet. 

Though the production received a lot of reviews, mostly critical, the translation 

has received little scrutiny, being first published in 2022. In this article, the  

authors focus on the history of Shershenevich’s translation, Tairov’s stage  

directions, and Shershenevich’s views, which determined the translation method. 

The translation was based on one of the Romeo and Juliet editions citing the 

text of the second quarto (Q2). Many of Shershenevich’s translation decisions 

were conditioned by the specific task of creating a fundamentally new, theatri-

cal text of the tragedy. One of the translator’s tasks was to shorten the play to 

fit the length of the stage action, while the former Russian translations, on the 

contrary, were longer than the original. In the original, Scene 1 of Act 1 consists 

of 236 lines, while in Shershenevich’s translation it makes 206; Scene 2 – 101 

and 81 lines respectively, etc. The translator strives to observe the rhyme for 

the final lines in the scenes, when it can be found in the original: this organizes 

the final scene, giving the rhyming statement the character of aphorism.  

The characteristic features of Shershenevich’s translation are: the orientation 

towards free colloquial syntax and vocabulary; reduced length of the play; 

mostly preserved length of Romeo’s and Juliet’s speeches; relatively free sub-

stitutions when translating puns and jokes; strict adherence to the original metre 

(iambic pentameter), with rare transitions to a six-foot trochee; periodic addi-

tion of anaphora; loose observance of the emerging rhyme, yet with inclination 

to observe it at the end of the scenes. Shortening the tragedy and sometimes 

making disputable stylistic decisions, perhaps due to the haste caused by theat-

rical conditions, Shershenevich generally achieves sufficient translation accu-

racy and manages to maintain the colloquial speech and the convenience  

of speakability. His rendition of the play, with all its abbreviations, reductions, 

stylistic and semantic dominants, is obviously influenced by Tairov’s requi-



Компаративистика / Comparative Studies 

117 

rements; yet it is not only a text for the theater, but also an independent work, 

an interesting page of Russian Shakespeareana. The authors also consider the 

role of this translation in the development of Shershenevich’s translation prin-

ciples. The translation of Romeo and Juliet was Shershenevich’s first step to-

wards ever more accurate translations, as his later translations of King John and 

Cymbeline would be. 

Keywords: Vadim Shershenevich, Shakespeare, Romeo and Juliet, Chamber 

Theatre, Alexander Tairov, translation principles, literary translation 
 

Financial Support: The article is part of the research under the Russian Science 

Foundation Grant No. 22-18-00027: Shakespeare and the Russian literature  

of the early 20th century (traditions, reminiscences, translations, literary critical 

reception). 
 

For citation: Serdechnaia, V.V. & Zhatkin, D.N. (2024) Vadim Shershenevich 

as a translator of Shakespeare’s Romeo and Juliet: The formation of a transla-

tion method. Imagologiya i komparativistika – Imagology and Comparative 

Studies. 21. pp. 115–141. (In Russian). doi: 10.17223/24099554/21/6 

 
Вадим Габриэлевич Шершеневич (1893–1842), известный как поэт: 

футурист, затем имажинист, – был и увлеченным переводчиком: «Шер-

шеневич, может быть, прежде всего был поэтом и переводчиком поэ-

зии» [1. С. 464]. Шершеневич публиковал переводы из французских 

(Гюйо, Верлен, Лафорг, Вольтер, Клодель и др.) и немецких поэтов 

(Гейне, Рильке, Лилиенкрон, Демель и др.), участвовал как переводчик, 

автор предисловий и комментариев в издании сборников [2], издавал 

манифесты итальянского футуризма [3] и прозу Маринетти [4, 5], 

опубликовал работу французских поэтов Ш. Вильдрака и Ж. Дюамеля 

«Теория свободного стиха» [6]. Однако вскоре после революции 1917 г. 

переводы Шершеневича перестали отвечать запросам новой действи-

тельности, были раскритикованы как «формалистические» и публи-

ковались крайне редко. Так, после рецензии В. Фриче был отвергнут 

подготовленный в 1919 г. сборник французских символистов [1. С. 467]; 

Шершеневич все больше писал и переводил «в стол» или же для 

сцены, став успешным либреттистом. В итоге из его обширного пере-

водческого наследия отдельными изданиями после 1920 г. были опуб-

ликованы только «Марьон де Лорм» Гюго [7] и «Цимбелин» Шекс-

пира [8]. 

Изданный в 1941 г. «Цимбелин» остался наиболее известным из 

шекспировских переводов Шершеневича. Однако область рецепции 



Сердечная В.В., Жаткин Д.Н. Вадим Шершеневич как переводчик  

118 

Шекспира у Шершеневича значительно обширнее. Она включает пол-

ные переводы «Цимбелина» и «Короля Джона» [9], несколько сокращен-

ный перевод «Ромео и Джульетты» для Камерного театра (1921) [10], 

перевод «Гамлета» с версии Дюма для театра «Романеск» (1923, ра-

бота над спектаклем остановилась во время репетиций, текст счита-

ется утраченным) [11], а также адаптированный перевод «Двенадца-

той ночи» под названием «Близнецы» для постановки в Московском 

театре оперетты (1939) [12]. Писал Шершеневич о Шекспире и как 

театральный критик [13–15]. Кроме того, на Шекспировской конфе-

ренции 1940 г. он прочитал доклад «Проблемы перевода В. Шекс-

пира», который стал его итоговым размышлением по теории художе-

ственного перевода [16]. 

Перевод «Ромео и Джульетты» стал, по всей видимости, первым 

для Шершеневича опытом перевода Шекспира. Он был выполнен для 

постановки А.Я. Таирова в Камерном театре в 1919–1921 гг., когда 

поэт был заведующим литературной частью этого театра. Таиров со-

бирался ставить перевод К.Д Бальмонта [17. С. 463], однако отверг 

его: перевод оказался неудачным. По словам Е.М. Луценко, «ориен-

тация на перевод Аполлона Григорьева явно помешала ему [Баль-

монту] найти свою неповторимую интонацию шекспировской траге-

дии» [18. С. 101]. Перевод Бальмонта был опубликован в 2012 г. [19]. 

Вначале Таиров предложил Шершеневичу выполнить новую ре-

дакцию перевода. В заявлении правления Камерного театра гово-

рится: «Предложить Шершеневичу исправить перевод “Ромео” по 

ставкам Всерабиса» [20. Л. 64]. Однако Шершеневич писал: «Принять 

этот текст было невозможно. Ставить в старом тексте, все же лучшем, 

чем бальмонтовский, Таиров не хотел1. Он заказал мне исправить 

бальмонтовщину. Я отказался наводить лоск на эту парикмахерскую 

работу. Пришлось делать новый перевод» [21. С. 637–638]. 

В 1920-е гг. Шекспир еще не был частью устоявшегося канона со-

ветского чтения; мир так изменился, что, казалось, и этот классик 

устарел. Как писал тот же Шершеневич в 1923 г., «Шекспир – великий 

мастер сцены, но всякое старое вино, плохо закупоренное, – закисает. 

Шекспир плохо закупорен. Пробка вытащена революционным сдвигом 

 
1 Вероятнее всего, Шершеневич здесь имеет в виду перевод Ап. Григорьева, 

влияние которого просматривается и в его собственном переводе.  



Компаративистика / Comparative Studies 

119 

в миропонимании» [13]. Шекспир должен был заговорить по-новому, 

ясным и простым языком: дореволюционные переводы не соответ-

ствовали этому требованию.  

Это требование нового Шекспира предъявлял и режиссер Камер-

ного театра Таиров. Он настаивал на отказе театра от литературоцен-

тричности: «…театр обращается к литературе лишь как к необходи-

мому ему на данной ступени его развития материалу» [22. С. 112]. 

Для переосмысления трагедии Шекспира, как подчеркивал Таиров, 

необходимо переоценить ее, очистить от налета музейной древности: 

«К Шекспиру обычно принят подход исторический, этнографический 

и бытово-психологический. <…> Я же полагаю, что свободная теат-

ральная транскрипция Шекспира – единственно правильный путь  

в работе над ним» [23. С. 18]. Исполнительница роли Джульетты 

Алиса Коонен вспоминала слова Таирова: «Прежде всего надо осво-

бодиться от густой толщи комментариев, забыть о пиетете перед 

Шекспиром <…>. Это то зло, которое самое гениальное произведение 

может превратить в мертвую музейную ценность» [24. С. 264].  

Таиров размышлял о жанровой природе «Ромео и Джульетты», пе-

реосмысливая ее: «Итак, что же такое “Ромео и Джульетта” в совре-

менной транскрипции театра? Не будем пугаться слов. Это скетч. Да, 

любовно-трагический скетч» [23. С. 20]. Эти размышления были со-

звучны тому, что и сам Шершеневич писал ранее в статье «О веселом 

в искусстве» (1918): «Разве не арлекинада Шекспир, кроме его исто-

рических скук?» [25. С. 258]. 

Таиров поставил спектакль по вновь выполненному переводу Шер-

шеневича. Несмотря на то, что репетиции несколько затянулись [26. 

С. 59], премьера состоялась 17 мая 1921 г. В потоке рецензий и отзы-

вов, в большинстве своем критических [27; 28. С. 123–124], о самом 

переводе сказано было не очень много. Так, неизвестный автор фелье-

тона «Шекспир в калоше» писал: «…кто-то о ком-то говорил, что он – 

сел в калошу. А еще кто-то очень оригинально и свежо скаламбурил 

насчет ноты соль и недостатка соли, в пении или в еде, – точно не 

помню» [29. С. 15]. О переводе упоминает и Эм. Бескин в статье «Ре-

волюция и театр», отмечая неуместное, по его мнению, осовремени-

вание текста: «Переводчик Шершеневич позволяет себе упоминать  

о “калошах” в пьесе, относящейся к XVI столетию, да еще в такой со-

временной вульгарно-обывательской фразе-прибаутке, как “сел в ка-



Сердечная В.В., Жаткин Д.Н. Вадим Шершеневич как переводчик  

120 

лошу”. Не лучше звучит со сцены и “два сапога – пара”» [30. С. 34–35]. 

Известный шекспировед М.М. Морозов писал, что в постановке Таи-

рова «великая трагедия Шекспира потеряла свой подлинный смысл, 

потеряла свою активную тему, призывающую к борьбе» [31. С. 61].  

Впрочем, не все рецензенты считали спектакль неудачей. В книге 

об истории Камерного театра К.Н. Державин отмечал, что постановка 

отвечала задачам чистой театральности: «Шекспир абстрагировался 

от своей исторической среды. Он воспринимался как поэт, проник-

ший до сокровенных глубин эмоциональной природы человека – че-

ловека как психофизиологической единицы, человека в очищенности 

его внутреннего мира от всего временного, случайного, от всего, вос-

питанного в нем социальной и исторической средой» [32. С. 102–103].  

Таким образом, первый опыт перевода Шекспира для сцены ока-

зался для Шершеневича не самым удачным, и спектакль вызвал много 

критики. Возможно, необходимое Таирову осовременивание текста во-

шло в конфликт с формировавшимися переводческими принципами 

поэта, склонного к точному дословному переводу. Однако, судя по тому, 

что оба рецензента писали о просторечном выражении «сел в ка-

лошу», сам по себе перевод не вызвал других серьезных претензий.  

Перевод на долгие годы остался неопубликованным и неисследо-

ванным. А между тем это важный текст, отражающий специфику со-

ветской рецепции Шекспира и иллюстрирующий становление новых 

методов перевода классики в 1920-е гг. Рассмотрим его основные осо-

бенности в контексте истории русских переводов трагедии.  

Необходимость в новом переводе «Ромео и Джульетты», осознанная 

Таировым, была связана с особенностями стилистики старых перево-

дов – часто описательных, вольных, а также сильно отличающихся  

от устной речи начала XX в. После ряда прозаических переложений 

(с французских и немецких переводов) первым опубликованным сти-

хотворным переводом «Ромео и Джульетты» с английского был пере-

вод И.В. Росковшенко (1839)1. Следующей стала версия М.Н. Каткова 

«Ромео и Юлия» (1841): переводчик стремился передать стиль и строй 

величественной трагедии Шекспира и даже заслужил высокую оценку 

Белинского, однако, как отмечает Ю.Д. Левин, «стихи его при этом 

 
1 Здесь и далее в данном абзаце указаны даты первых публикаций переводов 

трагедии Шекспира.  



Компаративистика / Comparative Studies 

121 

подчас выходили непоэтическими, корявыми, более похожими на 

рубленую прозу» [33. С. 397]. Были также опубликованы переводы 

Ап.А. Григорьева (1864), Н.П. Грекова (1862), А.Л. Соколовского (1876), 

П.А. Кускова (1891). Однако большинство перечисленных переводов 

отличалось недостатками: длиннотами, неточностями, цензурированием 

«неприличий» Шекспира, иногда необоснованной русификацией 

языка (Соколовский, Кусков). Взяв на себя задачу вновь перевести 

«Ромео и Джульетту», Шершеневич так или иначе вступал в поэтиче-

ское соревнование с предыдущими переводчиками.  

Перевод Шершеневича выполнен по одному из изданий, приводя-

щих текст второго кварто «Ромео и Джульетты» (Q2). Не вполне ясно, 

по какому именно изданию мог переводить трагедию Шершеневич, 

так как их существовало множество: среди наиболее значимых мно-

гократно переиздаваемых версий были собрания сочинений под ре-

дакцией Дж. Стивенса (1773), Э. Малоуна (1790), А. Рида (1803),  

Дж. Босуэлла (1821), кембриджская редакция 1863–1866 гг. и др. Од-

нако с достаточной уверенностью можно сказать, что Шершеневич 

пользовался полным изданием, а не урезанными версиями «семей-

ного» Шекспира, в которых были пропущены многие «вольные» 

строки, намекающие на плотскую любовь. Далее мы цитируем текст 

трагедии в оригинале по кембриджской редакции 1860-х гг. [34]. 

Очевидно, многие из переводческих решений Шершеневича были 

продиктованы конкретной задачей создать принципиально новый, те-

атральный, немузейный текст трагедии Шекспира. Машинописная 

версия перевода, находящаяся в фондах РГАЛИ, предназначена для 

постановки: в ней сохранились театральные пометки, ударения, сокра-

щения. Будучи, несомненно, знакомым с некоторыми более ранними 

переводами, Шершеневич ориентировался не на них, а на удобство 

сценического произнесения и восприятия. Вместе с тем в его переводе 

местами заметно влияние перевода Ап. Григорьева.  

Заглавие Шершеневич переводит «Ромео и Джульетта» (в перево-

дах Каткова и Кускова было «Ромео и Юлия»). К переводу имен дей-

ствующих лиц он подходит нетривиально. Русские переводчики в по-

исках соответствия оригиналу предлагали разные варианты фамилий 

враждующих семей Montague и Capulet: так, Росковшенко пишет Мон-

теки и Капулети [35], Катков и Кусков – Монтэгю и Капулет [36, 37]; 

наиболее устоявшейся стала версия Монтекки и Капулетти [19, 38–40]. 



Сердечная В.В., Жаткин Д.Н. Вадим Шершеневич как переводчик  

122 

Шершеневич большей частью соблюдает формы Монтекки и Капу-

летти, однако в речи персонажей склоняет фамилии, давая разные 

варианты написания, более удобные по ритму: «Только не от Монтек-

ков» [10. С. 67], «Бей Купулеттов и Монтекков!» [10. С. 70], «А, под-

лый Капулет!» [10. С. 70] и др. Опытный переводчик с итальянского 

и французского языков, он передает многие имена на итальянский ма-

нер: Gregory он переводит как Грегорьо (ранее в переводах – Грего-

рио, Грегори и даже Григорий), Benvolio – Бенвольо (ранее Бенволио), 

Mercutio – Меркуцьо, Peter – Пьетро (так или в вариации Пиетро и в 

других переводах), John – Джованни (так же у Григорьева и Грекова; 

у остальных Иоанн, у Соколовского – Джиованно). Должность prince 

of Verona он передает как князь (так же у Григорьева; у других пере-

водчиков – принц, герцог), friar Lorentio – как Лоренцо (так у всех пе-

реводчиков, кроме Соколовского: Лорензо, и Кускова: отец Лаврен-

тий). Фонетическое сокращение Шершеневичем окончаний имен, -ьо 

вместо -ио, делает имена на слог короче и дает возможность перевод-

чику более свободно решать задачи приведения перевода к свободной 

речи.  

Перевод «Ромео и Джульетты» интересен тем, что здесь можно 

наблюдать постепенное формирование тех принципов, которые впо-

следствии приведут В. Шершеневича в лагерь сторонников точного 

перевода, или «формалистов». Однако здесь переводчик далеко не 

всегда следует идеалам переводческой точности, в большей мере, оче-

видно, ориентируясь на указания режиссера.  

Трагедия открывается прологом, представляющем собой краткий 

синопсис сюжета: “Two households, both alike in dignity…” [34. P. 33]. 

Переводчики XIX в. часто просто опускали эту вводную часть; ее пе-

ревели лишь Григорьев (причем из 14 строк сонета у него получилась 

21 строка) и Соколовский, уже эквилинеарно, а также Бальмонт. Шер-

шеневич переводит эквилинеарно и сравнительно точно, однако 

видно, что в переводе с английского он сравнительно неопытен; даже 

в поздние годы, при переводе «Цимбелина», он был вынужден поль-

зоваться подстрочным переводом с английского [1. С. 110].  

Так, в переводе пролога Шершеневич не находит адекватного со-

ответствия для некоторых важных концептов и оборотов. Он никак не 

передает мотив астрологической, судьбоносной предназначенности 

друг для друга двух юных возлюбленных: “A pair of star-crossed lovers”; 



Компаративистика / Comparative Studies 

123 

в переводе Шершеневича – просто «Чета влюбленных душ» [10. С. 66]; 

не отражено и противопоставление ancient grudge (старинная распря) 

и new mutiny (новые смуты); исчезает заключение о том, что вражда 

отцов прервалась только на могиле детей. 

Изысканный оборот “Where civil blood makes civil hands unclean”, 

в котором заложена игра между разными значениями слова civil – 

гражданский, цивилизованный, Шершеневич переводит довольно 

шаблонно: «здесь льется кровь народа / И брат на брата встал с ору-

жием в руках». Фразу “From forth the fatal loins of these two foes” («из 

обреченных / роковых чресл этих двух врагов») он переводит: «роди-

лась из вражьих тех утроб»; лексема утроба, воспринимаемая как 

устаревшее и / или просторечное слово, несколько выделяется из об-

щей стилистики перевода.  

Где-то Шершеневич совершает именно те ошибки, в которых потом 

будет уличать других переводчиков, в частности подмену образного 

ряда. Так, в восьмой строке у Шекспира кратко описана развязка сю-

жета: “Do with their death bury their parents strife” («путем своей смерти 

похоронят рознь своих родителей»); в переводе образ заменяется на го-

тический штамп: «Им брачным ложем стал холодный, темный гроб». 

Несмотря на указанные недочеты и ряд стилистических небрежно-

стей, перевод пролога у Шершеневича обладает преимуществами 

простого, ясного синтаксиса, точной передачи ритма; за одним ис-

ключением он воссоздает рифмовку оригинала. Очевидно, что этот 

текст направлен на произнесение со сцены и аудиальное восприятие; 

в частности, добавлением к Шекспиру стала фраза «Сейчас наденем 

мы старинную личину», которая указывает для зрителей на времен-

ной промежуток между Шекспиром и современным театральным 

представлением.  

Преимущества перевода Шершеневича становятся очевиднее при 

сравнении с более ранними переводами пролога, – как с неловким ва-

риантом Соколовского: «И вот в ряду их родословной длинной / Ро-

дилась пара любящих сердец» [40. С. 203], так и с эффектным, однако 

сильно удаляющимся от оригинала текстом Бальмонта, где фразы пе-

регружены и непонятны: «Из лона двух врагов, чей гнев был явный, / 

Чета влюбленных встала в смутных днях» [19. С. 132]. Нужно отме-

тить, что точный перевод пролога – чрезвычайно непростая задача,  

и, в частности, Г. Шенгели сурово критиковал Б. Пастернака за при-



Сердечная В.В., Жаткин Д.Н. Вадим Шершеневич как переводчик  

124 

внесение образов «слабостей пера», «гробовых дверей», а также за не-

удачный выбор лексики – «главарей», «подстраивать козни» [41. С. 312–

314] и т.д. 

Уже начало первого действия трагедии предъявляет переводчику 

вызов: первая картина начинается с шуток, основанных на каламбу-

рах. Шершеневич здесь стремится к воссозданию свободной разго-

ворной интонации. Игру Шекспира с coals, colliers, choler и collars 

(унизительное таскание угля, желчь-злоба и воротник-ошейник) [34. 

P. 4] он переводит через концепты играть с нами, игрушки (совпадает 

с решением Григорьева), вытащить меч, вылезти из ошейника (само-

стоятельные образы) [10. С. 66–67]. Нуждающийся в объяснении жест 

оскорбительного кусания пальца, bite a thumb, Шершеневич передает 

как показывание кукиша (до него такое же решение применял Григо-

рьев, а Бальмонт вообще не стал переводить этот эпизод).  

Перевод прозы, которая у Шекспира относится к речи слуг и, как 

правило, пересыпана остротами, является непростой задачей, однако 

переводчик большей частью справляется с ней. В некоторых случаях 

он стремится найти краткие адекватные замены. Так, в частности, 

происходит в реплике неграмотного слуги во второй картине первого 

действия, когда тот должен прочесть список приглашенных на бал. 

Шершеневич опускает многословные рассуждения: “It is written, that 

the shoemaker should meddle with his yard, and the tailor with his last, the 

fisher with his pencil, and the painter with his nets” [34. P. 16], и заменяет 

их каламбуром, подчеркивающим неграмотность персонажа: «Тут ка-

кая-то точка, тут черта. Ни черта не понимаю!» [10. С. 79].  

Иногда переводческие решения кажутся намеренно парадоксаль-

ными для достижения более яркого комического эффекта. Так, во второй 

картине первого действия Ромео говорит, что поврежденную голень 

(broken shin – не обязательно сломанную) можно вылечить листом по-

дорожника, plaintain-leaf; но этого явно недостаточно, Бенволио вос-

клицает в ответ: “…art thou mad?” Шершеневич меняет подорожник 

(как у большинства предыдущих переводчиков, у Бальмонта – платан) 

на папоротник, подчеркивая нелепость слов влюбленного героя (и, 

возможно, намекая на колдовские коннотации образа папоротника).  

Традиционно непрост для перевода диалог Ромео и Меркуцио  

в четвертой картине второго акта. Здесь Шершеневич просто пишет 

собственный текст, совпадающий с оригиналом в коммуникативной 



Компаративистика / Comparative Studies 

125 

цели: Меркуцио высмеивает безнадежно влюбленного Ромео, стре-

мясь его взбодрить, – однако абсолютно новый по образам. Перевод-

чик выступает как комедиограф, и именно этот отрывок запомнился 

рецензентам: «Ромео. Разними нас, друг Бенвольо! Меркуцьо так ост-

рит, что мое остроумие боится перестать быть остроумием. – Мер-

куцьо. Твои остроты в подметки моим не годятся. – Ромео. Неудиви-

тельно. Ты и твое остроумие – два сапога пара. – Меркуцьо. Смотри, 

чтобы мое остроумие не стало калошей, в которую ты сядешь» [10.  

С. 111]. Вероятно, этот полностью переписанный диалог – пример 

того самого вольного сценического пересказа Шекспира, к которому 

стремился Таиров.  

Также Шершеневич пишет остроты для диалога с музыкантами  

в финале четвертого действия, стремясь не к формальной эквивалент-

ности, а к коммуникативной адекватности этого забавного диалога. 

Как отмечает Таиров, эта сцена, нарушающая трагический строй 

своим комизмом, «необходима в течение спектакля. Ибо целый клу-

бок театральных препятствий уже завершен» [23. С. 20]. Переводчик 

добивается комического эффекта: «Пьетро. <…> Уж я так бы драл 

ваши уши своим пением, как вам не драли их в детстве руками. –  

1-ый музык<ант>. Такая обида не переносится. – Пьетро. Береги 

свою переносицу от моего кулака. Мне никаких нот не надо. Из вас 

вытяну и «ре», и «соль». – 1-ый музык<ант>. Это будет кстати: у ва-

шего остроумия как раз соли недостает. – 2-ой музык<ант>. Так что 

мы рискуем уйти несолоно хлебавши» [10. С. 169].   

Очевидно, что не все каламбуры, основанные на созвучиях и вари-

ативности значений слов, могут быть переведены точно. Так, напри-

мер, речь Бенволио в первой картине первого действия завершается  

в оригинале игрой слов: “Came more and more, and fought on part and 

part, / Till the prince came, who parted either part” [34. P. 9]; Шершене-

вич дает ритмизованный перевод, не передавая ни созвучия слов,  

ни омонимичной рифмы: «Наполнилась народом площадь, стали 

драться, / Князь вышел наконец и драку прекратил» [10. С. 72]. 

Правда, этот перевод, будучи не совсем эквивалентным, оказывается 

вполне адекватным, понятным и простым по синтаксической струк-

туре (ср. гораздо менее конкретный перевод Бальмонта: «Людей все 

больше, стороны сражались, / И Принц пришел, и всех он разделил» 

[19. С. 134]).  



Сердечная В.В., Жаткин Д.Н. Вадим Шершеневич как переводчик  

126 

Некоторые из переводческих решений можно рассматривать как 

трактовки, смещающие смысловые акценты оригинала. Так, умирая, 

Меркуцио трижды произносит: “A plague o’ both your houses!”, – и за-

тем снова: «your houses!» [34. P. 67–68]. Чаще всего эту фразу переводят 

дословно и афористично: «Чума на оба ваши дома!», иногда с вариа-

циями: «Черт бы побрал дома обоих вас!» [40. С. 243]. Шершеневич 

же переводит следующим образом: «Проклятья вам обоим!»; «Про-

клятье всем вам»; «Проклятье вам обоим!» [10. С. 124–125], – таким 

образом распространяя проклятье Меркуцио скорее на виновных в его 

гибели Тибальта и Ромео, а не на оба дома Монтекки и Капулетти.  

Важнейшей задачей Шершеневича, очевидно, также идущей от Та-

ирова, было сокращение пьесы, чтобы она умещалась в длину сцени-

ческого действия, в то время как старые переводы, напротив, были 

длиннее оригинала. В оригинале первая картина первого действия за-

нимает 236 строк, в переводе Шершеневича – 206; вторая – соответ-

ственно 101 и 81 строку и т. д. Также он не переводит пролог ко вто-

рому акту. 

Прокомментируем несколько примеров сокращения оригинала. 

Так, в беседе кормилицы и леди Капулетти в третьей картине первого 

действия от фразы о возрасте Джульетты до появления темы брака  

у Шекспира текст содержит 61 строку, у Шершеневича – только 19  

(у Григорьева 68, у Бальмонта – 64). Шершеневич «спешит» перейти 

к сути дела, опуская подробности. Например, в оригинале кормилица 

говорит: “Come Lammas-eve at night shall she be fourteen. / Susan and 

she – God rest all Christian souls! / – Were of an age; well, Susan is with 

God» [34. P. 19]; у Бальмонта: «Пред днем Петра святого, что в вери-

гах, / Четырнадцать исполнится ей лет. / Они с Сусанной были б од-

нолетки, – / Бог упокой все души христиан! / Ну, что ж, Сусанна  

в Боге пребывает» [19. С. 139], у Шершеневича так: «С моей Сусанною 

Джульетта однолетки! / Но Бог Сусанну взял, теперь она в раю!» [10. 

С. 83]. Три строки в оригинале, пять у Бальмонта, две у Шершеневича: 

перевод последнего, возможно, проигрывает в живости речевой ха-

рактеристики кормилицы, но значительно выигрывает в динамике.  

Запоминающийся монолог Меркуцио о королеве Маб в оригинале 

содержит 44 строки, в переводе Шершеневича – 21 строку (у Баль-

монта – 52). У Шершеневича он представляет, скорее, сокращенный 

пересказ: сохранены ритм оригинала, многие важные образы – кольца, 



Компаративистика / Comparative Studies 

127 

паучьих ног как спиц, паутины-вожжей, кучера-комарика, кареты-

скорлупки и др.: 
 

Как мальчик-с-пальчик вся – уместится в кольцо, 

Пылинки – тройка ей. И тройка Маб везет 

Вдоль по носам людей, бессмысленно храпящих. 

И спицы колеса – паучьи длинны ноги, 

Из крыльев стрекозы коляски верх прозрачный, 

И нити паутин в ее руках как вожжи, 

Кнутом ей служат жилы малой мошки, 

Уздечки у нее – лучи младой луны, 

Комар сидит у ней как будто важный кучер, 

Изгрызла белка ей коляску из скорлупок [10. С. 88]. 
 

Далее переведен общий сюжет внушения снов разным типам лю-

дей: влюбленным, слугам, судейским, девицам; однако опущены об-

разы олдермена, «подноготных» червячков и значительно сокращена 

вторая часть монолога. 

Очевидно, что здесь Шершеневич-переводчик еще пробует свои 

силы и не сформулировал пока точных принципов перевода: он порой 

позволяет себе отступления от оригинала, в частности в строении сти-

хотворных строф. Так, например, он добавляет анафору в две реплики 

Ромео в четвертой картине первого действия: «Подайте факел мне. Не 

стану танцевать я. / Подайте факел мне. Я светоч понесу» [10. С. 85], 

так же происходит во второй картине второго действия в словах Джу-

льетты: «Как будто океан, моя бескрайна щедрость. / Как будто океан, 

моя любовь огромна» [10. С. 102]. Украшена анафорой и речь Мерку-

цио в первой картине второго действия:  
 

Явись, молю тебя очами Розалины, 

Явись, молю тебя челом ее высоким, 

Явись, молю тебя устами этой девы, 

Явись, молю тебя я ножкой синьорины, 

Явись, молю тебя, к нам в облике своем! [10. С. 96]. 
 

Оригинал занимает столько же строк, но более разнообразен по син-

таксической и образной структуре, а также более открыто эротичен, 

упоминая и «стопу», и «ногу», и «бедро», и «прилегающие владения»:  
 

I conjure thee by Rosaline’s bright eyes. 

By her high forehead and her scarlet lip, 



Сердечная В.В., Жаткин Д.Н. Вадим Шершеневич как переводчик  

128 

By her fine foot, straight leg and quivering thigh, 

And the demesnes that there adjacent lie, 

That in thy likeness thou appear to us! [34. P. 37]. 
 

Разнообразие поэтического ритма у Шекспира порой приводит пе-

реводчиков к поиску ритмических вариантов. Так, прозаическая речь 

кормилицы у Шершеневича частично переведена в стихотворную (пя-

тая картина второго действия), ямб иногда уступает место хорею. Рас-

смотрим подробнее примеры такой ритмической замены. 

Монолог отца Лоренцо в третьей картине второго акта, в ориги-

нале написанный пятистопным ямбом, так отличается стилистически 

от предыдущего разговора возлюбленных, что неоднократно вызывал 

у переводчиков желание передать его другим размером. Так, Ап. Гри-

горьев передает его хореем, Кусков – чем-то близким к народному 

дольнику («Прежде чем солнышко, очи открывши горящие, / Дню 

придаст жизни и свежую росу ночную повысушит» [37. С. 46]); Шер-

шеневич, очевидно, под влиянием Григорьева, здесь также переходит 

на шестистопный хорей, что производит впечатление смены ритма на 

песенно-народный:  
 

Утро сероглазое заглянуло в ночь, 

И рассвет сияющий гонит сумрак прочь. 

Облака туманные солнце золотит, 

Пьяный мрак качается, от лучей бежит [10. С. 106]. 
 

Как и монолог о королеве Маб, этот монолог сокращен примерно 

на треть, давая общее представление о занятии Лоренцо – сборе 

трав.  

Подобным образом ямб переходит в хорей и в диалоге, в сцене 

прощания возлюбленных (пятая картина третьего действия); шести-

стопным хореем написан весь диалог до появления кормилицы: 
 

Хочешь уходить ты? День еще далеко! 

Ах, не жаворонок – это соловей! 

Слух напуган песней звонко-соловьиной. 

В полночь звонко свищет он в лесу глухом. 

Милый мой, поверь мне! Это соловей [10. С. 142]. 
 

Переход на шестистопный хорей совершается и в начале пятого дей-

ствия, в монологе Ромео:  



Компаративистика / Comparative Studies 

129 

Если только верить в сны и уверенья, 

Радость возвещают сердцу сновиденья. 

И ликует сердце, бьется и звенит, 

И меня возносит к небесам в зенит. 

Снилось мне: приходит милая Джульетта. 

Я лежу пред нею мертв и недвижим [10. С. 169]. 
 

В последних двух случаях ритмическая замена появляется только 

в переводе Шершеневича (она не наблюдается, в частности, ни у Гри-

горьева, ни у Бальмонта), что позволяет сформулировать гипотезу  

о том, что хорей становится для переводчика выразительным сред-

ством, акцентирующим особенную лиричность ситуации, ее не-быто-

вой характер. Слова Лоренцо, собирающего травы, напоминают заго-

вор; прощание возлюбленных и провидческий монолог Ромео – все 

эти фрагменты отличаются особенной поэтической и драматической 

силой и, вероятно, в этом качестве и выделены хореем, неожиданно 

приближая данный текст к русской народной языковой стихии. Как 

отмечает М.Л. Гаспаров, у этого размера есть очень характерный се-

мантический ореол: «6-ст. хорей <…> традиционный размер русского 

фольклора и его имитаций» [42. С. 308].  

Прихотливый, живой ритм комедии Шекспира переменчив; по-

скольку он варьирует от прозы к ямбу, порой рифмованному, зариф-

мованные строки приобретают контекстуальное значение сильных 

мест текста, несущих смысловое ударение. Шершеневич не всегда со-

храняет рифму внутри отдельных картин. Так, например, у Шекспира: 

“Thou villain Capulet! – Hold me not, let me go1. / – <…> Thou shalt not stir 

one foot to seek a foe” [34. P. 7], а в переводе: «А, подлый Капулет! <…> 

Пусти меня, пусти! / Прочь, говорю. / – <…> На шаг не отпущу я!» 

[10. С. 70].  

Вместе с тем переводчик стремится соблюдать рифмовку для за-

ключительных строк картин, когда она есть в оригинале: это органи-

зует финал сцены, придавая зарифмованному высказыванию при-

знаки афористичности. Приведем несколько примеров таких перево-

дов: «Прощай! Мне твой совет поможет очень мало. / – <…>. Нет, 

средство я найду во что бы то ни стало!» [10. С. 77]; «Пойду обедать я. 

А ты скорее в келью! – <…>. Прощай! Мой к счастью путь, к отраде 

 
1 Курсив в цитатах, если нет иного указания, здесь и далее наш. – В.С., Д.Ж.  



Сердечная В.В., Жаткин Д.Н. Вадим Шершеневич как переводчик  

130 

и веселью!» [10. С. 119]; «Не будет повести на свете скорбней этой, / 

О, повесть грустная Ромео и Джульетты» [10. С. 185].   

Порой переводчик, очевидно, по неопытности, допускает нелов-

кие, плохо звучащие фразы, вставление незначимых слов для соблю-

дения ритма: «Меняет облик свой луна ведь каждый месяц. / Твоя лю-

бовь ко мне подобной ей не будь» [10. С. 101]; «С грубьянкой сам будь 

груб» [10. С. 86], – тавтологии: «Оставь меня одну с моей тоской пе-

чальной!» [10. С. 103].  

Очевидно, что наиболее важными героями спектакля становятся 

Ромео и Джульетта, постановка прежде всего посвящена истории их 

страсти. Таиров писал: «“Ромео и Джульетта” не “сладкая песнь пер-

вой любви”, а симфония дерзновенной и страстной, могучей и все по-

глощающей, прекрасной и жестокой любовной стихии» [23. С. 20]. 

Режиссер подчеркивал: «Спектакль конструируется так: Ромео и Джуль-

етта – два извечных образа любовников, столь же извечных, как Ду-

шианха и Сакунтала, Данте и Беатриче, Тристан и Изольда – два героя 

любви, два жертвенных носителя ее извечной стихии» [23. С. 19]. Их 

текст в переводе сокращен минимально. Если речи других персона-

жей часто становятся короче (кормилица, Меркуцио, Лоренцо), то 

слова Ромео и Джульетты переводятся практически полностью.  

Важнейшим в драматической структуре текста является первый 

диалог Ромео и Джульетты на балу. Переводчик тщательно отражает 

куртуазную игру-беседу и изысканно зарифмовывает ее, не соблюдая, 

однако, строго тип рифмовки: 
 

Ромео <(Джульетте)> 

О, если осквернил, коснувшися рукой, 

Твоей руки я неприкосновенную святыню, 

Позволь моим губам, как пилигриму, ныне 

Смыть поцелуями с руки след грешный мой. 

Джульетта 

Касаньем рук твоих не осквернил невольно, 

О странник странный, ты девичьих рук моих. 

Дорожною рукой касаться рук святых 

Достоин пилигрим простой и богомольный. 

Ромео 

Святым и странникам уста равно даны. 

Джульетта 

Но их уста всегда псалму посвящены. 



Компаративистика / Comparative Studies 

131 

Ромео 

Тогда к моим устам, святая, наклонись ты, 

Чтоб их спасти от мук своим лобзаньем чистым. 

Джульетта 

Склоняясь на мольбы, недвижен лик святых. 

Ромео 

Небесная! И ты останься без движенья! 

Лобзаньем этим ты снимаешь прегрешенья, 

И вот твои уста грех сняли с уст моих. 

Джульетта 

Зато теперь тот грех уста мои тревожит. 

Ромео 

Грех на твоих устах? О, сладостный укор! 

Верни его скорей! Он возвратиться может. 

Джульетта 

Разучен хорошо ваш поцелуй, синьор [10. С. 92–93]. 
 

Некоторые строки данного разговора Шершеневич заимствует, 

лишь слегка переиначив, из перевода Григорьева: так, у Григорьева 

есть строки: «Святым и страннику равно уста даны»; «Молитве их 

уста посвящены»; «Склоняясь на мольбы, недвижен лик святых»; 

«Твои уста грех сняли с уст моих» [38. С. 32].   

Шершеневич стремится передать и изящную игру образами, и ком-

муникативную ситуацию. Так, в первой строке перевода появляется 

уточнение «святыня твоей руки», что не сразу ясно из текста Шекс-

пира; он добавляет к словам Ромео просьбу наклониться (для поцелуя), 

что помогает обыграть слова Джульетты о неподвижности святых. 

Шершеневич, как и предыдущие переводчики, не находит возможно-

сти точно перевести восьмую строку с ее игрой слов, где Джульетта 

говорит, дословно, «ладонью к ладони – вот поцелуй святых пилигри-

мов» (“And palm to palm is holy palmers’ kiss” [34. P. 33]). Где-то пере-

водчик допускает упрощение образа: так, в оригинале сказано “lest 

faith turn to despair”, «чтобы вера не обернулась отчаянием», а в пере-

воде «спасти от мук»; где-то вводит собственную игру слов: «О стран-

ник странный».  

Рассмотрим первый монолог Ромео под балконом у Джульетты во 

второй картине второго действия. Шершеневич опускает две строки 

о девственницах-«весталках», служительницах Луны-Дианы, что, ве-

роятно, требовало излишнего культурологического комментария. Также 



Сердечная В.В., Жаткин Д.Н. Вадим Шершеневич как переводчик  

132 

можно отметить стремление переводчика к избеганию анжамбемана 

и обилие восклицательных знаков: оба эти средства явно направлены 

на упрощение устного произнесения текста. Приведем показательное 

четверостишие Шекспира:  
 

The brightness of her cheek would shame those stars, 

As daylight doth a lamp; her eyes in heaven 

Would through the airy region stream so bright  

That birds would sing and think it were not night [34. P. 39], 
 

и перевод Шершеневича:  
 

Тогда померкли б звезды рядом с блеском щек, 

Как меркнет лампы свет пред ярким светом полдня! 

А очи в небесах такой бы свет струили, 

Что птичий хор запел, приняв за полдень ночь [10. С. 98]. 
 

Избегая переноса предложения за границу строки, Шершеневич 

создает эквиритмичный и достаточно точный вариант перевода, быть 

может, даже слишком точный: в частности, не очень естественно для 

русского языка звучит перевод выражения brightness of her cheek, «яр-

кость / сияние / блеск щеки». Переводчики передавали этот оборот по-

разному: щек румянец (Росковшенко), блеск ланит (Григорьев), румя-

нец ланит (Греков), блеск щеки (Кусков), свет щек (Бальмонт), блеск 

лица (Радлова). Некоторые переводчики и вовсе уходят от упоминания 

щек: «О, на ее лице померкли б звезды!» (Катков), вновь говоря о блеске 

глаз (Соколовский, Пастернак). Однако упоминание щеки здесь лейт-

мотивно повторяется в последних строках: «O, that I were a glove upon 

that hand, / That I might touch that cheek!» [34. P. 39], что Шершеневич 

также передает достаточно точно: «О, как хотел бы быть перчаткой 

на руке, / Чтобы меня щека, склоняяся, касалась!» [10. С. 98]. 

Лучшие строки, исполненные настоящей поэзии вкупе с живостью 

речи, принадлежат в этом переводе именно главным героям. Так,  

в частности, очень естественно звучит обращение Джульетты к Ромео, 

с четкой синтаксической структурой и ясной образной системой:  
 

Нет, не клянись! Не надо! 

Хоть радостен ты мне, не радостен союз наш! 

Он слишком быстр и скор, на молнию похож: 

Ее ты видишь в миг, когда она уж скрылась! 



Компаративистика / Comparative Studies 

133 

Возлюбленный, прощай! Спокойной ночи, милый! 

Быть может, цвет любви, при нашей новой встрече 

Порою летней, расцветет благоуханно. 

Возлюбленный, прощай! Да будет сон твой сладок, 

Как будет сладок он моей душе теперь [10. С. 102]. 
 

Достаточно точный, выразительный, ясный перевод и следующего 

возмущенного монолога Джульетты, которая сильно меняется в тече-

ние пьесы и здесь предстает уже гневной, повзрослевшей:  
 

Клянусь святым Петром! Клянусь Петровым храмом, 

Счастливою женой не буду я ему. 

Поспешности дивлюсь! Джульетту выдать замуж 

Тогда, когда жених ей слова не сказал! 

Меня он не спросил: «Согласны ль вы, Джульетта?» 

Прошу вас передать отцу и господину, 

Что замуж не хочу, что замуж я не выйду. 

Когда ж я захочу, тогда, клянуся небом, 

Ромео ненавистный станет мужем мне 

Скорее, чем Парис! Вот выдумали праздник! [10. С. 147-148]. 
 

Лучшие фрагменты перевода отмечены и поэтичностью, и ясно-

стью, и динамикой. Так Ромео, идущий на бал, признается в своих 

смутных тяжелых предчувствиях: 
 

И нынче для меня откроется начало 

Того, что скоро нить судьбы моей порвет. 

Но кормчий, правящий рулем моей всей жизни, – 

Мой парус направляй! Синьоры! В путь! Вперед! [10. С. 89]. 
 

Также Шершеневичу удаются афористические фразы, такие как 

слова Ромео: “He jests at scars that never felt a wound” [34. P. 38] – «Кто 

ранен не бывал, смеется тот над раной!» [10. С. 97]. 

Обращения Джульетты к Ромео Шершеневич переводит непри-

вычно: часто употребляется эпитет стройный (как эквивалент dear): 

«о мой Монтекки стройный!» [10. С. 101]; «Ромео! Стройный мой!» 

[10. С. 103], а на месте gentleman – «юноша красивый и прекрасный» [10. 

С. 101]. Ромео же часто обращается к возлюбленной любовь – как эк-

вивалент fair maid [10. С. 99], my dear [10. С. 104] и др.  

Интересно отметить, что одной из черт перевода стала ориентация, 

очевидно, идущая от Таирова, на страстность любви в пьесе. Так, 



Сердечная В.В., Жаткин Д.Н. Вадим Шершеневич как переводчик  

134 

режиссер пишет: «…любовь Ромео и Джульетты была сильной, креп-

кой, здоровой, голос сердца и голос крови звучали у них в унисон и 

делали их не бесплодными мечтателями, томно вздыхающими о любви, 

как о нектаре сердца, а страстными, стремящими любовниками, в стра-

сти и стремлении которых и таился трагический финал их бурной 

любви» [23. С. 20]. И Шершеневич последовательно передает «не-

скромности» Шекспира: «Мне наставленье дай, как выиграть мне 

битву, / В которой потерять должна я непорочность» [10. С. 129]; «По 

этому пути Ромео мой прекрасный / Прийти в ночи хотел к постели 

нашей брачной» [10. С. 133]; «Пускай мою невинность, / Смерть, ты 

возьмешь, коль взять Ромео не сумел» [10. С. 133]. 

Таким образом, Шершеневич, сокращая Шекспира и порой будучи 

несколько неловок – возможно, из-за спешки, вызванной театраль-

ными условиями, – в целом добивается достаточной точности пере-

вода, в то же время сохраняя ориентацию на разговорную речь, удоб-

ство произнесения. В трактовке пьесы – в ее сокращении, стилистике, 

смысловых доминантах – он, очевидно, ориентируется на требования 

режиссера Таирова; однако его перевод трагедии является не только 

текстом для театра, но и самостоятельным произведением, одной из 

интересных страниц русского Шекспира. 

Характерными чертами перевода Шершеневича, таким образом, 

стали:  

– ориентация на свободный разговорный синтаксис и лексику; 

– некоторое сокращение объема пьесы по соотношению с ориги-

налом;  

– сохранение практически в полном объеме речи главных героев, 

Ромео и Джульетты; 

– достаточная свобода переводческих замен при переводе комиче-

ских каламбуров и игры слов; 

– строгое соблюдение размера оригинала (пятистопный ямб) с ред-

ким переходом на шестистопный хорей; 

– периодическое добавление анафоры; 

– нестрогое соблюдение появляющейся рифмовки, однако тяготе-

ние к ее соблюдению в конце картин.   

Таиров, вероятно, остался доволен переводом, который отражал 

его ощущение от текста Шекспира: вскоре после премьеры в своей 

статье о спектакле он цитирует перевод Шершеневича, подтверждая 



Компаративистика / Comparative Studies 

135 

собственные тезисы [23. С. 21]. Но сам Шершеневич, очевидно, не был 

полностью удовлетворен результатом собственной работы. Неслу-

чайно он писал спустя два года после премьеры «Ромео и Джуль-

етты», размышляя о Шекспире: «Переделывать его, осовременивать 

его – вряд ли стоит. Можно еще написать нового “Ромео”, нового 

“Отелло”, оставив только фабулу. Но это всегда рискованно: можно 

написать хуже, чем у Шекспира» [13].  

Опыт работы с Шекспиром в переводах и адаптациях привел Шер-

шеневича к формулировке собственных принципов перевода, выска-

занных в 1940 г., то есть спустя почти 20 лет после работы с Таировым. 

Впервые опубликованный в 2022 г. [16], его доклад на Шекспиров-

ской конференции представляет собой выражение принципов школы 

точного перевода, сторонниками которого были также А. Радлова,  

М. Лозинский, Г. Шенгели, Г. Шпет и др. В своем докладе Шершене-

вич настаивал на соблюдении принципов равнострочия (эквилинеар-

ности) оригинала и перевода, стилистического соответствия, сохране-

ния своеобразия рифмовки, образов и лексики оригинала, продуман-

ной структуры строки без «лишних» слов, а главное – сохранения 

сложной, порой непривычной образности Шекспира.  

Протестуя против старых украшающих, многословных, вольных 

переводов, Шершеневич как будто воплощал свой завет: «Необхо-

димо переводить Шекспира, пусть ошибаясь, спотыкаясь, падая, усти-

лая своими трупами ров, через который позднейший, лучший пере-

водчик перейдет, чтоб достичь твердыни шекспировских строк» [16. 

С. 322]. Перевод «Ромео и Джульетты» стал первым шагом Шершене-

вича по пути ко все более точным переводам, какими окажутся позд-

ние переводы «Короля Джона» и «Цимбелина». А принцип «свобод-

ной театральной транскрипции Шекспира», высказанный Таировым, 

в дальнейшем плодотворно воплотился в переводах Пастернака – 

насколько вольных, настолько и популярных.  

 
Список источников 

 
1. Дроздков В.А. Dum spiro spero. O Вадиме Шершеневиче, и не только. М. : 

Водолей, 2014. 800 с.  

2. Лафорг Ж. Феерический собор / вступ. ст., пер., примеч. и библиогр.  

В. Брюсова, Н. Львовой, В. Шершеневича. М. : Альциона, 1914. 120 с.  



Сердечная В.В., Жаткин Д.Н. Вадим Шершеневич как переводчик  

136 

3. Манифесты итальянского футуризма : собрание манифестов Маринетти, 

Боччьони, Карра, Буссоло, Балла, Северини, Прателла, Сен-Пуан / пер. В. Шер-

шеневича. М. : Русское товарищество, 1914. 77 с.  

4. Маринетти Ф.Т. Битва у Триполи / пер. и пред. В. Шершеневича. М. : Уни-

версальная библиотека, 1915. 79 с.   

5. Маринетти Ф.Т. Футурист Мафарка : африканский роман / пер. В. Шер-

шеневича. М. : Северные дни, 1916. 203, 5 с.   

6. Вильдрак Ш., Дюамель Ж. Теория свободного стиха : заметки о поэтиче-

ской технике / пер. и примеч. В. Шершеневича. М. : Имажинисты, 1920. 48 с.  

7. Гюго В. Марьон де Лорм / пер. В. Шершеневича. Стеклограф. изд. М. :  

Искусство, 1940. 176 с.  

8. Шекспир В. Цимбелин / пер. В. Шершеневича; ред. М. Морозова. М.–Л. : 

Искусство, 1941. 184 с.   

9. Шекспир У. Король Джон / пер. с англ. В.Г. Шершеневича; вступ. ст., подг. 

текста и публ. Д.Н. Жаткина // Художественный перевод и сравнительное лите-

ратуроведение – XV : сб. науч. тр. М. : Флинта, 2021. С. 235–350. 

10. Шекспир У. Ромео и Джульетта / пер. В. Шершеневича, вступ. ст., подг. 

текста и публ. Д.Н. Жаткина и В.В. Сердечной // Художественный перевод и срав-

нительное литературоведение – XVII : сб. науч. тр. М. : Флинта, 2022. С. 62–

185. 

11. Жаткин Д.Н., Сердечная В.В. Вадим Шершеневич как переводчик, либ-

реттист и критик в театральном диалоге с Шекспиром // Научный диалог. 2022. 

Т. 11, № 5. С. 279–301.  

12. Шекспир У. Близнецы (по теме «Двенадцатой ночи» Шекспира) / пер.  

В. Шершеневича, вступ. ст., подг. текста и публ. Д.Н. Жаткина и В.В. Сердечной // 

Художественный перевод и сравнительное литературоведение – XVII : сб. науч. 

тр. М. : Флинта, 2022. С. 186–303. 

13. Аббат-Фанфрелюш [Шершеневич В.Г.] «Комедия ошибок» // Зрелища. 

1923. 2–7 окт. № 56. С. 10. 

14. Театр имени В.Ф. Комиссаржевской. Мнения о «Комедии ошибок»: Юрий 

Соболев, В. Шершеневич // Трудовая копейка. 1923. 27 сент. № 33. С. 4. 

15. Аббат-Фанфрелюш [Шершеневич В.Г.] Театральный дневник аббата // 

Зрелища. 1923. 5–22 апр. № 31–32. С. 21. 

16. Шершеневич В. Проблема перевода В. Шекспира / вступ. заметка, подг. 

текста и публ. Д.Н. Жаткина и В.В. Сердечной // Художественный перевод и срав-

нительное литературоведение – XVII : сб. науч. тр. М. : Флинта, 2022. С. 309–323. 

17. Коонен А.Г. Алиса Коонен: «Моя стихия – большие внутренние волне-

нья». Дневники. 1904–1950. М. : Новое литературное обозрение, 2021. 768 с. 

18. Луценко Е.М. Переводческое фиаско К.Д. Бальмонта: черновая редакция 

«Ромео и Джульетты» У. Шекспира // Шаги / Steps. 2019. Т. 5, № 3. С. 84–103. 

19. Шекспир У. Ромео и Джульетта / пер. К. Бальмонта // Солнечная пряжа : 

научно-популярный и литературно-художественный альманах / ред. И.Ю. Добро-

деева. Иваново ; Шуя : Епишева, 2012. С. 131–186.  



Компаративистика / Comparative Studies 

137 

20. Протоколы заседаний правления Камерного театра // РГАЛИ. Ф. 2030 

(Московский Камерный театр). Оп. 1. Ед. хр. 5. 75 л. 

21. Шершеневич В. Г. Великолепный очевидец : поэтические воспоминания 

1910–1925 гг. // Мой век, мои друзья и подруги. Воспоминания Мариенгофа, 

Шершеневича, Грузинова. М. : Моск. рабочий, 1990. С. 417–646. 

22. Таиров А.Я. Записки режиссера. М. : Изд. Камерного театра, 1921. 200 с. 

23. Таиров А.Я. К постановке «Ромео и Джульетты» // Культура театра. 1921. 

20 мая. № 6. С. 17–21. 

24. Коонен А.Г. Страницы жизни. 2-е изд. М. : Искусство, 1985. 446 с. 

25. Шершеневич В.Г. Критические тексты: от футуризма к имажинизму / 

сост., подг. текстов, вступ. ст. и коммент. В.А. Дроздкова, А.А. Николаевой. М. : 

Водолей, 2022. 480 с. 

26. Хроника // Культура театра. 1921. № 4. С. 56–60. 

27. Треплев Г. Камерный театр. «Ромео и Джульетта» // Вестник театра. 1921. 

№ 91–92. С. 13–14. 

28. Марголин С. Весна театральной чрезмерности // Вестник работников  

искусств. 1921. № 10-11. С. 122–124. 

29. M-ч. Шекспир в калоше: [о спектакле «Ромео и Джульетта» (пер. Шерше-

невича) в Московском камерном театре] // Театральное обозрение. 1921. № 6.  

С. 15–16. 

30. Бескин Эм. Революция и театр // Вестник работников искусств. 1921. № 7-9. 

С. 30–35. 

31. Морозов М.М. Шекспир на советской сцене // Морозов М.М. Избранные 

статьи и переводы. М. : Гос. изд-во худож. лит., 1954. С. 52–92. 

32. Державин К. Книга о Камерном театре. 1914–1934. М. : Худож. лит., 1934. 

240 с. 

33. Левин Ю.Д. На путях к реалистическому истолкованию Шекспира // 

Шекспир и русская культура. М.–Л. : Наука, 1965. С. 316–406. 

34. Shakespeare W. The Works : in 9 vols. / ed. by W. Clark, W. Wright. Cambridge ; 

London : Macmillan and Co, 1865. Vol. VII. XI, 524 p.  

35. Шекспир В. Ромео и Джульетта / пер. И. Росковшенко. М. : Тип. Грачева, 

1861. XXVI, 158 c. 

36. Шекспир В. Ромео и Юлия / пер. М. Каткова. СПб. : Тип. Бородина, 1841. 

64 с.  

37. Шекспир В. Ромео и Юлия / пер. П. Кускова. 2-е изд. СПб. : Изд. Суворина, 

1906. 160 с.  

38. Шекспир В. Ромео и Джульетта / пер. А. Григорьева. М. –Петроград : Гос. 

изд-во, 1923. 132 с.  

39. Шекспир В. Ромео и Джульетта / пер. Н. Грекова. СПб. : Тип. Калинов-

ского, 1862. 158 с.  

40. Шекспир В. Ромео и Джульетта / пер. А. Соколовского // Шекспир В. 

Шекспир в переводе и объяснении А.Л. Соколовского. Изд. 2-е. СПб. : Изд. Т-ва 

Маркс, 1909. Т. 2: Гамлет. Ромео и Джульетта. Тимон Афинский. С. 173–293.  



Сердечная В.В., Жаткин Д.Н. Вадим Шершеневич как переводчик  

138 

41. Резвый В.А. «Фальсификация Шекспира»: неизданная статья Георгия 

Шенгели о переводах Бориса Пастернака // Studia Litterarum. 2017. Т. 2, № 3.  

С. 300–333.  

42. Гаспаров М.Л. Метр и смысл. М. : Фортуна ЭЛ, 2012. 416 с.  

 

References 

 

1. Drozdkov, V.A. (2014) Dum spiro spero. O Vadime Shersheneviche, i ne tol’ko 

[Dum spiro spero. About Vadim Shershenevich, and more]. Moscow: Vodoley.  

2. Laforgue, J. (1914) Feericheskiy sobor [Enchanting Cathedral]. Translated from 

French. Moscow: Al’tsiona.  

3. Marinetti, F.T. et al. (1914) Manifesty ital’yanskogo futurizma: Sobranie mani-

festov Marinetti, Bochch’oni, Karra, Bussolo, Balla, Severini, Pratella, Sen-Puan 

[Manifestos of Italian Futurism: Collection of manifestos by Marinetti, Boccioni, Carra, 

Bussolo, Balla, Severini, Pratella, Saint-Point]. Translated from Italian by V. Shershen-

evich. Moscow: Russkoe tovarishchestvo.  

4. Marinetti, F.T. (1915) Bitva u Tripoli [Battle of Tripoli]. Translated from Italian 

by V. Shershenevich. Moscow: Universal’naya biblioteka.  

5. Marinetti, F.T. (1916) Futurist Mafarka: Afrikanskiy roman [Futurist Mafarka: 

An African Novel]. Translated from Italian by V. Shershenevich. Moscow: Severnye 

dni.  

6. Vildrak, Sh. & Duhamel, J. (1920) Teoriya svobodnogo stikha: Zametki o poeti-

cheskoy tekhnike [Theory of free verse: Notes on poetic technique]. Translated by  

V. Shershenevich. Moscow: Imazhinisty.  

7. Hugo, V. (1940) Mar’on de Lorm [Marion de Lorme]. Translated from French 

by V. Shershenevich. Moscow: Iskusstvo (Steklograficheskoe izdanie).  

8. Shakespeare, W. (1941) Tsimbelin [Cymbeline]. Translated from English by  

V. Shershenevich. Moscow; Leningrad: Iskusstvo.  

9. Shakespeare, W. (2021) Korol’ Dzhon [King John]. Translated from English by 

V. Shershenevich. In: Khudozhestvennyy perevod i sravnitel’noe literaturovedenie – 

XV [Literary Translation and Comparative Literary Criticism – XV]. Moscow: Flinta. 

pp. 235–350. 

10. Shakespeare, W. (2022) Romeo i Dzhul’etta [Romeo and Juliet]. Translated 

from English by V. Shershenevich. In: Khudozhestvennyy perevod i sravnitel’noe litera-

turovedenie – XVII [Literary Translation and Comparative Literary Criticism – XVII]. 

Moscow: Flinta. pp. 62–185. 

11. Zhatkin, D.N. & Serdechnaya, V.V. (2022) Vadim Shershenevich kak perevodchik, 

librettist i kritik v teatral’nom dialoge s Shekspirom [Vadim Shershenevich as a trans-

lator, librettist and critic in a theatrical dialogue with Shakespeare]. Nauchnyy dialog. 

11 (5). pp. 279–301.  

12. Shakespeare, W. (2022) Bliznetsy (po teme “Dvenadtsatoy nochi” Shekspira) 

[Twins (on the theme of Shakespeare’s “Twelfth Night”)]. Translated from English by 

V. Shershenevich. In: Khudozhestvennyy perevod i sravnitel’noe literaturovedenie – 



Компаративистика / Comparative Studies 

139 

XVII [Literary Translation and Comparative Literary Criticism – XVII]. Moscow: 

Flinta. pp. 186-303. 

13. Abbat-Fanfrelyush [Shershenevich, V.G.] (1923) “Komediya oshibok” [Comedy 

of Errors]. Zrelishcha. 56. p. 10. 

14. Sobolev, Yu. & Shershenevich, V. (1923) Teatr imeni V. F. Komissarzhevskoy. 

Mneniya o “Komedii oshibok” [The Vera Komissarzhevskaya Theater. Opinions about 

“The Comedy of Errors”]. Trudovaya kopeyka. 27th September. p. 4. 

15. Abbat-Fanfrelyush [Shershenevich, V.G.] (1923) Teatral’nyy dnevnik abbata 

[Theatrical Diary of the Abbot]. Zrelishcha. 5th–22th April. p. 21. 

16. Shershenevich, V. (2022) Problema perevoda V. Shekspira [The problem of 

translating W. Shakespeare]. In: Khudozhestvennyy perevod i sravnitel’noe litera-

turovedenie – XVII [Literary Translation and Comparative Literary Criticism – XVII]. 

Moscow: Flinta. pp. 309–323. 

17. Koonen, A.G. (2021) “Moya stikhiya – bol’shie vnutrennie volnen’ya.” Dnevniki. 

1904–1950 [“My element is great inner excitement.” Diaries. 1904–1950]. Moscow: 

Novoe literaturnoe obozrenie.  

18. Lutsenko, E.M. (2019) Perevodcheskoe fiasko K.D. Bal’monta: chernovaya 

redaktsiya “Romeo i Dzhul’etty” U. Shekspira [Konstantin Balmont’s translation  

fiasco: A draft edition of “Romeo and Juliet” by W. Shakespeare]. Shagi / Steps. 5 (3). 

pp. 84–103. 

19. Shakespeare, W. (2012) Romeo i Dzhulietta [Romeo and Juliet]. Translated 

from English by K. Balmont. In: Dobrodeev, I.Yu. (ed.) Solnechnaya pryazha [Solar 

Yarn]. Ivanovo; Shuya: Episheva. pp. 131–186.  

20. The Chamber Theatre. (n.d.) Protokoly zasedaniy pravleniya Kamernogo teatra 

[Minutes of meetings of the board of the Chamber Theater]. RGALI. Fund 2030. List 1. 

File 5. 

21. Shershenevich, V.G. (1990) Velikolepnyy ochevidets. Poeticheskie vospo-

minaniya 1910–1925 gg. [A magnificent eyewitness. Poetic memoirs 1910–1925].  

In: Shershenevich, V.G. et al. Moy vek, moi druz’ya i podrugi. Vospominaniya Mariengofa, 

Shershenevicha, Gruzinova [My century, my friends and girlfriends. Memoirs of Ma-

riengof, Shershenevich, Gruzinov]. Moscow: Moskovskiy rabochiy. pp. 417–646. 

22. Tairov, A.Ya. (1921) Zapiski rezhissera [Notes from the Director]. Moscow: 

Izdanie Kamernogo teatra. 

23. Tairov, A.Ya. (1921) K postanovke “Romeo i Dzhul’etty” [To the production 

of “Romeo and Juliet”]. Kul’tura teatra. 6th (20th) May. pp. 17–21. 

24. Koonen, A.G. (1985) Stranitsy zhizni [The Pages of Life]. 2nd ed. Moscow: 

Iskusstvo.  

25. Shershenevich, V.G. (2022) Kriticheskie teksty: Ot futurizma k imazhinizmu 

[Critical Texts: From Futurism to Imagism]. Moscow: Vodoley. 

26. Anon. (1921) Khronika [Chronicle]. Kul’tura teatra. 4. pp. 56–60. 

27. Treplev, G. (1921) Kamernyy teatr. “Romeo i Dzhul’etta” [The Chamber  

Theater. “Romeo and Juliet”]. Vestnik teatra. 91–92. pp. 13–14. 



Сердечная В.В., Жаткин Д.Н. Вадим Шершеневич как переводчик  

140 

28. Margolin, S. (1921) Vesna teatral’noy chrezmernosti [The spring of theatrical 

excess]. Vestnik rabotnikov iskusstv. 10–11. pp. 122–124. 

29. M-ch. (1921) Shekspir v kaloshe: [O spektakle “Romeo i Dzhul’etta” (per. 

Shershenevicha) v Moskovskom kamernom teatre] [Shakespeare in galoshes: [About 

the play “Romeo and Juliet” (trans. by Shershenevich) at the Moscow Chamber Theater]]. 

Teatral’noe obozrenie. 6. pp. 15–16. 

30. Beskin, Em. (1921) Revolyutsiya i teatr [Revolution and theater]. Vestnik rabot-

nikov iskusstv. 7–9. pp. 30–35. 

31. Morozov, M.M. (1954) Izbrannye stat’i i perevody [Selected articles and trans-

lations]. Moscow: Gos. izd-vo khud. lit. pp. 52–92. 

32. Derzhavin, K. (1934) Kniga o Kamernom teatre. 1914–1934 [Book about the 

Chamber Theater. 1914–1934]. Moscow: Khudozhestvennaya literatura.  

33. Levin, Yu.D. (1965) Na putyakh k realisticheskomu istolkovaniyu Shekspira 

[On the road to a realistic interpretation of Shakespeare]. In: Shekspir i russkaya 

kul’tura [Shakespeare and Russian Culture]. Moscow; Leningrad: Nauka. pp. 316–

406. 

34. Shakespeare, W. (1865) The Works: in 9 vols. Vol. VII. Cambridge, London: 

Macmillan and Co.  

35. Shakespeare, W. (1861) Romeo i Dzhul’etta [Romeo and Juliet]. Translated 

from English by I. Roskovshenko. Moscow: Tip. Gracheva.  

36. Shakespeare, W. (1841) Romeo i Yuliya [Romeo and Juliet]. Translated from 

English by M. Katkov. St. Petersburg: Tip. Borodina.  

37. Shakespeare, W. (1906) Romeo i Yuliya [Romeo and Juliet]. Translated from 

English by P. Kuskov. 2nd ed. St. Petersburg: Izd. Suvorina.  

38. Shakespeare, W. (1923) Romeo i Dzhul’etta [Romeo and Juliet]. Translated 

from English by A. Grigoriev. Moscow; Petrograd: Gosudarstvennoe izdatel’stvo.  

39. Shakespeare, W. (1862) Romeo i Dzhul’etta [Romeo and Juliet]. Translated 

from English by N. Grekov. St. Peterburg: Tip. Kalinovskogo.  

40. Shakespeare, W. (1909) Shekspir v perevode i ob”yasnenii A.L. Sokolovskogo 

[Shakespeare translated and explained by A.L. Sokolovsky]. Vol. 2. 2nd ed. St. Peters-

burg: Izd. Tov-va Marks. pp. 173–293.  

41. Rezvyy, V.A. (2017) “Fal’sifikatsiya Shekspira”: neizdannaya stat’ya Georgiya 

Shengeli o perevodakh Borisa Pasternaka [“The Falsification of Shakespeare”: An un-

published article by Georgy Shengeli about the translations of Boris Pasternak]. Studia 

Litterarum. 2(3). pp. 300–333.  

42. Gasparov, M.L. (2012) Metr i smysl [Metre and meaning]. Moscow: Fortuna 

EL. 

 

Информация об авторах: 

Сердечная В.В. – д-р филол. наук, доцент кафедры зарубежной литературы и 

сравнительного культуроведения Кубанского государственного университета 

(Краснодар, Россия). E-mail: rintra@yandex.ru 



Компаративистика / Comparative Studies 

141 

Жаткин Д.Н. – д-р филол. наук, профессор, заведующий кафедрой перевода и 

переводоведения Пензенского государственного технологического университета 

(Пенза, Россия). E-mail: ivb40@yandex.ru 

 

Авторы заявляют об отсутствии конфликта интересов. 

 

Information about the authors: 

V.V. Serdechnaia, Dr. Sci. (Philology), associate professor, Kuban State University 

(Krasnodar, Russian Federation). E-mail: rintra@yandex.ru 
D.N. Zhatkin, Dr. Sci. (Philology), professor, Penza State Technological University 

(Penza, Russian Federation). E-mail: ivb40@yandex.ru 
 

The authors declares no conflicts of interests. 

 

Статья принята к публикации 21.01.2024. 

 

The article was accepted for publication 21.01.2024. 



Имагология и компаративистика. 2024. № 21. С. 142–157 

Imagology and Comparative Studies. 2024. 21. pp. 142–157 

© K. Vakili Robati, 2024 

 

 
Original article 

UDC 82.091+821.111(73) +821.222.1 

doi: 10.17223/24099554/21/7 

 

Poetry of epiphany: A comparative analysis  

of James Wright’s and Sohrab Sepehri’s Poems 

 

Kiana Vakili Robati 

 
University of Auckland, Auckland, New Zealand, Kianavkl97@gmail.com 

 
Abstract. The poetry of James Wright, a modern figure in English literature 

is enriched with epiphanies and moments of deep realization within nature.  

Similarly, Sohrab Sepehri is an eminent figure of Persian literature that takes 

inspiration directly from nature and reflects epiphanic and sublime moments in 

this visitation. This article aims to first search for the mutual element of organic 

unity that is reflected in distinct ways in the epiphanic moments of the poems 

“Saint Judas”, “A Blessing”, and “The Journey” by James Wright and “Dang”, 

“Surah of Watching”, and “I am a Muslim” by Sohrab Sepehri. Then, by viewing 

the modernist elements of James Wright’s poetry this article defines Wright’s 

epiphanies as modern and Sohrab Sepehri’s as Romantic using the six criteria 

defined by Morris Beja and Robert Langbaum’s theories of modernist epipha-

nies. This article aims to depict epiphany as a powerful element in both English 

and Persian poetry that unveils a great deal about nature. The epiphanic modes 

of both poets are further viewed as to how both poetries transfer the feeling  

of sublime, epiphany, and organic unity through different eras and zeitgeists  

by implementing distinct imageries. 

Keywords: religion, nature, organic unity, Romanticism, modernism 

 
For citation: Vakili Robati, K. (2024) Poetry of epiphany: A comparative  

analysis of James Wright’s and Sohrab Sepehri’s poems. Imagologiya  

i komparativistika – Imagology and Comparative Studies. 21. pp. 142–157.  

(In Russian). doi: 10.17223/24099554/21/7 

  



Компаративистика / Comparative Studies 

143 

Научная статья 

doi: 10.17223/24099554/21/7 

 

Поэтика епифании: сравнительный анализ поэзии 

Джеймса Райта и Сохраба Сепехри 

 

Киана Вакили Робати 
 
Университет Окленда, Окленд, Новая Зеландия, Kianavkl97@gmail.com 

 
Аннотация. Поэзия Джеймса Райта, модернистской фигуры в англий-

ской литературе, богата епифаниями и моментами глубокого осознания 

природы. Точно так же Сохраб Сепехри – выдающийся деятель персид-

ской литературы – черпает вдохновение непосредственно из природы  

и отражает епифанические и возвышенные моменты этого погружения. 

Цель данной статьи – поиск общего элемента органического единства, ко-

торый по-разному отражается в епифанических моментах стихотворений 

«Святой Иуда», «Благословение» и «Путешествие» Джеймса Райта и «Дэнг», 

«Сура наблюдения» и «Я мусульманин» Сохраба Сепехри. Затем, рас-

сматривая модернистские элементы поэзии Джеймса Райта, статья опре-

деляет епифании Райта как современные, а Сохраба Сепехри – как роман-

тические, используя шесть критериев, определенных Моррисом Бежа и 

теориями модернистских прозрений Роберта Лангбаума. В данной статье 

епифания показана как действенный элемент как в английской, так и  

в персидской поэзии, раскрывающий многое в природе. В епифанических 

модусах обоих поэтов далее рассматривается то, как обе поэзии передают 

чувство возвышенного, прозрения и органического единства через разные 

эпохи и дух времени, реализуя различные образы. 

Ключевые слова: религия, природа, органическое единство, роман-

тизм, модернизм 

 
Для цитирования: Vakili Robati K. Poetry of epiphany: A comparative  

analysis of James Wright’s and Sohrab Sepehri’s poems // Имагология и  

компаративистика. 2024. № 21. С. 142–157. doi: 10.17223/24099554/21/7 

 
Introduction 

 

Epiphany is a literary phenomenon, the birth of which is often associ-

ated with modernist novels and short stories. This concept is often referred 

to as visions, insights, and realizations that suddenly come to characters  



Vakili Robati K. Poetry of epiphany 

144 

of a fictional work after a particular experience. This awareness is a crucial 

moment of fiction, making those novels and short stories that reveal an 

epiphany towards the end of the work significant, and frequently included 

in the canon as fine works of literature. Although often associated with 

novels, this sudden surge of consciousness is not unique to modernist fic-

tional works and can be seen in earlier eras, in a more religious context, not 

only within prose but in poetry as well.  

The term epiphany carries a religious connotation in its etymology it-

self. The word “epiphany” is defined in the Oxford Dictionary as the “fes-

tival commemorating the manifestation of Christ to the Gentiles” [1. P. 268]. 

The concept in this light is a celebration of the appearance of some divine 

or superhuman being in the material world. Additionally, The Encyclope-

dia of Religion defines epiphany as the Christian feast of the manifestation 

of Jesus Christ [2. P. 132–133]. For Western Christians, the feast is called 

“Epiphania” (or manifestation), while for Eastern Christians it is known as 

“fora” (or manifestation of God). Over time, the epiphany holy day has 

evolved into a celebration of the Feast of the Three Miracles, comprising 

the visit of the “Magi”, the baptism of Christ, and the miracle of transforming 

water into wine at the wedding feast of Cana. 

It was James Joyce (1882–1941) who re-introduced the term epiphany 

into the modern vernacular using it to describe the sudden and profound 

insights of Stephen Dedalus – the central character of his novel A Portrait 

of the Artist as a Young Man (1916). Joyce believed that artists used their 

insight into the events of daily life, by transmuting them into a celebration 

of humanity [3. P. 71]. What was distinctive about Joyce’s contribution  

to the evolution of the term epiphany was the secular meaning he gave to it, 

a meaning that was more closely oriented to the Greek and pagan defini-

tions of the term.  

What is now referred to as epiphany is a contribution of James Joyce 

and modernism by extension to English literature. Nevertheless, it remains 

clear that what later developed into a more secular term was originally  

a religious notion that was not seen as a literary moment. The spontaneous 

revelations in the poetry of the Romantic era, the pioneer of which was the 

great Romantic poet William Wordsworth himself. He, however, used this 

moment without coining it as “epiphany” as the moment that imagination 

struck the poet, what they referred to as the feeling of sublime. The early 

traces of what Joyce would later secularize further and reintroduce as 



Компаративистика / Comparative Studies 

145 

epiphanies are first seen in literature as the moments one realizes the “sub-

lime” and the creative, spontaneous role of the poet as is defined in the 

Romantic era as the philosophical justification of the importance of the role 

of the poet and poetry in general. These surges, later on, take on a more 

secular role in modernist novels and poetry with the master of epiphanies 

in fiction and poetry after the contribution of James Joyce in the nineteenth 

century and his reintroduction of the term. 

To observe the functioning of epiphanies in modern poetry, this article 

explores the epiphanies seen in the poetry of the famous American poet of 

the postmodern era, James Arlington Wright (1927–1980). James Wright 

was born a century later than James Joyce in Ohio to working-class parents. 

Having had a father who worked in a glass factory, poverty and suffering 

became a great concern of Wright, appearing constantly as the themes of 

his poems. The shift of Wright’s earlier poetry from a metrical systematic 

verse to a later freer style of speech is what is often noted in scholarly scru-

tinization of his poetry. In Wright’s poetry, an abrupt transformation is seen 

between the two sequential books Saint Judas (1959) and The Branch Will 

Not Break (1963). From 1963 onwards, Wright experiments with a less 

rigid language in his poetry and does not conform to the metrics rules that 

he was previously great in.  

Furthermore, it is worth noting that this alteration is seen by some critics 

as not purely a change of composition but a collection that is altogether 

“much less certain,” with poems that now doubt “their ability to say exactly 

what they mean… bringing into themselves a meaning of what they have 

failed to say” [4. P. 165]. This self-consciousness concerning Wright’s poetry 

is significant in that the modern rejection of one evident truth is denied, 

casting a shadow on the belief in certainty, truth, and signification.  

Another shift that scholars point out as an alteration between these two 

approaches to poetry is the subject matter that was always about real life 

and ordinary people who faced suffering, pain, and death. In his most recent 

work, however, there seems to be an imaginary realm altogether that shat-

ters the boundaries of the human and non-human that existed in his earlier 

works of poetry. Scholars traced in works after Saint Judas “a symbolic 

world or a self-contained poetic universe” that heavily contrasted with the 

subject matter of his poetry that only stuck to a “reality composed of men 

and women… usually located in the American Midwest, Ohio, and Minne-

sota where Wright [had] spent a considerable amount of time” [5. P. 128]. 



Vakili Robati K. Poetry of epiphany 

146 

The cautious poet of Saint Judas, who did not talk in his poetry about any-

thing but the already familiar, suddenly began creating an imaginative 

realm of creation in which the human and the non-human could interact. 

Different articles and papers also hint at the shift in tone in James 

Wright’s poetry. They describe a tonal transformation in his poetry from 

Saint Judas to The Branch Will Not Break that they refer to as “an intensi-

fication of vision… [that is] prophetic” compared to the once “conversa-

tional and quiet”tone of his early poetry [5. P. 130]. It appears that a great 

deal changed in the poetry of James Wright over a period shorter than  

a decade. His tone shifts, his subject matter is now imaginary, and he was 

now experimenting with a freer speech that defied the metrical rigidities of 

poetry.  

Another poet that is famous for the sudden shift of subject matter in his 

poetry is the Iranian poet Sohrab Sepehri (1928–1980). Sepehri was born 

in Kashan on October 7, 1928; a very talented artist and a gifted poet, 

Sepehri shot to stardom with the publication of The Water’s Footfall (  صدای

آب   and (مسافر) which was subsequently followed by The Traveler (پای 

The Green Volume (حجم سبز). A pioneering poet, he utilized western forms 

and deconstructed the normal way of poetry. His use of new forms in poetry 

makes him complicated to understand. Yet, readers find themselves so attached 

to him and his poetry that there remains no room for boredom. Readers are 

so immersed in his poetry that they sometimes forget the world of realities 

and experience a fresh recognition of man and the whole universe. 

These images that we now have of James Wright as a creator of a new 

imaginary universe and Sohrab Sepehri as a mystic have undergone signifi-

cant changes compared to the earlier versions of their poetry. Literary  

researchers point out the fact that Sepehri, like Wright who would stick to 

the familiar and the tangible in his early poetry, would constantly question 

any belief in the transcendental or religion. He would tease his teenage 

years and refer to them as “religious jokes” solely based on blind imitations 

of the rigid rituals of his seniors [6. P. 216]. Sepehri in his early adulthood 

was reluctant to accept any religious ideas and this is directly reflected  

in his first two books published in his early adulthood.  

Scholars point to a non-religious theme in the collections The Death  

of Color (مرگ رنگ) and The Life of the Sleepers ( هازندگی خواب  ) a lack of  

a positive outlook on life. This is reflected in Sepehri’s escape to absurdism, 

skepticism, and overall disappointment in the universe and its signification 



Компаративистика / Comparative Studies 

147 

[6. P. 216]. As scholars note, however, his poetry later opened room for  

a return of the belief in transcendence. His two collections The Downpour 

of Sunshine (آوار آفتاب) and The East of Sorrow (شرق اندوه) suggest we respect 

the religious beliefs of others even though he and his reader do not particu-

larly agree with them showing “sophist tendencies substituting his earlier 

biased and judgmental outlooks on religion, opening up space for the return 

of religion in his poetry” [6. P. 218]. This acceptance of faith later turns 

into the mysticism that we now associate with Sohrab Sepehri. In his later 

work, Water’s Footfall, for instance, scholars note that “he reaches his final 

approach to life which is not based on a verbal or religious imitation, but 

rather a poetic intuition towards tradition and the understanding of his so-

ciety… us[ing] beautiful religious and mystical images to paint the picture 

of his new belief” [6. P. 224]. This negation of the transcendental now be-

comes a source of inspiration for Sepehri, just like Wright’s poetry in which 

the boundaries would be shattered and an imaginary universe would be al-

lowed in which a belief of anything beyond human would be explored.  

Needless to say, the later versions of Wright and Sepehri as poets are 

what we now regard them with. In their later poetry, realism becomes less 

fixed and nature becomes significant in that it is not only there as an object, 

but also it points to the poet himself and teaches him about himself and life, 

even though there is a religious return in Sepehri’s poetry that Wright lacks 

in his later poetry. The specific example of a rose in the case of Sepehri or 

a spider in the case of Wright would now become a source of signification 

for much deeper meanings – the source of which could be God for Sepehri 

and the higher self of the poet for Wright unlike their resistance in their 

earlier poetry to accept revelations and transcendental meanings.  

Although the transformation of Wright and Sepehri resembles an epi-

phanic moment in their poetries, the role of epiphany in their poetry has 

rarely been observed. Focusing more on the shifts and transformation of 

the viewpoint of these two writers concerning religion, modernism, and 

Romanticism, there is seldom exploration of moments of epiphany in their 

poetries and even less as to comparisons among the quite similar poets that 

both experiment with nature and bring clear, beautiful, and meaningful  

imageries in novel ways for the reader. This article aims to better compre-

hend the transformation of these two writers in their poetries in light of the 

moments of epiphany that are so well captured in their later works. This com-

parison is significant in that not only would the poets’ worldviews and 



Vakili Robati K. Poetry of epiphany 

148 

poetries be understood in a better light, but also in that the way epiphanies 

function in different languages and works of literature would be a contri-

bution to world literature as it examines the similarities and the distinction 

of epiphanies and their reflections in the poetry of the two prominent poets 

in English and Persian literature – James Wright and Sohrab Sepehri. 

 

Discussion 

 

To compare the epiphanic moments of the poetry of James Wright and 

Sohrab Sepehri, this article utilizes the American comparative approach in 

which a thematic analysis would be considered concerning the resem-

blances and alterations in the manner that the epiphanies are included.  

According to one of the most significant books written on comparative  

literature, Introducing Comparative Literature (2014), thematization is the 

core framework of the American comparative method that can be carried 

out through close reading.  

Since meaning is created by the author and reader in a work of literature, 

a literary theorist can use thematization to detect “patterns of association 

or exclusion that give the themes of a work their active role in generating 

new meanings” [7. P. 77]. As a framework that allows scholars explore 

freely and yet keep certain guidelines to justify the similarities and distinc-

tions in meanings among languages, cultures, and society, the American 

school of comparative literature is suitable for this article in its thematic 

observations. The comparative analysis is carried out to compare “one  

literature with another or others… [and] with other spheres of human  

expression” [7. P. 3] as Henry Remak, a forerunner of the American school 

of Comparative Literature, writes.  

This American method is chosen in this article because of its dedication 

to topics that observe not the formal structures of the poems, but themes 

and recurring moments and elements within works that would link and dis-

tinguish works of literature. The American method is utilized in this article 

by closely reading the themes and concurrent elements within the poems 

of James Wright and Sohrab Sepehri. The article does so by scrutinizing 

the poets’ relationships with nature, the subject matters of their poems, and 

their precise moments of epiphanies.  

The book Patterns of Epiphany in Poetry (1997) describes the function 

of epiphanies in poetry, their origins, and their meanings. This book defines 



Компаративистика / Comparative Studies 

149 

epiphanies as “puzzling but privileged moments, sudden gifts of vision, 

when one’s feeling of aliveness intensifies and the senses quicken” [8. P. 1]. 

This vision has been often heavily associated with poets due to their power 

of imagination. The Romantic era revolves around the philosophy that the 

poet is the one who can capture the moment of sublime (what we now call 

epiphany) in the voice of a poem. This concept has been named differently 

but used more or less in the same manner since Romanticism: “Wordsworth 

called these ultimate moments ‘spots of time’; James Joyce dubbed them 

‘epiphanies,’ and Joyce’s term has been widely adopted among English 

speakers” [8. P. 1]. It is hard to imagine a way to label epiphanies that are 

all unique to each poet and try to group them into different categories. 

However, certain elements can be taken into consideration that could make 

the comparison between epiphanies of different poems easier.  

Scholars often categorize epiphanies into three distinctive groups: 

Wordsworthian, Arnoldian, and Coleridgean epiphanies. While Words-

worthian epiphanies are often “radiant… [and] dramatic… consciously 

‘apocalyptic’ or world transforming” [8. P. 25], Arnoldian epiphanies try 

to bridge binary oppositions by combining them and making them inter-

changeable. These two approaches to depicting epiphanic moments, one 

very geometric and apocalyptic, and the other two-sided and dual with an 

emphasis on conflict and opposites, there is a third group that resembles 

and links the poetry of James Wright and Sohrab Sepehri – an epiphany 

which is none other than the Coleridgean epiphany. 

This category of epiphany consists of the visions that bring a specific 

element within nature to a universal truth about humanity. The Coleridgean 

epiphany consists of “an organic unity whose parts and functions recipro-

cally interact… [in which can be seen] faith in the vital harmoniousness of 

the imagination…” [8. P. 43]. The sense of connection and harmony is not 

necessarily transcendental, but it is rather a link between living elements 

that can share universal experiences as we see in the poetry of James 

Wright, or mystical as in the poetry of Sohrab Sepehri. Further, as Morris 

Beja in his book Epiphany in the Modern Novel describes the modern epi-

phany in opposition to the Romantic epiphany, the criteria of incongruity – 

that is the irrelevance of the topic to the object that triggers it – and the 

criteria of insignificance that focuses mainly on the triviality of that object 

matter greatly in modern epiphanic modes after James Joyce matter. This 

observation must take place in the comparison of these two epiphanies 



Vakili Robati K. Poetry of epiphany 

150 

followed by the added four elements of Robert Langbaum (1924–2020) to 

Beja’s theory: psychological association, momentousness, suddenness, and 

fragmentation (or the epiphanic leap) [3. P. 341] that further point to the 

modernist’s distancing from religion and their fragmentary structures that 

are a formalist reflection of the modernist uncertainty. The elements  

of Wright’s and Sepehri’s poetry are further to be sought concerning how 

the epiphanies become Coleridgean, or in other words, how both of these 

works share a kind of epiphany that links nature to transcendence or uni-

versality, and of course, their dissimilarities. 

James Wright was always observant about the nature around him. From 

his early poetry that was set in Ohio to his later more imaginative subjects, 

the elements of nature always ruled his poetry. Let us, for instance, take  

a look at an excerpt of the famous early poem of Wright, “Saint Judas” 

after which his meter, subjects, and beliefs transformed: 
 

Banished from heaven, I found this victim beaten,  

Stripped, kneed, and left to cry. Dropping my rope  

Aside, I ran, ignoring the uniforms:  

Then I remembered bread my flesh had eaten, 

The kiss that ate my flesh. Flayed without hope,  

I held the man for nothing in my arms [9. P. 38]. 
 

The epiphanic moment here might not be positive or particularly set in 

nature and an encounter with nature. Aiming to kill himself, the poet here 

encounters a man that is beaten and forgets about himself to kill the victim 

with his rope to rid him of his pain. However, realizing the loneliness of 

that man and his own and understanding in a moment that they both have 

reasons to die and live for, the poet holds the victim in his arms after his 

epiphany, in an act that connects the bodies and metaphorically portrays 

the universality of human suffering. The moment that Wright reaches  

an epiphany, he brings it to a resolution by uniting to the pain of another 

and allowing that dark moment to link these two ordinary outcasts that are 

strikingly eccentric as the subjects of poetry to reveal a universal organic 

unity in humanity.  

Although the organic unity has a darker theme compared to the subject 

and lessons of the Coleridgean epiphany, loneliness and humanity are still 

able to link people and connect them all to the world around them, causing 

the poet not to want to kill himself or the victim any longer. Another  



Компаративистика / Comparative Studies 

151 

example can be seen in his later poetry in which nature returns to his poetry 

and he observes a spider which leads to his moment of epiphany. This  

excerpt is taken from his later poem “The Journey” (1963) after his famous 

transformation in style and content: 
 

Many men 

Have searched all over Tuscany and never found 

What I found there, the heart of the light 

Itself shelled and left, balancing 

On filaments themselves falling. The secret 

Of this journey is to let the wind 

Blow its dust all over your body, 

To let it go on blowing, to step lightly, lightly 

Through your ruins, and not lose 

Any sleep over the dead, who surely 

Will bury their own, don’t worry [9. P. 46–47]. 
 

Looking at the spider’s web, which is arguably one of the smallest yet 

most systematic systems of nature, James Wright understands more about 

the human condition as a poet unlike “many men” and reaches the epiphany 

that men should imitate nature and behave as the spider does. The epiphany 

is reached here when the light manner of the spider is observed that goes 

along with the flow. This becomes a modernist epiphany that “serves as  

a means of expressing the anxieties and fears of the age, or, otherwise, as a way 

of eluding or escaping in an often failed attempt to find meaning” [10. P. 75]. 

The metrics of Wright’s poetry might point to a freer style and hint at  

a lack of signification or the ability to convey it. However, the belief in the 

harmoniousness of nature remains in the poetry as the poet finds a solution 

to the anxiety of the modernist era which is to stay flexible and in flow with 

the natural ebbs and flows of our lives that function like nature.  

The final poem analyzed in this article would be “A Blessing” (1963) 

from his later collection The Branch Will Not Break. In this poem, the poet 

is riding to a forest only to find two beautiful ponies awaiting his company. 

In this instance, he thinks to himself how lonely they ought to be. Never-

theless, not long after he realizes that he is just as lonely as them and they 

are all connected in this experience when he says: 
 

Suddenly I realize  

That if I stepped out of my body I would break 

Into blossom [9. P. 3]. 



Vakili Robati K. Poetry of epiphany 

152 

Not only is he in awe of nature and the beauty of the ponies, but he  

is also now a part of that nature itself and linked organically to all of its 

elements in that moment of epiphany. His symbolism is also no longer dark 

in that a “blossom” is a symbol of possibilities and potentials that he has 

yet to uncover. 

Even though the themes of Wright’s earlier poetry often included pain, 

sorrow, and poverty, or loneliness and separation of late, the moments are 

often connected via different elements within nature that are small and  

insignificant to a common person, but for the poet create a universe of 

meaning that strikes the poet in his epiphany of realizing this organic unity. 

The nature reflected in his poetry might be indifferent to humankind unlike 

the Romantic caring and kind nature of Sohrab Sepehri’s poetry, but it is 

prominent and organically connected.  

Sohrab Sepehri was also deeply moved by nature in his poetry, being 

the Child of Nature. Like James Wright, Sepehri regards great respect for 

nature and whatever is relevant to it. He looks at Nature and the creatures 

within it in the manner of a lover who sees no faults in his beloved. Believing 

that one has to plant the flower of love in his heart for the entire universe, 

he claims that love is everything. Sohrab Sepehri is famous for being well-

versed in Buddhism, mysticism, and western traditions. He is known for 

his mingling of western concepts with eastern ones, thereby creating a kind 

of poetry unsurpassed in the history of Persian literature. Like James 

Wright, Sohrab Sepehri experimented with new forms to express his 

thoughts and feelings.  

Similar to the later James Wright, the more recent Sohrab Sepehri com-

bines the imaginary with the real and shatters the boundaries in a way that 

each time one reads his poetry, a bottomless ocean of meaning could be 

found in his poetry that shifts based on the new understanding of the reader. 

Both writers avoid making judgments like Shakespeare, and in their poetry, 

there is nothing good or bad, rather the perception itself that makes it so.  

In James Wright’s poetry, the subjects become inhuman or so-called 

frowned-upon agents like prostitutes, lesbians, murderers, and drunks.  

Alternately, in the worldview of Sohrab Sepehri, beauty is no longer an 

abstract concept; it becomes a human one, creating and strengthening the 

people. Therefore, he invites us to wash our eyes and view the world dif-

ferently. Sepehri left us with a miracle of words and meanings, and sudden 

transformation or understanding is always there to feel.  



Компаративистика / Comparative Studies 

153 

From the earlier, darker poetries of Sohrab Sepehri that was more skep-

tical and gravitated towards absurdism, there is seen in this particular poem 

in Eight Books (هشت کتاب) called “Dang” (دنگ) the excerpt of which is as 

follows: 
 

Dang…, dang… 

Moments pass. 

What passes, never returns. 

There is a story that will never 

Be started again. 

It is like an unanswerable question  

Is stuck to the cold lip of time.  

I get up quickly. 

To hang, on the wall of this moment  

In which everything has the color of joy, 

Something that will remain [11. P. 37–39]. 
  

  ...دنگ...، دنگ

 .لحظه ها میگذرد

بگذشت، نمی آید بازآن چه  . 

ای هست که هرگز دیگرقصه  

 .نتواند شد آغاز

پاسخمثل این است که یک پرسش بی   

 .بر لب سرد زمان ماسیده است 

 تند برمی خیزم 
 

 تا به دیوار همین لحظه که در آن همه چیز 

 ،رنگ لذت دارد، آویزم

 آنچه می ماند در این جهد به جای
 

In this poem, Sepehri reaches an epiphany with the sound of the clock. 

It might not be necessarily positive or about nature, especially because this 

is written at a time that he was not yet a mystic. He is nonetheless realizing 

the fleeting of each moment and realizes that those particular moments  

are connected and if he smiles or touches his lover, those instants would  

be immortal in time while the rest, like his sorrows and disappointments, 

would be meaningless and unconnected.  

As his theory develops and he becomes a mystic, this epiphany is often 

associated with nature and seen when no one else but him can see, just like 

the spider that only Wright could associate with a deeper meaning about 

nature. This excerpt is from his famous poem “Surah of Watching” (  سوره

 :which is a good example of this theme ( تماشا



Vakili Robati K. Poetry of epiphany 

154 

We were under a willow. 

I picked a leaf from the branch above my head and said: 

Open your eyes, do you want a better sign? [12. P. 17–18]. 
 

 .زیر بیدی بودیم

 :برگی از شاخه بالای سرم چیدم، گفتم
 چشم را باز کنید، آیتی بهتر از این می خواهید؟ 
 

Here in this poem, the fallen leaves of a tree function as a triggering 

incident. However, it seems that only the speaker is open to such revelation 

or epiphany. The rest fail to realize the prophecy of this moment.  

It is in this moment that the epiphany distinguishes the poet from the 

rest that sees the leaf and the rose as “natural facts [that] are useless” since 

they are now related to the poet’s thoughts. A rose is just a rose until intel-

lectually man has perceived that rose is also rose and devotion [13. P. 18]. 

In other words, we need poets and their moments of epiphany to remind 

the blind world of the beautiful and meaningful nature that surrounds them. 

Sepehri’s worldview becomes in his later years “mystical and ‘quantum-

based’… in which all beings animate or inanimate” are linked “beyond 

boundaries… with only an organic whole” [14. P. 205]. This Coleridgean 

belief in the connectedness of all living copula is seen in Sepehri’s later 

poetry and is now deeply associating nature with signs pointing to tran-

scendence.  

In his poem, “I Am a Muslim” (من مسلمانم), Sepheri takes his philosophy 

one step further intermixing religion, mysticism, and nature unique to the point 

that the name of religious rituals and acts are intermingled with the name 

of the elements within nature. After saying “I am a Muslim (من مسلمانم),” he 

immediately says, “My qibla is a red rose. My prayer mattress a fountain, 

my seal of prayer, light ( ام یک گل سرخ. جانمازم چشمه، مهرم نورقبله  )” [15. P. 2]. 

It is not accidental that the moment he testifies to his religion in his poetry, 

he immediately undergoes an epiphany that combines all elements of his 

Islamic traditions with nature. He sees religion in a new light, meaningful 

and no longer a joke, religion becomes nature itself and the organic unity 

that he believes in brings humans, transcendence, and every single part of 

nature together, under one harmonious roof – the roof of the endless sky. 

Although Sepehri takes a step back towards religion and mysticism, his 

belief in the organic unity and the harmoniousness of nature is similar  

to Wright’s belief in nature and the universality of every living being inside 

it. Coleridgean in nature, Sepehri’s and Wright’s epiphanies are closely  



Компаративистика / Comparative Studies 

155 

associated with the natural world, and the poet’s imagination according  

to them can have visions of the organic unity that many lack. 

The incongruity and the insignificance of the subject matter are re-

flected in Wright’s poetry when we see animal subjects or small spiders 

compared to Sepehri’s feeling of sublime after his encounter with moun-

tains, skies, and enormous forces within nature that produce an epiphany 

in his poetry. Although both poets point to an organic unity at hand in nature, 

Sepehri claims a harmonious imagery and structure in his poetry that Wright 

intentionally avoids in his later poetry to reflect the modernist anxieties. 

Further, nature is seen in the eyes of Sohrab Sepehri, the elements become 

mystical and religious. He prays in front of the mountain, intermingling 

religion with nature and transcendence, while Wright’s epiphanies bring 

him back to himself and become psychological when he gets stuck in his 

spiderweb of thoughts and modernist fears. 

The similarities in Wright’s poetry are drawn between small elements 

of nature and the psychological problems of the modern man that he in-

stantly learns the solution to from his objects. Wright’s epiphanies become 

momentary and sudden while Sepehri’s epiphanies are more observatory 

and based on a pause on the objects (elements of nature in his poetry) that 

trigger those realizations, making Sohrab Sepehri’s epiphanies Romantic, 

and James Wright’s modern. Moreover, the organic unity that both of them 

witness in their poetry and their subject matters of nature are the same de-

spite their different Romantic and modernist approaches to it. The epiphanies 

in this sense are both Coleridgean, with Wright’s modernist epiphanies, and 

Sohrab Sepehri’s Romantic ones. 

 

Conclusion 

 

James Wright and Sohrab Sepehri demonstrate their skills in their pow-

ers of observation, imagery, and expression of feeling. In Sepehri’s and 

Wright’s poetry, epiphany or a sudden revelation of truth is inspired by  

a seemingly trivial incident. Although these two poets might not see eye to 

eye in religious matters, both Sepehri as a mystic and Wright as an atheist 

believe in nature and in its power to shed light on the organic unity that the 

world revolves around according to them.  

These moments are depicted in their poetries as moments of epiphany 

when a small insignificant subject matter would strike the eye as it differs 



Vakili Robati K. Poetry of epiphany 

156 

compared to the habitual sight of the background. A particular element of 

nature that stands out becomes a source of signification, that allows the 

reader to learn things about different aspects of life and the nature of him-

self and every humankind in nature as well. In the case of the Modernist 

epiphanies of Wright, these epiphanies are triggered by incongruous and 

insignificant objects that cause sudden, momentous reactions that are re-

flected fragmentarily and in a more chaotic writing style. In the case of Sohrab 

Sepehri’s poems, however, the objects in nature are sacred, they are sub-

lime and often large elements within nature that trigger this feeling. They 

are often connected to religious and transcendental notions or give a sense 

of religiosity to the moment of the epiphany. The style is also harmonious 

and all elements are retrospectively observed over the course of the poem, 

unlike the fast psychological reactions of the modernist epiphanies. 

Although Wright’s epiphanies tend to be more modernist and Sepehri’s 

more Romantic, organic unity is the one element that connects these two 

poets’ epiphanies in their encounters with the shared subject matter of na-

ture. These epiphanies remind the poets of the organic unity that brings 

nature, humankind, and the divine together even though for Wright the 

world is like a spider web that leads to the nature of humanity while  

for Sohrab Sepehri the simplified choice of a rose is seen as something so 

organically united that connects life, the poet, and the transcendental.  
 

References 
 

1. Liebeck, H. & Pollard, E. (2000) Oxford Paperback Dictionary. Oxford Univer-

sity Press. 

2. Eliade, M. & Adams, C.J. (1987) The Encyclopedia of Religion. In 16 vol. Vol. 5. 

New York: Macmillan Publishing Company. 

3. Beja, M. (1971) Epiphany in the Modern Novel. Seatle: University of Washing-

ton Press. 

4. Wiman, C. (1998) Fragments of a Hammer: James Wright. The Sewanee Review. 

106 (1). pp. 164–172. 

5. Mills Jr., R.J. (1964) James Wright’s Poetry. New Chicago Writing and Art.  

17 (2/3). pp. 128–143. 

6. Iqbal, F. (2007) I am a Muslim; Religious Implications in Sohrab Sepehri’s  

Poetry. Ghal-o Maghal (2007). pp 216–226. 

7. Dominguez, C., Saussy, H. & Villanueva, D. (2014) Introducing Comparative 

Literature: New Trends and Applications. New York: Routledge. 

8. Bidney, M. (1997) Patterns of Epiphany: From Wordsworth to Tolstoy, Pater, 

and Barrett Browning. Carbondale: Southern Illinois University Press. 



Компаративистика / Comparative Studies 

157 

9. The World’s Poetry Archive. (2012) James Arlington Wright – poems. [Online] 

Available from: https://www.poemhunter.com/i/ebooks/pdf/james_arlington_wright_ 

2012_5.pdf 

10. Maka-Poulain, E. (2015) Literary Epiphany in the Poetry of W.B. Yeats. Kato-

wice: University of Silesia in Katowice. 

11. Sepehri, S. (2010) Dang. In: Sepehri, S. Eight Books (Hasht Ketab). Gofteman 

Andisheh Mo’aser. pp. 37–39. 

12. Sepehri, S. (2021) Sureh Tamasha. In: Sepehri, S. Hajm-e Sabz. [Online]  

Available from: https://aftamat.com 

13. Smith, B.L. (1968) Emersonian Epiphanies in Whitman. Fresno State College. 

14. Alizadeh, N. & Baqinezhad, A. (2010) Intuition, Symbolism and the Poetry  

of Sohrab Sepehri. Majaleye Boostan-e Adab (2010). pp. 201–221. 

15. Sepehri, S. (2014) “Seda-e Pa-e Ab”. [Online] Available from: zoon.ir 

 

Information about the author: 

K. Vakili Robati, master, PhD candidate (Philology), University of Auckland (Auck-

land, New Zealand). E-mail: Kianavkl97@gmail.com 

 

The author declares no conflicts of interests. 

 

Информация об авторе: 

Вакили Робати К. – магистр, кандидат PhD (Philology) Университета Окленда 

(Окленд, Новая Зеландия). E-mail: Kianavkl97@gmail.com 

 

Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 

 

The article was accepted for publication 28.01.2024. 

 

Статья принята к публикации 28.01.2024. 

 

 



Имагология и компаративистика. 2024. № 21. С. 158–185 

Imagology and Comparative Studies. 2024. 21. pp. 158–185 

© У Ваньин, 2024 

 

 
Научная статья 

УДК 82.091+821.161.1+821.581 

doi: 10.17223/24099554/21/8 

 

Проблемы изучения творчества и переводов  

лирики В.А. Жуковского в Китае: 1990-е гг. 

 

Ваньин У 

 
Томский государственный университет, Томск, Россия, 815054635@qq.com 

 
Аннотация. Обозначены основные этапы изучения личности и твор-

чества В.А. Жуковского в Китае. Предметом специального рассмотрения 

становятся материалы, вышедшие в 1990-х гг. В центре внимания оказы-

ваются статья китайского литературоведа Кэбина «Северный Орфей –  

О вкладе Жуковского в развитие русской поэзии», деятельность Жуков-

ского-критика, получившая отражение в «Истории русской литературной 

критики», изданной на китайском языке. Подробно анализируются произ-

ведения Жуковского из антологии «Русские поэты. Избранные стихотво-

рения». Раскрываются особенности переводческих стратегий Чжан Цаожэня, 

связанные с передачей внутреннего метасюжета и эстетики жизнестрои-

тельства русского поэта. 

Ключевые слова: русско-китайские взаимосвязи, Жуковский, русская 

романтическая лирика, переводческая рецепция, Чжан Цаожэнь, эстетика 

жизнестроительства 

 
Для цитирования: Ваньин У. Проблемы изучения творчества и переводов 

лирики В.А. Жуковского в Китае: 1990-е гг. // Имагология и компаративи-

стика. 2024. № 21. С. 158–185. doi: 10.17223/24099554/21/8 

  



Компаративистика / Comparative Studies 

159 

Original article 

doi: 10.17223/24099554/21/8 

 

Problems of studying the oeuvre and translations  

of Vasily Zhukovsky’s lyrics in China: The 1990s 

 

Wu Wanying 
 
Tomsk State University, Tomsk, Russian Federation, 815054635@qq.com 

 
Abstract. The article dwells on the most important stages of studying  

the biography and oeuvre of Vasily Zhukovsky in China, with the focus on the 

1990s. The reception of Zhukovsky’s oeuvre in China is reconstructed through 

the reference to the article “Northern Orpheus – On Zhukovsky’s Contribution 

to the Development of Russian Poetry” by the famous Slavist Cabin (1990), the 

translation of the poems from the anthology “Russian Poets. Selected Poems” 

(1992), the reflection on Zhukovsky’s activity as a critic in the “History of Rus-

sian Literary Criticism” published in Chinese (1999). Special attention is given 

to the translations of Zhukovsky’s poems “Friendship”, “The Ring of the Soul-

Maiden”, “The Charm of Days Gone By”, “Spring Feeling”, “March 9, 1823”, 

included in the above-mentioned anthology. The very choice of these works 

allows presenting Zhukovsky to the Chinese reader as an author of landscape 

and love song-based lyrics and as a master of allegorical, natural philosophical 

and self-psychological poetry. The analysis raises the question of the evolution 

of Zhukovsky as a poet and the peculiarities of Zhang Caoren’s translation  

strategy. The article analyzes the poetics of the translated poems, their correla-

tion with the figurative and genre system of Russian romanticism, and the pe-

culiarities of their reception by the Chinese reader. In general, we can say that 

Zhang Caoren’s translation of Zhukovsky’s poems aims at a fairly complete 

rendering of Zhukovsky’s texts. The main difference from previous translators, 

however, lies primarily in the specific interpretation of Zhukovsky’s works. 

Zhang Caoren seeks to reveal both external and internal psychological subject 

of Zhukovsky’s lyrics. Zhang Caoren emphasies the life-building aesthetics of 

Zhukovsky’s poetry, based on the interrelation and complementary unity of his 

aesthetic and behavioral texts, which represents a new stage in the reception  

of Zhukovsky’s work in China. The inner plot of Zhukovsky’s poems in the 

Chinese anthology is built up through an appeal to the image of friendship,  

the inclusion of the lyrical hero in the process of creative self-determination, 

the use of motifs of lost love and revitalizing memory, the reflection of the  

lyrical self in the face of nature and death – all this reveals the autobiographical 

basis of Zhukovsky’s lyrics, his artistic philosophy of life and creativity. Zhang 

Caoren has managed to reflect the aesthetic features of Zhukovsky’s lyricism, 



Ваньин У. Проблемы изучения творчества и переводов лирики В.А. Жуковского  

160 

dating back to the folklore song, and convey the external and internal leitmotif 

and melody of his lyrics, self-reflexivity and self-psychologism, its characteris-

tic themes, motifs and images. At the same time, Zhukovsky’s generalized-psy-

chological imagery and vocabulary in translation become more concrete and 

detailed, aimed at visual-emotional perception of the artistic text. Zhang 

Caoren’s translations of Zhukovsky’s poems are perceived as the basis for the 

formation of the text of Russian literature in China in the late 20th century. 

Keywords: Russian-Chinese relations, Zhukovsky, Russian romantic lyrics, 

translation reception, Zhang Caoren, aesthetics of life-building 

 

For citation: Wu Wanying. (2024) Problems of studying the oeuvre and trans-

lations of Vasily Zhukovsky’s lyrics in China: The 1990s. Imagologiya  

i komparativistika – Imagology and Comparative Studies. 21. pp. 158–185.  

(In Russian). doi: 10.17223/24099554/21/8 

 
История изучения русской литературы и ее переводов в Китае 

насчитывает более столетия. Она начинается с переводов трех басен 

И.А. Крылова на китайский язык в 1900 г. и сокращенного перевода 

«Капитанской дочки» А.С. Пушкина в 1903 г. [1]. Одним из первых 

переводчиков русской литературы стал известный писатель, осново-

положник современной китайской словесности Лу Синь (1881–1936). 

В период 1900–1960-х гг. русская литература по количеству переве-

денных произведений занимала ведущее место в Китае, что объясня-

лось как характером русско-китайских литературных и культурных 

взаимосвязей, так и формирующейся социалистической идеологией 

двух стран [2. C. 51, 52]. В это же время в Китае сложилась традиция 

биографического и тематического подхода к изучению творчества ве-

дущих русских писателей, осмыслению эстетических законов преем-

ственности в отечественном историко-литературном процессе [3. C. 112, 

116]. В этой связи кажется вполне закономерным возникший в китай-

ской культуре интерес к личности и творчеству В.А. Жуковского.  

Первое обращение к поэзии Жуковского в Китае относится к сере-

дине XX в. В это время, в 1954 г., китайскими переводчиками Цзян 

Лу (1920–2022) и Сунь Вэем (1917–2014) была переведена хрестома-

тия по русской литературе, в первый том которой вошли четыре про-

изведения Жуковского: элегия «Сельское кладбище», «Певец во стане 

русских воинов», баллада «Светлана», стихотворение «Море» [4. C. 213–

219]. Знакомство китайского читателя с лирикой «первого русского 

романтика» началось именно с этих стихотворений. C появлением 



Компаративистика / Comparative Studies 

161 

данной хрестоматии связано начало формирования целостного текста 

русской литературы в Китае, основу которого составила поэзия и проза 

авторов XVIII–XIX вв.: М.В. Ломоносова, Г.Р. Державина, Н.М. Карам-

зина, А.С. Пушкина, М.Ю. Лермонтова, Н.В. Гоголя, И.С. Тургенева, 

А.И. Герцена, А.Н. Островского, Ф.М. Достоевского, Л.Н. Толстого, 

А.П. Чехова и др.  

В 1958 г. в Китае вышел труд под названием «Классики русской 

литературы» [5]. Он представлял собой перевод книги «Классики рус-

ской литературы: критико-биографические очерки», изданной под ре-

дакцией Л.И. Тимофеева в 1953 г. [6]. Творческая биография Жуков-

ского, представленная в этом издании, была переведена на китайский 

язык известной слависткой Сюй Чжифан (1932–2022). Данная книга 

отразила интерес китайской литературы и культуры к русской клас-

сической литературе, в частности к романтической лирике первой 

трети XIX в., ее типологии и жанровой системе. 

Второй этап в рецепции творчества Жуковского в Китае прихо-

дится на 1980-е гг. В этот период появляется статья Чжан Вэйминя 

«Краткое рассмотрение творчества Жуковского и ранней русской ро-

мантической литературы» (1981), в которой исследуется генезис рус-

ской романтической лирики и анализируются элегия поэта «Вечер», 

стихотворения «Таинственный посетитель», «Море», баллады «Свет-

лана» и «Эолова арфа» [7]. Спустя год выходит статья исследователя 

Лу Куня «Жуковский и Пушкин» (1982), посвященная влиянию ли-

рики Жуковского на становление поэтической системы Пушкина и 

формирование «школы гармонической точности» в русской поэзии 

первой трети XIX в. [8. C. 113]. В 1984 г. переводчик и исследователь 

русской литературы Цинь Дежу публикует статью «Жуковский и его 

“Певец во стане русских воинов”». В ней автор рассматривает «Певца 

во стане русских воинов» как образец русской патриотической ли-

рики, явившейся откликом на события Отечественной войны 1812 г. 

[9. C. 21]. В 1985 г. впервые отдельным изданием вышли «Избранные 

стихотворения» В.А. Жуковского на китайском языке [10]. В сборник 

вошли такие произведения русского поэта-романтика, как элегии 

«Сельское кладбище» и «Вечер», «Певец во стане русских воинов», 

стихотворения «Море», «Близость весны», «Таинственный посети-

тель», баллады «Людмила», «Светлана» и старинная повесть в двух 

балладах «Двенадцать спящих дев». Во вступительной статье к этому 



Ваньин У. Проблемы изучения творчества и переводов лирики В.А. Жуковского  

162 

сборнику переводчицы и исследовательницы русской литературы  

в Китае Хуан Чэнлай (р. 1925) и Цзинь Лючунь (р. 1931) писали о ис-

пользовании Жуковским разнообразных интонаций для передачи 

внутреннего мира героев и приеме психологического параллелизма, 

основанного на соотношении ярких картин природы и пейзажей че-

ловеческой души [10. C. II]. Избранные стихотворения Жуковского, 

опубликованные в этом сборнике, позволили создать системное пред-

ставление о его поэтической системе, осмыслить своеобразие темати-

ческой, образной и жанровой структуры его лирики, поставить вопрос 

об эволюции творчества поэта, определить его место в истории рус-

ского и западноевропейского романтизма.  

Третий этап, связанный с восприятием и переводами произведе-

ний Жуковского в Китае, относится к 1990-м гг. В это время из печати 

выходит статья известного китайского исследователя русской и зару-

бежной литературы Кэбина (настоящее имя Цзян Цзэян), посвященная 

творчеству Жуковского, под названием «Северный Орфей – О вкладе 

Жуковского в развитие русской поэзии». В ней автор говорит о том, 

что Жуковский «играет связующую роль в истории развития русской 

поэзии» [11. C. 93]. Впитав традиции западноевропейской и отече-

ственной сентименталистской поэзии, Жуковский заложил основы 

русской романтической литературы. Его психологическая лирика во 

многом подготовила возникновение философской, гражданской и пси-

хологической поэзии Пушкина. 

Далее автор анализирует вклад Жуковского в развитие русской по-

эзии в нескольких аспектах. Прежде всего он отмечает переход в по-

эзии «первого русского романтика» «от изображения внешнего мира 

к выражению внутренних эмоций» лирического героя. Кэбин пишет: 

«Жуковский открыл для русской поэзии новый мир – мир эмоций» 

[11. C. 95], направленный на передачу сложного внутреннего состоя-

ния современного человека, на его рефлексию и самоанализ. Отзвуки 

этих эмоций встречаются как в переводных («Сельское кладбище»), 

так и в оригинальных («Вечер», «Море», «Таинственный посетитель») 

произведениях поэта. В каждом из названных стихотворений внеш-

ний мир преломляется сквозь призму разнообразных психологиче-

ских эмоций, настроений, состояний. Затем Кэбин говорит о том, что 

персонажи баллад и стихотворных повестей Жуковского изображаются 

как бы в тройной проекции: через внешнее описание, внутреннюю 



Компаративистика / Comparative Studies 

163 

характеристику и речь героев, что сообщает им психологическую до-

стоверность и эстетическую завершенность, как, например, в старин-

ной повести в двух балладах «Двенадцать спящих дев» [11. C. 97]. 

Также исследователь отмечает, что в поэзии Жуковского встречается 

описание бытовых сцен («Громобой», «Вадим»), народных обычаев 

(«Светлана»), исторических событий («Певец во стане русских воинов»), 

выразительных пейзажей как основы для изображения национальных 

мирообразов в его творчестве [11. C. 97]. Наконец, Кэбин говорит об 

особенностях поэтического языка русского автора, который значительно 

обогатил ритмы русской поэзии, передал музыкальное звучание поэ-

тической речи, благодаря чему эстетическая ценность его лирики 

«намного превышает ценность стихов всех предшествующих русских 

поэтов» [11. C. 101]. Подводя итог, китайский славист отмечает опре-

деленную политическую индифферентность его поэзии и в то же 

время высоко оценивает глубину выражения «спонтанных чувств» и 

«внутренних эмоций», присущих его героям. В целом же творчество 

Жуковского относится им к школе «чистого искусства» [11. C. 101]. 

В 1999 г. в Шанхае была издана «История русской литературной 

критики» [12]  под общей редакцией известного китайского слависта 

и переводчика Лю Нин (1931–2009). В этом труде представлен про-

цесс становления и эволюции русской литературной критики начиная 

с XVIII в. и по 1930-е гг., рассмотренный в тесной связи с теорией и 

историей русской литературы. В нем подробно исследуются возник-

новение и развитие отдельных литературных направлений, школ и 

объединений в данный период, раскрыты основные особенности, про-

блематика и этапы развития русского литературоведения.  

Третья глава этой книги называется «Романтическая литературная 

критика», а первый ее раздел – «Ранняя романтическая литературная 

критика (Жуковский)». Здесь отмечается, что русские писатели-ро-

мантики вышли из школы Карамзина и что карамзинский сентимен-

тализм подготовил почву для возникновения романтизма в России. 

Автор монографии считает Жуковского основоположником русской 

романтической литературы и самым ярким ее представителем. По его 

мнению, творческая и критическая деятельность Жуковского соотно-

сится с первым этапом развития романтизма в России. 

Раздел открывается кратким очерком о жизни поэта, затем отмеча-

ется, что его литературно-критическая деятельность началась в 1808 г., 



Ваньин У. Проблемы изучения творчества и переводов лирики В.А. Жуковского  

164 

в период руководства журналом «Вестник Европы». Дальнейшее ста-

новление Жуковского-критика, как отмечает автор этого раздела Сюй 

Юйцинь, оказывается тесно связанным с литературным обществом 

«Арзамас», с той эстетической полемикой, которую вели арзамасцы  

с писателями-классиками, представителями другого литературного 

общества – «Беседа любителей русского слова», отстаивая поэтиче-

ские принципы романтизма и активно разрабатывая ведущие жанры 

романтической лирики: элегию и балладу. 

Как пишет Сюй Юйцинь, Жуковский одним из первых в русской 

романтической критике поставил вопрос об эстетической природе ис-

кусства, о роли фантазии и воображения в творческом акте. Поэт счи-

тал, что человеческое сознание способно отражать внешний мир, по-

добно зеркалу, однако впечатления и ощущения, получаемые индиви-

дами извне, сильно различаются благодаря их воображению [12. C. 59]. 

Также важная роль отводится Жуковским нравственной составляю-

щей искусства и его влиянию на воспитание общества. В самом же 

литературном произведении, по мнению Жуковского, важно достоверно 

изобразить внутреннюю жизнь человека, показать борьбу добра и зла 

в его сердце, передать сложные эмоции через столкновение различных 

характеров [12. C. 60]. Романтический эстетический идеал, которому 

следует русский поэт, связан с раскрытием красоты, присутствующей 

и в быстро изменяющейся жизни, и в смятении духа, и в различных 

странных явлениях, полных таинственных смыслов [12. C. 60].  

Сюй Юйцинь подробно останавливается на рассмотрении статьи 

Жуковского «О критике», которая, как известно, впервые увидела 

свет на страницах журнала «Вестник Европы» (1809, № 21) и которая 

важна как опыт авторской рефлексии русского поэта по поводу зарож-

дающейся романтической литературы и собственного творчества. В ней 

Жуковский раскрывает понимание критики как «способа формирования 

общественного мнения, эстетического и нравственного совершенство-

вания читателя» и излагает свои принципы истинной критики [13. C. 393]. 

Основные положения этой статьи, связанные с объективной оценкой 

произведения искусства, раскрытием особенностей художественного 

восприятия мира разбираемого автора, соединением эстетического и 

нравственного подходов, становятся предметом специального рас-

смотрения в китайском издании «Истории русской литературной кри-

тики» [12. C. 61]. В этой же работе Сюй Юйцинь подчеркивает, что  



Компаративистика / Comparative Studies 

165 

в своем творчестве русский поэт также уделяет большое внимание 

изучению западноевропейской эстетики. Несмотря на глубокое влия-

ние на него западноевропейского романтизма, прежде всего немец-

кого, его поэтическое творчество и критическая теория остаются 

вполне оригинальными [12. C. 63]. 

Итак, интерес к Жуковскому-критику формирует целостный облик 

русского поэта в современном китайском литературоведении. В его 

творчестве преломляются важнейшие особенности российского лите-

ратурного процесса первой трети XIX в., включая работу в журнале 

«Вестник Европы» (1808–1810), деятельность в литературном обще-

стве «Арзамас», выработку принципов «гармонической точности» в рус-

ской поэзии, становление жанров баллады, элегии, послания, песни, 

медитативной лирики в русской романтической литературе.  

Предметом подробного рассмотрения в данной статье является ан-

тология «Русские поэты. Избранные стихотворения» [14], изданная  

в Шанхае в 1992 г. Она включает в себя более 500 произведений 184 рус-

ских поэтов XVIII, XIX и XX вв. (до Октябрьской революции). В ан-

тологию вошли стихотворения А.Д. Кантемира, В.К. Тредиаковского, 

М.В. Ломоносова, А.С. Пушкина, М.Ю. Лермонтова, Н.А. Некрасова, 

А.А. Ахматовой, А.А. Блока, С.А. Есенина и др. Каждой публикации 

предшествуют небольшая биографическая справка о поэте и общие 

сведения о его творчестве. Переводчиком антологии является извест-

ный в Китае славист Чжан Цаожэнь (р. 1928; настоящее имя Чжан 

Чаожэнь). 

В антологию вошли следующие стихотворения Жуковского: 

«Дружба», «Вечер», «Песня» («Кольцо души девицы»), «Весеннее 

чувство», «Песня» («Минувших дней очарованье»), «Море (Элегия)», 

«9 марта 1823». Сам выбор данных произведений позволяет предста-

вить китайскому читателю Жуковского как автора пейзажной и лю-

бовной лирики, возникшей на песенной основе, и как мастера аллего-

рической, натурфилософской и автопсихологической поэзии. При 

анализе этих стихотворений правомерно поставить вопрос об эволю-

ции Жуковского-поэта и об особенностях переводческой стратегии 

Чжан Цаожэнь. 

Обратимся к переводу стихотворения «Дружба» (1805). Как уста-

новлено исследователями, оно является вольным переводом произве-

дения известного франко-немецкого поэта, баснописца, переводчика 



Ваньин У. Проблемы изучения творчества и переводов лирики В.А. Жуковского  

166 

Готлиба Конрада Пфеффеля (1736–1809) “Das Epheu” («Плющ») [15]. 

Написанное Пфеффелем в традициях сентименталистской аллегори-

ческой поэзии, это стихотворение в переводе Жуковского претерпело 

некоторые изменения. Название «Дружба» оказывается тесно связано 

в этот период с философией дружбы русского поэта, его деятельно-

стью в Дружеском литературном обществе, его дневниковыми запи-

сями. Так, например, в дневнике от 13 июня 1805 г. поэт говорит  

о своей провиденциальной философии, важнейшей частью которой 

является дружба: «…дружба, искренняя привязанность к моим ближ-

ним друзьям и, наконец, <…> удовольствие некоторых умеренных 

благодеяний – вот все мои требования от Провидения!» [16. Т. 13. C. 14]. 

Стиль перевода Жуковским этого стихотворения восходит к возвы-

шенной и торжественной традиции одической поэзии [17]. 

Известно, что черновой перевод Жуковского из Пфеффеля был вы-

полнен им непосредственно на странице 180 второй части «Поэтиче-

ских опытов» западноевропейского поэта, изданных в восьми частях 

в 1802–1805 гг. [18] и сохранившихся в библиотеке поэта в Томске [17]. 

Впервые же «Дружба» в окончательном варианте была напечатана во 

второй части «Стихотворений Василия Жуковского» (1816). Исследо-

ватели считают перевод Жуковского вольным, в нем шестистопный 

ямб с перекрестной рифмой в оригинале становится в русском вари-

анте разностопным разговорным ямбом с опоясывающей рифмой [19. 

C. 51]. Изменение русским автором названия стихотворения: неоду-

шевленного существительного «Плющ» на абстрактное «Дружба», 

относящееся к области человеческих отношений и иносказательно ис-

пользуемое для характеристики неодушевленных предметов, раскры-

вает семантическую двуплановость произведения, что является ос-

новным признаком жанра басни. Важно отметить, что изображенная 

в первых трех стихах у Жуковского картина воспринимается как сим-

вол, знак определенных человеческих отношений, последний же, четвер-

тый стих прочитывается как мораль, наиболее полно соответствующая 

немецкому тексту и в то же время более лаконично и эмоционально, 

чем в оригинале, передающая основную мысль [19. C. 51–52]. 

Характерно, что в том же 1805 г. Жуковский переводит из Пфеф-

феля стихотворения «Моя тайна», «Брутова смерть», «Милосердие», 

<«Антипатия»>, а в последний раз обращается к его произведениям  

в 1828 г., переведя его басню «Звезда и комета». В целом же при 



Компаративистика / Comparative Studies 

167 

переводе Жуковским произведений Пфеффеля от 1800-х к концу 

1820-х гг. отмечается тенденция к психологизации лирического рас-

сказа и соотнесении его с обстоятельствами окружающей поэта дей-

ствительности [19. C. 59]. 

Сравнивая перевод Жуковского из Пфеффеля «Дружба» и перевод 

этого же стихотворения Чжан Цаоженем, можно отметить, что в обоих 

случаях это дословный перевод. Важнейшая особенность стихотворе-

ния Жуковского видится в том, что в нем используется только один 

глагол «лежал» и три глагольные формы: одно деепричастие «скатив-

шись» и два страдательных причастия «разбитый», «обвитый». Для 

русского поэта важно было передать контраст динамики и статики и 

пространственной вертикали: «горной высоты» и «праха», что усили-

вало эмоциональное впечатление от прочитанного, а также ввести  

в текст упоминание славянского божества Перуна. Ср.:  
 

Скатившись с горной высоты, 

Лежал на прахе дуб, перунами разбитый; 

А с ним и гибкий плющ, кругом его обвитый [16. Т. 1. С. 67]. 
 

В китайском переводе используются два глагола, встречающиеся 

в одном стихе: «скатился с гор и лег в прах», два причастия: «раско-

лотый молнией» и «обвивающий дерево», что акцентирует внимание 

переводчика в большей мере на противопоставлении движения и по-

коя и на длящемся действии, которое передается в том числе нали-

чием в конце третьего стиха многоточия. Ср.:  
 

Текст на китайском языке Перевод с китайского  

友谊 

一棵被闪电劈断的栎树， 

从高山上滚下来,倒卧在尘土里； 

和它一起的还有缠绕在树身上的柔弱

的长春藤… [14. С. 151] 

Дружба 

Дуб, расколотый молнией, 

Скатился с гор и лег в прах; 

А вместе с ним и хрупкий плющ, об-

вивающий дерево... 

 

Чжан Цаожень включает в перевод нейтральное слово «молния», 

в третьем стихе заменяет «дуб» «деревом», что придает всей басне 

более обобщенный смысл. Поскольку «дуб» в китайском языке отно-

сится к существительным мужского рода, а «плющ» –женского,  

то сам образ дружбы в китайском переводе приобретает гендерную 

семантику. Наконец, вместо заключительного стиха Жуковского  



Ваньин У. Проблемы изучения творчества и переводов лирики В.А. Жуковского  

168 

«О Дружба, это ты!», в котором главный акцент сделан на семантической 

двуплановости басни, китайский переводчик завершает стихотворе-

ние словами «Ах, это дружба!», передающими в большей степени 

эмоциональное состояние лирического повествователя. Также важно 

отметить, что в переводе оказываются созвучными 2-й и 4-й стихи, 

раскрывающие перекрестный тип рифмовки. 

Одна из самых известных песен Жуковского «Кольцо души-де-

вицы» была написана в 1817 г. и впервые опубликована в № 1 сбор-

ника «Fur wenige. Для немногих» за 1818 г. Как установлено исследо-

вателями, эта песня является переложением стихотворения «Утонувшее 

кольцо. Подражание литовской» (“Der versunkene Brautring. Litthauisch”, 

1808) немецкого поэта Г.Ф.М. фон Шенкендорфа (1783–1817), кото-

рый заимствовал его из сборника И.Г. Гердера «Голоса народов в пес-

нях» (1807). Гердер же, в свою очередь, обратился к данной песне как 

яркому образцу литовской фольклорной поэзии. Можно сказать, что 

в песне Жуковского, созданной через посредничество Шенкендорфа 

и Гердера, воспроизводится мотив утерянного кольца как выражения 

размолвки между женихом и невестой, как поэтической аллегории 

утраченной любви [20. C. 327]. Сборник «Для немногих», где впервые 

увидело свет данное стихотворение, был составлен таким образом, 

что в нем параллельно печатались оригинальные и переводные тексты, 

которые «выявляли лицо Жуковского-переводчика», формировали 

«жанрово-стилевые и тематические подборки», намечали психоло-

гию и социологию читательской рецепции [21. C. 417]. 

Песенное начало, присутствующее в этом стихотворении, состав-

ляет доминирующую основу лиризма «первого русского романтика». 

По мнению И.М. Семенко, анализу, расчленению, детализации рус-

ский поэт предпочитает суммарное изображение чувства, скрытую 

эмоциональность, использование семантической многозначности слова 

и соответствующего поэтического контекста. «Тип лирической эмоци-

ональности в поэзии Жуковского родствен музыке», зачастую лиризм 

Жуковского – «лиризм песенного типа» [22. C. 82, 86]. Как известно, 

впоследствии эта песня Жуковского была положена на музыку ком-

позитором А.А. Алябьевым (1787–1851). 

Песенное лирическое начало сохраняется и в китайском переводе. 

Оно связано с многократным упоминанием образов кольца и моря, 

использованием лексического повтора и элементов поэтического 



Компаративистика / Comparative Studies 

169 

диалога, передачей скрытой эмоциональности через употребление 

выразительных эпитетов, раскрытием контрастных состояний, созда-

нием аллегорической образности, связанной с сопряжением двух пла-

нов изображения: потери кольца как потери любви. 

Стихотворение Жуковского включает в себя девять четверости-

ший, в китайском переводе всего четыре четверостишия, которые со-

ответствуют первым четырем строфам песни русского поэта. Срав-

ним третью и четвертую строфы в песне Жуковского и в переводе 

Чжан Цаожэнь:  
 

«Кольцо души-девицы» 
Текст на китайском 

языке 
Перевод с китайского 

Не в добрый час я невод 

Стал в море полоскать; 

Кольцо юркнуло в воду;  

Искал… но где сыскать! 

[16. Т. 2. С. 69] 

在一个不祥的时刻， 

我在大海里撤网； 

戒指滑到了水中， 

去寻找……那只是妄想 

[14. С. 158] 

В зловещий миг  

Я вывожу сеть мою в море; 

Кольцо соскользнуло в воду,  

Искал… недостижимо! 

 

В переводе вместо выражения «не в добрый час» используется сло-

восочетание «зловещий миг», создающее более эмоциональный, «ро-

ковой» образ времени, противопоставляющий «час» и «миг» и пере-

дающий тревожные предчувствия лирического героя. В переводе так же, 

как и в оригинале, присутствует эмоциональный синтаксис: многото-

чие, восклицательные предложения. В четвертой строфе у русского 

поэта встречаются лексический повтор («с тех пор»), три предложе-

ния с восклицательной интонацией, семантическая аллегорическая 

двуплановость, раскрывающая утрату любви и счастья через изобра-

жение лежащего на дне моря обручального кольца. В переводе этой 

строфы, которая в китайском тексте является заключительной, пере-

водчик сохраняет основные особенности оригинала: лексический по-

втор («отныне»), восклицательные предложения, аллегорическую об-

разность. Ср.: 
 

«Кольцо души-девицы» 
Текст на китайском 

языке 
Перевод с китайского 

С тех пор мы как чужие, 

Приду к ней – не глядит, 

С тех пор мое веселье 

На дне морском лежит. 

[16. Т. 2. С. 69] 

从此我们就象陌路人!  

我去看她——她不理!  

从此我的欢乐 

也沉入了海底！  

[14. С. 158] 

Отныне мы как чужие! 

Я к ней – она проигнорировала! 

Отныне моя радость 

Тоже опустилась на дно моря! 



Ваньин У. Проблемы изучения творчества и переводов лирики В.А. Жуковского  

170 

В стихотворении Жуковского используется трехстопный ямб, как 

и в немецком оригинале, и рифмуются четные стихи во всех строфах, 

кроме шестой, в которой рифмуются как четные, так и нечетные стихи.  

Отказ Чжан Цаожэня от перевода заключительных пяти строф 

песни Жуковского объясняется, на наш взгляд, семантической и эсте-

тической завершенностью данного фрагмента и его эквивалентно-

стью всему стихотворению, соответствием переведенного фрагмента 

целому. Неслучайно песня Жуковского композиционно четко делится 

на две части, при этом вторая часть в ней прочитывается как дальней-

шее развитие темы возвращения утраченной любви. 

Данное стихотворение, как уже отмечалось, относится к жанру ли-

тературной песни наряду с такими произведениями поэта, как «Когда 

я был любим» (1806), «Мой друг, хранитель-ангел мой» (1808),  

«О милый друг! теперь с тобою радость!» (1811), «Где фиалка, мой 

цветок» (1815), «Минувших дней очарованье» (1818), «Розы расцве-

тают» (1820), «К востоку, все к востоку» (1820), «Отымает наши ра-

дости» (1820) и др. Содержание их, как правило, связано с утратой 

любви, счастья, юности [23. C. 161]. Литературная песня, как известно, 

глубинно связана с музыкальным началом, с возможностью раскры-

тия в ней «внутреннего человека», его включенности в природу, c воз-

можностью суггестивного воздействия текста на читателя. Для Жу-

ковского жанр песни также становится «своеобразной лабораторией 

по разработке русского мелодического стиха» и способом передачи 

национального колорита в романтической лирике [24. C. 8]. 

В этой же антологии опубликована другая песня Жуковского  

«Минувших дней очарованье» (1818). Впервые она была напечатана  

в журнале «Сын отечества» за 1821 г. с заглавием: «Прежняя жизнь». 

Адресатом песни является Екатерина Федоровна Вадковская, в заму-

жестве Кривцова (1776–1861), племянница умершей 20 июля 1817 г. 

А.И. Плещеевой, хозяйки имения Большая Чернь, в котором часто  

бывал Жуковский. Также эта песня встречается в письме поэта  

к А.П. Елагиной от ноября 1818 г. Посылая ей стихотворение, автор 

раскрывает историю его создания и одновременно комментирует его. 

Он пишет: «…вот Вам стихи, произведение минуты, мимопролетев-

шей… <…> и воспоминание, и прошедшее – не что иное, как сон, ко-

торый следа не оставляет, который действует только до тех пор, пока 

длится…» [16. Т. 16. C. 38). 



Компаративистика / Comparative Studies 

171 

В центре этого стихотворения находится образ переживаемого 

времени, воскресшей «милой старины». Мотив оживотворяющего 

воспоминания раскрывается через рефлексию лирического героя, пе-

реданную мелодикой стихов с вопросительной интонацией, лексиче-

ским повтором («дни», «опять», «мечта», «душа», «край»), анафорой 

(«зачем», «могу ль», «там»). Слова, выделенные в тексте курсивом 

(«святое Прежде», «Могу ль сказать: живи надежде?», «Скажу ль 

тому, что было: будь?», «Там есть один жилец безгласный») раскры-

вают лирическую философию поэта, связанную с восприятием минув-

шего как автобиографического и эстетического начала в его творчестве 

в их взаимодополняющем единстве, как многократно переживаемого 

чувства минувшего, прошедшего, выступающего лейтмотивной осно-

вой его поэзии, как поэтическую формулу «вечного возвращения».  

В этой песне образ «святого Прежде» получает акустическую и визу-

альную наполненность: «Шепнул душе привет бывалой», «И зримо ей 

минуту стало // Незримое с давнишних пор». В целом же «песенная 

стихия выступала как форма непосредственного выражения лиризма» 

[25. C. 107] в творчестве «первого русского романтика», а сам жанр 

литературной песни был связан с установкой на музыкальную выра-

зительность, использование характерной звукописи, особой компози-

ции (куплетное построение, рефрены), «музыки языка» [22. C. 87]. 

В оригинале песня разделена на три октавы, в китайском же пере-

воде используется шесть четверостиший. При этом в переводе сохра-

няются количество предложений с вопросительной интонацией, лек-

сический повтор, перекрестная рифма, анафора. При переводе Чжан 

Цаожэнь часто использует описательные конструкции. Сравним первые 

два стиха из песни Жуковского с переводом их на китайский язык:  
 

«Минувших дней  

очарованье» 

Текст на китайском 

языке 
Перевод с китайского 

Минувших дней очарованье,  

Зачем опять воскресло ты? 

[16. Т. 2. С. 103] 

迷人的往昔的日子， 

你为何又在我心中苏醒？ 
[14. С. 161] 

Очаровательные былые дни, 

Почему снова просыпаетесь 

в моем сердце? 
 

В целом сохраняя мелодику оригинала, переводчик отказывается 

в первом стихе от инверсии и использует вместо существительного 

«очарование» конструкцию с образованным от него прилагательным: 

«Очаровательные былые дни». Глагол же совершенного вида прошед-



Ваньин У. Проблемы изучения творчества и переводов лирики В.А. Жуковского  

172 

шего времени «воскресло» переводится словосочетанием «просыпаетесь 

в моем сердце», привнося в стихотворение необходимую конкретику. 

Стремление к большей конкретизации наблюдается и при переводе 

заключительных стихов первой октавы: 
 

«Минувших дней  

очарованье» 

Текст на китайском 

языке 
Перевод с китайского 

И зримо ей в минуту стало 

Незримое с давнишних пор 

[16. Т. 2. С. 107] 

很久以前早就看不见的东西  

顷刻间又在我眼前闪亮。

[14. С. 161] 

Что-то давно невиданное 

Мгновенно снова засияло 

перед моими глазами 

 

В переводе прилагательное «незримое» заменяется на словосоче-

тание «давно невиданное», а однокоренное ему краткое прилагатель-

ное «зримо» переводится как «снова засияло перед моими глазами». 

Неслучайно визуальная образность этого стиха и у Жуковского, и у Чжан 

Цаожэня подчеркивается семантикой зрения, глаз. 

Также важно отметить, что слова-образы, выделенные в песне Жу-

ковского курсивом, соответственно переводятся как «святое прошлое», 

«сохранить надежду навеки», «могу ль вернуть вещи из прошлого», 

«там только один безмолвный житель» и не выделяются курсивом.  

В семантическом отношении эти выражения равноценны оригиналу, 

однако акцентировки внутреннего биографического подтекста стихо-

творения в переводе не происходит. В то же время в песнях Жуков-

ского как музыкально-литературном жанре музыкальная образность 

создается строгой симметрией формы, метроритимическим един-

ством, гармоничным сочетанием разносложных метров, многообра-

зием повторов, интонационной акцентуацией смысловых кульмина-

ций, звукописью [26. C. 61]. Тенденция к передаче этой образности 

присутствует и в переводе песен русского поэта на китайский язык. 

Еще одно стихотворение Жуковского из этой антологии «Весеннее 

чувство» было написано в 1816 г. и впервые опубликовано в журнале 

«Соревнователь просвещения и благотворения» в 1821 г. Как из-

вестно, полный текст этого стихотворения встречается в дерптском 

письме поэта к А.П. Киреевской (Елагиной) от 7 ноября 1816 г. В нем 

Жуковский пишет: «Я опять пишу и пишу! Так же, как в Долбине» 

[16. Т. 15. С. 509]. Затем автор приводит стихотворение «Там небеса 

и воды ясны!», оканчивающееся стихами: «Казалось сердцу и очам – // 

Все там!». И далее говорит: «Но Воейков не любит моего там. Да 



Компаративистика / Comparative Studies 

173 

уже и слишком много его в моих стихах! А как без него обойтись? 

Кстати, о там! Вот еще песнь, написанная мною по просьбе на дан-

ный голос» [16. Т. 15. С. 510]. И далее следует текст «Весеннего чув-

ства». Показательно, что автор дает этому стихотворению жанровое 

определение – «песнь». Здесь, вероятно, имеется в виду, что оно было 

написано на мелодию дерптского композитора А.Г. фон Вейрауха 

(1778–1865), впоследствии переведено на немецкий язык и вошло  

в один из сборников немецких песен этого композитора [27. C. 453]. 

Можно сказать, что стихотворение «Весеннее чувство» было создано 

в рамках совместного творчества в области песенной культуры Жу-

ковского и Вейрауха [28. C. 16]. Позднее это стихотворение было по-

ложено на музыку композитором А. Рубинштейном. 

В нем в полной мере воплотилась художественная философия «ве-

сеннего чувства», в основе которой лежит описание весеннего преоб-

ражения природы и души лирического героя через экзистенциальное 

переживание бесконечного [29. C. 127]. Важно отметить, что образ 

весны у русского поэта описывается в ее соотношении с живопис-

ными пейзажами  и раскрывает «архетипическую связь с темой сотво-

рения мира», который весной каждый раз как бы созидается заново 

[30. C. 84]. Сюжетная динамика этого стихотворения связана с изоб-

ражением внешнего природного мира, который преломляется через 

рефлексию лирического «я», соединяющую земной и небесный миры, 

сближающую «милый голос старины» и «очарованное Там». По заме-

чанию И.М. Семенко, в этом произведении «песенная плавность 

ритма придает вопросительной интонации лиричность» [22. C. 113]. 

Также лирическая основа стихотворения передается через использо-

вание обращений, лексических и синтаксических повторов, анафоры 

и эмотивной лексики. Ср.: 
 

Легкий, легкий ветерок,  

Что так сладко, тихо веешь? 

Что играешь, что светлеешь,  

Очарованный поток? [16. Т. 2. С. 30] 
 

Благодаря использованию этих приемов автору удается передать 

образ циклического времени с его «сменяющейся неизменностью» и 

соотносимой с ней непрерывной «трансформацией лирического пере-

живания» [31. C. 93] . 



Ваньин У. Проблемы изучения творчества и переводов лирики В.А. Жуковского  

174 

Философия «весеннего чувства», представленная в этом стихотво-

рении, составляет основу текста «времена года» в поэзии Жуковского 

и воспринимается в единстве с такими произведениями поэта, как за-

мысел описательной поэмы «Весна», баллада «Светлана» (1813), сти-

хотворений «Ноябрь, зимы посол, подчас лихой старик» (1814), «Лет-

ний вечер» (1818), «Близость весны» (1820), «Подробный отчет о луне» 

(1820), «Приход весны» (1831), «Жаворонок» (1851) и др. [32]. 

При переводе этого стихотворения на китайский язык в целом 

верно воспроизводится его образная, лексико-семантическая, интона-

ционная структура. Вместе с тем переводной текст отличается большей 

конкретизацией в изображении картин весенней природы, раскрываю-

щейся, в частности, через акцентированную визуализацию образов. Ср.:  
 

«Весеннее чувство» Текст на китайском языке Перевод с китайского 

Я смотрю на небеса… 

Облака, летя, сияют 

И, сияя, улетают 

За далекие леса  

[16. Т. 2. С. 31]. 

我举目凝望着蓝天…… 

天空漂浮着闪光的白云， 

它闪着光飞去了， 

飞过遥远的森林。 

[14. С. 157] 

Я смотрю на голубое небо… 

По небу плывут блестящие 

белые облака,  

Они улетели, ярко сияя,  

Улетая, через дальний лес. 

 

В оригинале взгляд лирического «я» направлен с земли на небо и 

далее к линии горизонта («далекие леса»), в результате чего происхо-

дит пересечение пространственной вертикали и горизонтали, небес-

ного и земного миров. Глагол настоящего времени «смотрю» связан  

с визуальной семантикой, также он передает процессуальность дей-

ствия, подчеркнутую в том числе использованием многоточия в конце 

стиха. Образ небес лишен здесь какой-либо конкретной и эмоцио-

нальной характеристики. Стремительность движения облаков марки-

руется однокоренными словами: деепричастием «летя» и глаголом 

«улетают», которые воспринимаются как аналог лексического по-

втора, широко используемого в песенной лирической традиции.  

Световая гамма облаков раскрывается через использование тоже од-

нокоренных слов: глагола «сияют» и деепричастия «сияя». В переводе 

этого фрагмента делается акцент на цветовой семантике весеннего 

пейзажа: «голубое небо», «белые облака», что вызывает визуальные 

ассоциации у читателя. Также здесь присутствуют лексический  

(«улетели», «улетая») и семантический («блестящие облака», «сияя»)  

повторы. 



Компаративистика / Comparative Studies 

175 

Параллелизм природного и антропологического миров, характер-

ный для песни, раскрывается и в переводе, и в оригинале через образы 

ветерка, потока, облаков, с одной стороны, и образы души, «знакомой 

вести», «голоса старины» – с другой. Обращение к этому приему по-

лучает отражение и в характере использования рифмы: охватной 

(опоясывающей) у Жуковского и перекрестной в переводе, выполняя 

эвфоническую и организующую роль в строфической композиции 

этого стихотворения [33. C. 290].  

Ключевые для русского поэта метафоры, встречающиеся в этом 

стихотворении: «милый голос старины», «птичка, странник поднебес-

ный», «очарованное Там», – в переводе звучат так: «дружелюбный го-

лос прошлого», «высокогорный странник – птичка», «очаровательная 

территория». Присутствующая у Жуковского интимная автобиогра-

фическая семантика не получает адекватного воплощения в переводе 

на китайский язык. Используемые в переводе образы имеют, скорее, 

общеэстетический смысл, соотносимый с общими поэтическими фор-

мулами русской романтической лирики 1810-х гг. 

В переводе изменяется и номинация стихотворения. «Весеннее чув-

ство» Жуковского получает название «Весенние размышления». И это 

принципиально. Автопсихологические эмоции лирического субъекта, 

соединенные с поэтической рефлексией в русском тексте, при пере-

воде получают семантическую трансформацию. В центре оказывается 

сознание лирического «я», подчиняющее чувство восприятия про-

буждающейся природы художественной аналитике. Например, пер-

вые два стиха русского текста («Легкий, легкий ветерок, // Что так 

сладко, тихо веешь?») в дословном переводе звучат так: «Легкий, лег-

кий ветерок, // Почему ты дуешь так легко и сладко?». Используемые 

в переводе два эпитета «легко» и «сладко» связаны с олицетворением 

природы, с акцентуацией прямого параллелизма между природным  

и антропологическим мирами, усиленного тройным лексическим по-

втором («легкий», «легкий», «легко»), отражающим большую внут-

реннюю лейтмотивность переводимого текста, и мелодикой стиха,  

переданной через использование предложения с вопросительной  

интонацией. Внутренняя лейтмотивность как прием, усиливающий 

передачу авторской рефлексии в контексте отдельной строфы, ис-

пользуется и при переводе следующего отрывка. Ср.: 



Ваньин У. Проблемы изучения творчества и переводов лирики В.А. Жуковского  

176 

«Весеннее чувство» Текст на китайском языке Перевод с китайского 

Чем опять душа полна? 

Что опять в ней пробуди-

лось? 

Что с тобой к ней возвра-

тилось, 

Перелетная весна?  

[16. Т. 2. С. 30] 

心中又充满什么感情？ 

是什么又在心中苏醒？  

行踪飘忽的春天？ 

你把什么带进了我的心？ 

[14. С. 157] 

Какими чувствами напол-

нено сердце? 

Что снова просыпается  

в сердце? 

Неуловимая весна,  

Что ты принесла в мое 

сердце? 
 

Встречающиеся у Жуковского анафора, лексический повтор, обра-

щение передаются в переводе через внутреннюю лейтмотивность, 

связанную с трижды повторяющимся в этом отрывке образом сердца, 

через обращение, а также через использование трех стихов с вопроси-

тельной интонацией. В целом же следует сказать, что яркие аллитера-

ции «Весеннего чувства» у русского поэта, усиленные рифмой, вместе 

с лексическими и синтаксическими повторами и создают те эмоцио-

нальные волны, в которых начинаются знаменитые метаморфозы по-

этического слова Жуковского [34. C. 415]. Эквивалентность этим при-

емам, используемым Жуковским-лириком, наблюдается и в переводе 

данного стихотворения на китайский язык. 

Завершает подборку произведений Жуковского, напечатанных в дан-

ной антологии, стихотворение «19 марта 1823»1. Оно является откли-

ком Жуковского на смерть М.А. Протасовой-Мойер, последовавшей 

18 марта 1823 г. Автобиографическую основу этого произведения со-

ставляет воспоминание о последней встрече поэта с нею 9 марта 1823 г. 

в Дерпте. Мотив расставания получает в стихотворении метафизиче-

ский и экзистенциальный смысл. Ведущий эстетический принцип его 

основан на соединении линейного развития этого основного мотива  

и одновременно его циклического возвращения через образ воскре-

шающего воспоминания [36. C. 149]. По мнению В.Н. Топорова, 

 
1 Данное название стихотворения ошибочное. В автографе поэта оно озаглав-

лено: «9 марта». 9 марта в Дерпте состоялось последнее свидание Жуковского  
с М.А. Протасовой-Мойер, умершей во время родов 18 марта. 19 марта поэт по-
лучил известие о ее смерти, и тогда же было написано это стихотворение. Впер-
вые под заглавием «9 марта 1823» оно было напечатано в сочинениях Жуковского 
под редакцией П.А. Ефремова, изданных в 1878 г. В дальнейших изданиях  
произведений поэта оно печаталось под названием «19 марта 1823». В 1973 г. 
И.М. Семенко восстановила подлинное заглавие в подготовленном ею издании 
избранных стихотворений поэта. Подробнее об этом см.: [35]. 



Компаративистика / Comparative Studies 

177 

трехчастная композиция произведения раскрывает переход от лич-

ного и временного плана к вневременному, вечному, а ключевой об-

раз последнего взора («Он был последний // На здешнем свете») вос-

принимается как знак, «отмечающий границу жизни и смерти, 

наивысшую и конечную ценность» [37. C. 56, 64]. Мотив расставания 

соединяется в этом тексте с образом тишины («стояла тихо», «тихий 

ангел», «тихая ночь»), передающим состояние души героини при жизни 

и обретения ею небесного покоя после смерти («Твоя могила, // Как 

рай, спокойна!»). Образ могилы воспринимается как место встречи 

земной жизни с небесной, как соединение «земных воспоминаний»  

со святыми мыслями о небе («Там все земные // Воспоминанья, // Там 

все святые // О небе мысли»). Так мотив расставания и психологиче-

ски, и эстетически подготавливает возникновение в конце стихотво-

рения нового чувства лирического героя: надежду на встречу с «ми-

лым прошлым» в воспоминании и в вечности [36. C. 149–150]. 

В.М. Жирмунский пишет о том, что общность настроения этого 

произведения русского поэта и особенность его стихосложения (дву-

стопный ямб, отсутствие рифмы, чередование мужских и женских 

окончаний, свобода в перестановке ударений) сближают его со сти-

хотворением Клеменса Брентано “An Sophie Brentano”, написанного 

в связи со смертью сестры немецкого поэта Софии Брентано [38.  

C. 37–38]. 

Своеобразным автокомментарием к этому произведению Жуков-

ского становятся его стихотворения «Ты все жива в душе моей!» 

(1823), «Звезды небес» (1831), а также письма поэта, адресованные 

А.П. Елагиной. Так, в письме к ней от 28 марта 1823 г. из Дерпта поэт 

пишет: «Ее могила для нас будет местом молитвы. Горе об ней там, 

где мы; но на этом месте одна только мысль о ее чистой, ангельской 

жизни, о том, что она была для нас живая, и о том, что она ныне есть 

для нас небесная. <…> Мысль о товариществе с существом небесным 

не есть теперь для меня одно действие воображения, нет! Самое про-

шедшее сделалось более моим; промежуток последних лет как будто 

бы не существует, а прежнее яснее, ближе. Время ничего не сде-

лает…» [16. Т. 16. C. 189, 190]. В другом письме от 11 мая 1823 г. из 

Дерпта Жуковский сообщает: «Первый весенний вечер нынешнего 

года, прекрасный, тихий, провел я на ее гробе: солнце светило на него 

так спокойно. В поле играл рог. Была тишина удивительная; и вид 



Ваньин У. Проблемы изучения творчества и переводов лирики В.А. Жуковского  

178 

этого гроба не возбуждал никакой мрачной мысли: поэзия жизни была 

она!» [16. Т. 16. C. 201]. Встречающиеся в переписке мотивы вечной 

разлуки и воспоминания, образы могилы, тишины, взаимосвязи зем-

ной и небесной жизни получают в контексте лирики поэта особый эс-

тетический смысл. В то же время сами стихотворения поэта, связан-

ные с образом умершей возлюбленной, помещенные в эпистолярное 

пространство, раскрывают в большей степени свою автопсихологиче-

скую и религиозно-философскую направленность. 

В стихотворении Жуковского отсутствуют рифмы, в китайском же 

переводе рифмуются стихи 2, 4, 6 (одна рифма) и 8, 10, 12, 14, 16 (дру-

гая рифма). При переводе первых четырех стихов вместо глаголов 

прошедшего времени, встречающихся в оригинале, переводчик ис-

пользует глаголы настоящего времени. Ср.: 
 

«9 марта 1823» 
Текст на китайском 

языке 
Перевод с китайского 

Ты предо мною 

Стояла тихо. 

Твой взор унылый 

Был полон чувства. 

Он мне напомнил 

О милом прошлом… 

Он был последний 

На здешнем свете  

[16. Т. 2. С. 231] 

你站在我面前， 

多么温静。 

你忧郁的目光 

充满感情。 

它使我想起  

过去的亲切情景……  

这是在人间最后一次  

看见你的眼睛。 [14. С. 165] 

Ты стоишь передо мной 

Такая тихая. 

Твой грустный взор 

Полон чувства. 

Это напоминает мне 

О дорогом прошлом… 

Это последний раз в этом мире,  

Когда я вижу твои глаза. 

 

Обращение к глаголам настоящего времени свидетельствует  

о стремлении переводчика не только воскресить прошлое в сознании 

лирического повествователя, но и представить образ умершей воз-

любленной как живое видение, созерцаемое внутренним взором. 

Можно сказать, что образ воспоминания у Жуковского заменяется  

в переводе воскрешающим образом-видением. Используемая в дан-

ном отрывке мелодика стиха создается русским поэтом через чередо-

вание стихов с повествовательной и прерывающейся интонацией,  

переданной с помощью коротких предложений с точкой в конце и  

с многоточием. В соответствии с изображаемым образом-видением 

китайский переводчик изменяет последние два стиха в этом отрывке: 

«Это последний раз в этом мире, // Когда я вижу твои глаза», – что 

позволяет ему внести в текст конкретизирующую лексику («последний 



Компаративистика / Comparative Studies 

179 

раз», «в этом мире», «глаза»), благодаря которой создается «ощущае-

мый» параллелизм прошлого и настоящего, смерти и жизни. 

Образ тишины как знака небесного мира и его отражения в мире 

земном и в сердце лирического повествователя раскрывает основную 

тональность данного стихотворения, переданную с помощью эмоци-

ональной лексики у Жуковского: «стояла тихо», «тихий ангел», «как 

рай, спокойна», «тихая ночь». В переводе этот образ также определяет 

общую семантику и выразительность стихотворения: «такая тихая», 

«твоя могила тиха, как небо», «тихая ночь».  

Композиция этого стихотворения у русского поэта трехчастная:  

18 стихов делятся на два восьмистишия и заключительное двустишие. 

В первой части ключевым оказывается образ воспоминания, во вто-

рой – могилы, а последние два стиха «Звезды небес, // Тихая ночь!..» 

завершают образную вертикаль стихотворения как предчувствие со-

единения прошлого и настоящего в будущем, а также земного и поту-

стороннего в небесном. В китайском переводе сохраняется то же коли-

чество стихов, присутствует внутренняя динамика в передаче чувства, но 

разделение на три части отсутствует. Вместе с тем этот перевод оказы-

вается верным, семантически и образно соответствующим оригиналу.  

В целом можно сказать, что перевод стихотворений Жуковского 

Чжан Цаоженем направлен на достаточно полную передачу ориги-

нальных и переводных текстов русского поэта. Основное же отличие 

от предыдущих переводчиков заключается прежде всего в выборе 

произведений русского поэта. В них китайский переводчик стремится 

раскрыть, кроме внешнего, также и внутренний, психологический ме-

тасюжет лирики Жуковского. Эстетика жизнестроительства «первого 

русского романтика», основанная на взаимосвязи эстетического и по-

веденческого текстов поэта, на их взаимодополняющем единстве ак-

центируется китайским переводчиком и представляет собой новый 

этап в рецепции творчества Жуковского в Китае. 

 
Список источников 

 

1. Третьяков В. Русская литература в Китае // Новое литературное обозрение. 

2011. № 4. URL: https://magazines.gorky.media/nlo/2011/4/russkaya-literatura-v-ki-

tae.html  

2. Янь Ян. Распространение и влияние русской литературы в Китае (1900–

1960 гг.) // Евразийский союз ученых. Филологические науки. 2016. № 30. С. 49–53. 



Ваньин У. Проблемы изучения творчества и переводов лирики В.А. Жуковского  

180 

3. Сюе Чжао, Говорухина Ю.А., Суханов В.А. Русская литература в Китае: 

конфликт интерпретаций, его причины и пути преодоления (на материале рецеп-

ции русской литературы китайским читателем). Статья 1 // Вестник Томского  

государственного университета. 2021. № 473. С. 112–118.  

4. Русская литература / сост. Н.Л. Бродский, пер. на кит. язык Цзян Лу и Сунь 

Вэя : в 3 т. Пекин : Писатели, 1954. Т. 1. 1216 c. (俄国文学史, 布罗茨基（蒋路，孙

玮 译). 北京, 1954). 

5. Классики русской литературы / под ред. Л.И. Тимофеева. Пекин : Народная 

литература, 1958. 638 с. (俄罗斯古典作家论，季莫非耶夫主编.北京, 1958). 

6. Классики русской литературы: критико-биографические очерки / под общ. 

ред. Л.И. Тимофеева; сост.-ред. М.С. Горячкина. М. : Детгиз, 1953. 551 с. 

7. Чжан Вэйминь. Краткое рассмотрение творчества Жуковского и ранней 

русской романтической литературы // Журнал Синьцзянского университета.  

(Философия и социальные науки). 1981. № 4. С. 42–48. (略论茹柯夫斯基与俄国早期

浪漫主义文学，张为民，新疆大学学报(哲学社会科学版)，新疆：新疆大学, 1981) 

8. Лу Кунь. Жуковский и Пушкин // Наслаждение шедеврами. 1982. № 5.  

С. 113–114. (茹科夫斯基与普希金，路困，名作欣赏, 1982). 

9. Цинь Дежу. Жуковский и его «Певец во стане Русских воинов» // Журнал 

Шанхайского педагогического университета. 1984. № 1. С. 19–24. (茹科夫斯基及其

《俄罗斯军营的歌手》秦得儒，上海师范大学学报(哲学社会科学版, 1984). 

10. Жуковский В.А. Избранные стихотворения. Шанхай: Шанхайское изд-во 

переводов, 1985. 181 с. (茹科夫斯基诗选，黄成来、金留春 译，上海：上海译文出版社, 

1985). 

11. Кэбин. Северный Орфей – О вкладе Жуковского в развитие русской поэ-

зии // Вестник Педагогического университета Внутренней Монголии. Внутрен-

няя Монголия. 1990. № 10. С. 93–101. (北方的奥菲士——试论茹科夫斯基对俄国诗歌

发展的贡献，克冰，内蒙古师范大学学报(哲学社会科学版), 1990). 

12. История русской литературной критики / под общ. ред. Лю Нин; сост.-ред. 

Сюй Юйцинь. Шанхай : Шанхайское изд-во переводов, 1999. 274 с. (刘宁（主编），

徐玉琴，俄国文学批评史，上海：上海译文出版社, 1999). 

13. Жуковский В.А. Эстетика и критика. М.: Искусство, 1985. 431 c.  

14. Русские поэты. Избранные стихотворения / в пер. Чжан Цаожень. Шанхай : 

Шанхайское изд-во переводов, 1992. 1097 с. (张草纫 译，俄罗斯抒情诗选，上海：上

海译文出版社, 1992). 

15. Реморова Н.Б. Жуковский и Пфеффель (по материалам библиотеки и ар-

хива поэта) // От Карамзина до Чехова. Томск : Изд-во Том. ун-та, 1992. С. 52–66. 

16. Жуковский В.А. Полное собрание сочинений и писем : в 20 т. М. : Языки 

славянской культуры, 1999-.  

https://mall.cnki.net/magazine/magadetail/XJDB198104.htm;jsessionid=B46A562969E916A51190D7611EE4BAF8


Компаративистика / Comparative Studies 

181 

17. Реморова Н.Б. «Дружба». Комментарий // Жуковский В.А. Полное собра-

ние сочинений и писем : в 20 т. М. : Языки русской культуры, 1999. Т. 1. С. 451. 

18. Pfeffel G. Poetische Versuche. Bd. 1–8. Tubingen : J.G. Cotta, 1802–1805. 

19. Реморова Н.Б. Басни немецких авторов в переводах В.А. Жуковского 

(вновь открытые автографы в библиотеке и архиве поэта) // Проблемы метода и 

жанра. Томск : Изд-во Том. ун-та, 1983. Вып. 10. С. 42–59. 

20. Данилевский Р.Ю. Об источнике стихотворения Жуковского «Кольцо 

души-девицы» // Жуковский и русская культура. Л. : Наука, 1987. С. 323–330. 

21. Янушкевич А.С. Лирика Жуковского // Жуковский В.А. Полное собрание 

сочинений и писем : в 20 т. М. : Языки русской культуры, 1999. Т. 1. С. 405–418. 

22. Семенко И.М. Жизнь и поэзия Жуковского. М. : Худож. лит., 1975. 255 c. 

23. Варзаева М.А. Элегия и «песни» в лирике В.А. Жуковского // Культура. 

Литература. Язык : материалы конф. «Чтения Ушинского». Ярославль  : Изд-во 

ЯГПУ, 2012. Ч. 1. С. 159–164. 

24. Васина В.А. Томас Мур в творческом восприятии В.А. Жуковского : авто-

реф. дис. … канд. филол. наук. Томск, 2007. 22 c.  

25. Янушкевич А.С. Этапы и проблемы творческой эволюции В.А. Жуков-

ского. Томск : Изд-во Том. ун-та, 1985. 285 c. 

26. Соколов-Пурусин Р.С. Эволюция жанра «песня» в творчестве В.А. Жуков-

ского // Филологические науки. Вопросы теории и практики. 2020. Т. 13, вып. 10. 

С. 55–61. 

27. Салупере М.Г. Забытые друзья Жуковского // Жуковский и русская куль-

тура. Л. : Наука, 1987. С. 449–454. 

28. Никонова Н.Е. В.А. Жуковский и немецкий мир. М. ; СПб. : Альянс-Архео, 

2015. 496 c. 

29. Поплавская И.А. Художественная философия «весеннего чувства» в ли-

рике Н.М. Карамзина и В.А. Жуковского // Mikolaj Karamzin i jego czasy. 

Warszawa : Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, 2017. C. 121–129. 

30. Калашникова А.Л. Мотив весеннего преображения души в художествен-

ном творчестве Ф.И. Тютчева: фольклорные и христианские традиции // Фольк-

лорная картина мира. Кемерово : Изд-во КемГУ, 2012. Вып. 2. С. 83–91. 

31. Матяш С.А. «Весеннее чувство» В.А. Жуковского // Анализ одного сти-

хотворения. Л. : Изд-во ЛГУ, 1985. С. 90–98. 

32. Поплавская И.А. Текст «времена года» и художественная философия  

«весеннего чувства» в творчестве В.А. Жуковского // Вестник Томского государ-

ственного университета. 2014. № 388. C. 17–23. 

33. Квятковский А.П. Школьный поэтический словарь. М. : Дрофа, 2000. 464 c. 

34. Матяш С.А. Стих Жуковского-лирика // Жуковский В.А. Полное собра-

ние сочинений и писем : в 20 т. М. : Языки русской культуры, 2000. Т. 2. С. 397–

421. 

35. Поплавская И.А. «9 марта». Комментарий // Жуковский В.А. Полное  

собрание сочинение и писем : в 20 т. М. : Языки русской культуры, 2000. Т. 2.  

С. 618–620. 



Ваньин У. Проблемы изучения творчества и переводов лирики В.А. Жуковского  

182 

36. Поплавская И.А. Художественная хронология эмоций в лирике В.А. Жу-

ковского // Жуковский : исследования и материалы. Томск : Изд-во Том. ун-та, 

2017. Вып. 3. С. 139–167. 

37. Топоров В.Н. Из исследований в области поэтики Жуковского // Slavica 

Hierosolymitanta. Slavic Studies of Hebrew University. Jerusalem : Magnes Press,  

Hebrew University, 1977. Vol. 1. P. 33–101. 

38. Жирмунский В.М. Религиозное отречение в истории романтизма. М. : Изд. 

С.И. Сахарова, 1919. Ч. 3. 85 c.  

 

References 

 

1. Tretyakov, V. (2011) Russkaya literatura v Kitae [Russian literature in China]. 

Novoe literaturnoe obozrenie. 4. [Online] Available from: https://magazines.gorky.me-

dia/nlo/2011/4/russkaya-literatura-v-kitae.html  

2. Yan Yan. (2016) Rasprostranenie i vliyanie russkoy literatury v Kitae (1900–

1960 gg.) [Distribution and influence of Russian literature in China (1900–1960)].  

Evraziyskiy Soyuz Uchenykh. Filologicheskie nauki. 30. pp. 49–53.  

3. Xue Zhao, Govorukhina, Yu.A. & Sukhanov, V.A. (2021) Russian literature  

in China: Conflict of interpretations, its causes and ways to overcome (based on the 

reception of Russian literature by Chinese reader). Article 1. Vestnik Tomskogo gosu-

darstvennogo universiteta – Tomsk State University Journal. 473. pp. 112–118. (In Rus-

sian). doi: 10.17223/15617793/473/13 

4. Brodskiy, N.L. (ed.) (1954) 俄国文学史 [History of Russian Literature]. Vol. 1. 

Translated into Chinese by Jiang Lu & Sun Wei. Bejiing: Pisateli. 

5. Timofeev, L.I. (ed.) (1958) 俄罗斯古典作家论 [Classics of Russian literature]. 

Bejiing: Narodnaya literatura. 

6. Timofeev, L.I. (ed.) (1953) Klassiki russkoy literatury: kritiko-biograficheskie 

ocherki [Classics of Russian Literature: Critical and Biographical Essays]. Moscow: 

Detgiz.  

7. Zhang Weimin. (1981) 略论茹柯夫斯基与俄国早期浪漫主义文学 [A brief discus-

sion of Zhukovsky’s work and early Russian romantic literature]. 新疆大学学报(哲学社

会科学版) – Journal of Xinjiang University. (Philosophy and Social Sciences). 1981. 4. 

pp. 42–48. 

8. Lu Kun. (1982) 茹科夫斯基与普希金. 名作欣赏. 5. pp. 113–114. 

9. Qin Dezhu. (1984) 茹科夫斯基及其《俄罗斯军营的歌手》秦得儒. 上海师范大学

学报(哲学社会科学版 – Journal of Shanghai Pedagogical University. pp. 19–24. 

10. Zhukovskiy, V.A. (1985) 茹科夫斯基诗选 [Selected Poems]. Translated from 

Russian. 上海：上海译文出版社. 

11. Cabin. (1990) Severnyy Orfey – O vklade Zhukovskogo v razvitie russkoy poe-

zii [Northern Orpheus – On Zhukovsky’s contribution to the development of Russian 



Компаративистика / Comparative Studies 

183 

poetry]. 内蒙古师范大学学报(哲学社会科学版 – Bulletin of the Pedagogical University 

of Inner Mongolia. Inner Mongolia. 10. pp. 93–101. 

12. Liu Ning. (ed.) (1999) 俄国文学批评史 [History of Russian literary criticism]. 

上海：上海译文出版社. 

13. Zhukovskiy, V.A. (1985) Estetika i kritika [Aesthetics and Criticism]. Moscow: 

Iskusstvo.  

14. 俄罗斯抒情诗选 [Selected Russian Poems]. Translated from Russian by Zhang 

Caoren. 上海：上海译文出版社, 1992. 

15. Remorova, N.B. (1992) Zhukovskiy i Pfeffel’ (Po materialam biblioteki  

i arkhiva poeta) [Zhukovsky and Pfeffel (Based on materials from the poet’s library and 

archive)]. In: Yanusjkevic, A.S. (ed.) Ot Karamzina do Chekhova [From Karamzin to 

Chekhov]. Tomsk: Tomsk State University. pp. 52–66. 

16. Zhukovskiy, V.A. (1999-) Polnoe sobranie sochineniy i pisem: v 20 t.  

[Complete collection of works and letters: in 20 vols]. Moscow: Yazyki slavyanskoy 

kul’tury.  

17. Remorova, N.B. (1999) “Druzhba”. Kommentariy [“Friendship.” Commen-

tary]. In: Zhukovskiy, V.A. Polnoe sobranie sochineniy i pisem: v 20 t. [Complete collec-

tion of works and letters: in 20 vols]. Vol. 1. Moscow: Yazyki slavyanskoy kul’tury. p. 451.  

18. Pfeffel, G. (1802–1805) Poetische Versuche. Bd. 1-8. Tubingen: J.G. Cotta. 

19. Remorova, N.B. (1983) Basni nemetskikh avtorov v perevodakh V.A. Zhu-

kovskogo (vnov’ otkrytye avtografy v biblioteke i arkhive poeta) [Fables of German 

authors in translations by V.A. Zhukovsky (newly discovered autographs in the poet’s 

library and archive)]. Problemy metoda i zhanra. 10. pp. 42–59. 

20. Danilevskiy, R.Yu. (1987) Ob istochnike stikhotvoreniya Zhukovskogo 

“Kol’tso dushi-devitsy” [On the source of Zhukovsky’s poem “The Ring of the Soul 

Maiden”]. In: Likhachev, D.S. et al. (eds) Zhukovskiy i russkaya kul’tura [Zhukovsky 

and Russian Сulture]. Leningrad: Nauka. pp. 323–330. 

21. Yanushkevich, A.S. (1999) Lirika Zhukovskogo [Zhukovsky’s lyrics]. In: Zhu-

kovskiy, V.A. Polnoe sobranie sochineniy i pisem: v 20 t. [Complete collection of works 

and letters: in 20 vols]. Vol. 1. Moscow: Yazyki slavyanskoy kul’tury. pp. 405–418. 

22. Semenko, I.M. (1975) Zhizn’ i poeziya Zhukovskogo [Zhukovsky’s Life and 

Poetry]. Moscow: Khudozh. lit. 

23. Varzaeva, M.A. (2012) Elegiya i “pesni” v lirike V.A. Zhukovskogo [Elegy and 

“songs” in V.A. Zhukovsky’s lyrics]. Kul’tura. Literatura. Yazyk [Culture. Literature. 

Language]. Proc. of the Conference. Vol. 1. Yaroslavl: YaSPU. pp. 159–164. 

24. Vasina, V.A. (2007) Tomas Mur v tvorcheskom vospriyatii V.A. Zhukovskogo 

[Thomas Moore in V.A. Zhukovsky’s creative perception]. Abstract of Philology Cand. 

Diss. Tomsk: Tomsk State University.  

25. Yanushkevich, A.S. (1985) Etapy i problemy tvorcheskoy evolyutsii V.A. Zhu-

kovskogo [Stages and problems of V.A. Zhukovsky’s creative evolution]. Tomsk: 

Tomsk State University. 



Ваньин У. Проблемы изучения творчества и переводов лирики В.А. Жуковского  

184 

26. Sokolov-Purusin, R.S. (2020) Evolyutsiya zhanra “pesnya” v tvorchestve  

V.A. Zhukovskogo [The evolution of the “song” genre in V.A. Zhukovsky’s works]. 

Filologicheskie nauki. Voprosy teorii i praktiki. 13 (10). pp. 55–61. 

27. Salupere, M.G. (1987) Zabytye druz’ya Zhukovskogo [Zhukovsky’s forgotten 

friends]. In: Likhachev, D.S. et al. (eds) Zhukovskiy i russkaya kul’tura [Zhukovsky and 

Russian Сulture]. Leningrad: Nauka. pp. 449–454. 

28. Nikonova, N.E. (2015) V.A. Zhukovskiy i nemetskiy mir [V.A. Zhukovsky and 

the German world]. Moscow; St. Petersburg: Al’yans-Arkheo. 

29. Poplavskaya, I.A. (2017) Khudozhestvennaya filosofiya “vesennego chuvstva” 

v lirike N.M. Karamzina i V.A. Zhukovskogo [The artistic philosophy of “spring  

feeling” in the lyrics of N.M. Karamzin and V.A. Zhukovsky]. In: Mikolaj Karamzin  

i jego czasy. War-szawa: Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego. pp. 121–129. 

30. Kalashnikova, A.L. (2012) Motiv vesennego preobrazheniya dushi v 

khudozhestvennom tvorchestve F.I. Tyutcheva: fol’klornye i khristianskie traditsii [The 

motif of the spring transformation of the soul in F.I. Tyutchev’s work: Folklore and 

Christian traditions]. In: Afanasieva, E.m. (ed.) Fol’klornaya kartina mira [The Folk-

lore Picture of the World]. Vol. 2. Kemerovo: KemSU. pp. 83–91. 

31. Matyash, S.A. (1985) “Vesennee chuvstvo” V.A. Zhukovskogo [The “Spring 

Feeling” of V.A. Zhukovsky]. In: Kholshevnikov, V.E. (ed.) Analiz odnogo  

stikhotvoreniya [An Analysis of One Poem]. Leningrad: Leningrad State University. 

pp. 90–98. 

32. Poplavskaya, I.A. (2014) The text “seasons” and the artistic philosophy of 

“spring feeling” in the works of V.A. Zhukovsky. Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo 

universiteta – Tomsk State University Journal. 388. pp. 17–23. (In Russian).  

33. Kvyatkovskiy, A.P. (2000) Shkol’nyy poeticheskiy slovar’ [School Poetry  

Dictionary]. Moscow: ID Drofa. 

34. Matyash, S.A. (2000) Stikh Zhukovskogo-lirika [Zhukovsky’s lyric poem].  

In: Zhukovskiy, V.A. Polnoe sobranie sochineniy i pisem: v 20 t. [Complete Collection 

of Works and Letters: in 20 vols]. Vol. 2. Moscow: Yazyki russkoy kul’tury. pp. 397–421. 

35. Poplavskaya, I.A. (2000) “9 marta.” Kommentariy [“9th of March”. Commen-

tary]. In: Zhukovskiy, V.A. Polnoe sobranie sochineniy i pisem: v 20 t. [Complete  

Collection of Works and Letters: in 20 vols]. Vol. 2. Moscow: Yazyki russkoy kul’tury. 

pp. 618–620. 

36. Poplavskaya, I.A. (2017) Khudozhestvennaya khronologiya emotsiy v lirike 

V.A. Zhukovskogo [The artistic chronology of emotions in the lyrics of V.A. Zhu-

kovsky]. In: Yanushkevich, A.S. (ed.) Zhukovskiy: Issledovaniya i materialy  

[Zhukovsky: Research and Materials]. Vol. 3. Tomsk: Tomsk State University.  

pp. 139–167. 

37. Toporov, V.N. (1977) Iz issledovaniy v oblasti poetiki Zhukovskogo [From  

research in the field of Zhukovsky’s poetics]. Slavica Hierosolymitanta. Slavic Studies 

of Hebrew University. 1. pp. 33–101. 

38. Zhirmunskiy, V.M. (1919) Religioznoe otrechenie v istorii romantizma [Reli-

gious renunciation in the history of romanticism]. Vol. 3. Moscow: S.I. Sakharov.  



Компаративистика / Comparative Studies 

185 

Информация об авторе: 

У Ваньин – магистр, аспирант кафедры русской и зарубежной литературы Том-

ского государственного университета (Томск, Россия). E-mail: 815054635@qq.com 

 

Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 

 

Information about the author: 

Wu Wanying, master, postgraduate student, Tomsk State University (Tomsk, Russian 

Federation). E-mail: 815054635@qq.com 

 

The author declares no conflicts of interests. 

 

Статья принята к публикации 25.01.2024. 

 

The article was accepted for publication 25.01.2024. 

 



Имагология и компаративистика. 2024. № 21. С. 186–206 

Imagology and Comparative Studies. 2024. 21. pp. 186–206 

© Т.Е. Автухович, 2024 

 

 

Научная статья 

УДК 82.091+821.161.1+821.111 

doi: 10.17223/24099554/21/9 
 

«Ода греческой вазе» Дж. Китса и ее отражения  

в русской поэзии XX–XXI веков 
 

Татьяна Евгеньевна Автухович 
 

Гродненский государственный университет имени Янки Купалы, Гродно,  

Беларусь, avtuchovich@mail.ru 
 

Аннотация. Ставится вопрос о мифологическом субстрате «Оды грече-

ской вазе» Дж. Китса. Показывается, что мотивная структура произведения 

определяется архетипической семантикой образа вазы и скрытыми реми-

нисценциями, отсылающими к комплексу мифов об Аполлоне. На осно-

вании анализа рецепции оды Китса в русской поэзии XX–XXI вв. делается 

вывод о редукции мифологической составляющей культуры, усилении 

субъективной интерпретации образно-мотивного комплекса вазы и изоб-

ражения на ней. 

Ключевые слова: Дж. Китс, «Ода греческой вазе», миф, рецепция, 

русская поэзия XX–XXI веков 
 

Для цитирования: Автухович Т.Е. «Ода греческой вазе» Дж. Китса и ее 

отражения в русской поэзии XX–XXI веков // Имагология и компаративи-

стика. 2024. № 21. С. 186–206. doi: 10.17223/24099554/21/9 

 

Original article 

doi: 10.17223/24099554/21/9 
 

“Ode on a Grecian Urn” by John Keats and its reflections  

in Russian poetry of the 20th and 21st centuries 
 

Tatiana Je. Avtukhovich 
 

Yanka Kupala State University of Grodno, Grodno, Republic of Belarus,  

avtuchovich@mail.ru 
 

Abstract. The article raises the question of the mythological substratum  

of “Ode on a Grecian Urn” by John Keats. It shows that the motivic structure 

of Keats’s work is determined by the archetypal semantics of the vase image 

and hidden reminiscences referring to the complex of myths about Apollo. 



Компаративистика / Comparative Studies 

187 

According to the dictionaries of symbols, the vase symbolizes the Great Mother, 

the feminine perceiving principle, the unity of the universe. The archetypal  

semantics of the keyword in the title makes Keats’s poem a zone of symbolic 

generalization and motivates his appeal to myth as a way to overcome  

the boundary between life and art based on the interaction of different artistic 

languages – visual and verbal, fused together in mythological images. The oppo-

sition of life and art testifies to Keats’s reflection both on metaphysical problems 

and on his own aesthetics.Two scenes described on the urn by Keats correspond 

to its semantics: a young lover is forever chasing his beloved without reaching 

her; a procession led by a priest is taking a sacrificial calf to the altar to perform 

the sacrifice. The hypothesis is proposed that the first scene “depicted” by Keats 

on an imaginary Greek urn dates back to the ancient myth of Apollo and 

Daphne, according to which the nymph Daphne, fleeing from the persecution 

of the god Apollo in love with her, turned into a laurel tree. The second scene 

refers to the painting by Claude Lorrain, which is known by several names: 

Sacrifice to Apollo, Landscape with a Sacrifice to Apollo, The Father of Psyche 

Sacrificing in the Temple of Apollo. The painting depicts an episode of the myth 

of Psyche, according to which her parents decided to turn to the Oracle of Delphi 

with a question about the fate of their daughter. Here, first of all. significant is 

the semantics of the sacrifice – the calf, which in the world religions personified 

the generative, creative principle; the cow symbolized the Great Mother –  

in this case, the parallelism of the semantics of the vase and of the “depicted” 

on it is obvious. Secondly, Keats in the subtext of “Ode on a Grecian Urn” 

actualizes the opposition of Dionysus and Apollo, the elemental force of life 

and the prophetic power of art; at the same time, the associative potential  

of symbolic images going back to the set of myths about Apollo connects such 

antitheses as soul – body (Psyche – Daphne), beautiful – ugly, visible – hidden 

(Psyche – monster) to the basic opposition. The final meaning of Keats’s ode can 

be read not only as an apology for art, but also as a statement that art (the priest) 

sacrifices life itself and its spontaneous generating force to the beautiful, while 

the artist sacrifices his soul. The complex of motifs conventionally associated with 

the image of a vase and/or Keats’s ode was developed in the poems of Vyacheslav 

Ivanov, Maria Petrov, Alexander Kushner, Joseph Brodsky, Yunna Moritz, Larisa 

Miller. Based on the analysis of the reception of Keats’s ode in Russian poetry of 

the 20th and 21st centuries, the conclusion is made about the reduction of the 

mythological component of culture, the strengthening of the subjective interpre-

tation of the figurative-motivic complex of the vase and the image on it. 
Keywords: John Keats, “Ode on a Grecian Urn”, myth, reception, Russian 

poetry of 20th and 21st centuries 
 

For citation: Avtukhovich, T.Je. (2024) “Ode on a Grecian Urn” by John Keats 
and its reflections in Russian poetry of the 20th and 21st centuries. Imagologiya 
i komparativistika – Imagology and Comparative Studies. 21. pp. 186–206.  
(In Russian). doi: 10.17223/24099554/21/9 



Автухович Т.Е. «Ода греческой вазе» Дж. Китса и ее отражения в русской поэзии  

188 

«Ода греческой вазе» (“Ode on a Grecian Urn”) Дж. Китса (1819) 

наряду с описанием щита Ахилла в «Илиаде» Гомера считается одним 

из хрестоматийных примеров экфрасиса. Произведение породило 

большую научную литературу. В зарубежном литературоведении 

восстанавливается история создания стихотворения, в том числе харак-

теризуются контакты и круг читательских интересов поэта, позволивших 

ему проникнуть в дух античной культуры, анализируется тематическая 

композиция и субъектная организация оды; большой интерес вызвал 

вопрос о том, какое произведение античного искусства из хранящихся 

в Британском музее стало объектом словесного описания [1. С. 303]. 

В российском литературоведении «Ода греческой вазе» рассматрива-

ется в контексте истории английского и европейского романтизма [2–

4], в связи с чем обсуждается направление эстетических поисков по-

эта [5, 6], характеризуются взаимоотношения Китса с современниками 

и его влияние на последующую литературу; внимание уделяется ре-

цепции творчества Дж. Китса в России [7, 8], проблеме перевода его 

произведений [9, 10], в том числе «Оды греческой вазе» [11]. Сложи-

лась устойчивая традиция интерпретации произведения, которая сво-

дится к утверждению превосходства искусства над живой жизнью1.   

Вместе с тем неосмысленным остается вопрос о связи произведения 

с мифологической традицией, хотя известно, что романтизм, в проти-

вовес тенденции демифологизации, характерной для литературы 

конца XVIII – XIX в., сохранял интерес к мифу как способу миропо-

нимания. Указания на то, что поэмы Китса основаны «на материале 

английской мифологии или средневековых легенд» [3. С. 109], не ре-

шают проблему, при этом о мифологическом субстрате «Оды гре-

 
1 Эту мысль проводила Н.А. Дьяконова, утверждая, что, «по Китсу, искусство 

не выше действительности, а лишь выявляет в ней непонятое и незамеченное или 
фиксирует такие его свойства, которые исчезают под натиском цивилизации» [12. 
С. 107], что «сила оды заключена  не в прославлении блаженства, запечатленного 
искусством, а в размышлении о неосуществимости его в действительности, в ще-
мящей печали, вызванной скорбным состоянием человека <…> В этом стихотво-
рении сила фантазии и красоты подвергается сомнению». Этим, считает исследо-
ватель, обусловлена в оде Китса «огромная сила протеста и отчаяния, бурная ди-
намика и энергия чувства» [2. С. 181–182]. Напротив, И.Б. Казакова, возводя 
взгляды поэта к философским идеям неоплатонизма, подчеркивает, что «идеаль-
ная сфера у Китса неизменна и представляет собой подобие неоплатонической 
софии – идеальной картины чувственного космоса» [5. С. 52]. 



Компаративистика / Comparative Studies 

189 

ческой вазе» либо не говорится, либо разговор ограничивается сведе-

ниями об интересе Китса к античной мифологии и наличии имен ан-

тичных богов в его стихотворениях. Между тем поиск ответа на этот 

вопрос представляется продуктивным: обращение к мифу позволяет, 

с одной стороны, выявить скрытые реминисценции, проясняющие ло-

гику авторской мысли в тексте «Оды к греческой вазе», на которые – 

по крайней мере в русскоязычной научной традиции – до сих пор не 

обращалось внимания; с другой стороны, определить причины и ха-

рактер диалога с творением Китса в русской поэзии ХХ в., что тоже 

не было объектом научного интереса. 

Ключевым является вопрос о семантике образа вазы и описывае-

мых Китсом изображений, их взаимосвязи и месте в художественном 

целом. В известных интерпретациях данный вопрос не ставится и либо 

по умолчанию актуализируется предметное значение слова, согласно 

которому ваза – «сосуд изящной формы с живописными или лепными 

украшениями, изготовленный из глины, фарфора, камня, стекла, ме-

талла и других материалов» [13], либо констатируется, что «ваза  

у Китса – воплощение прекрасного и символ вечности» [5. С. 47]. Дру-

гими словами, игнорируются восходящий к мифологической тради-

ции символический смысл ключевого слова в произведении Китса и 

характерная для поэзии романтизма полисемантичность образов.  

Между тем словарь символов дает следующее истолкование се-

мантики слова: «Ваза, кувшин и любой сосуд для воды символизи-

руют космические воды, Великую Мать, утробу, женское восприни-

мающее начало, принятие, плодородие, сердце» [14]. В источниках 

констатируется семантическая емкость образа вазы, который пред-

ставлен в большинстве мировых культур 1 , его генетическая связь  

 
1 «Ваза, из которой исходят языки пламени, символизирует союз огня и воды 

<…>; ваза с цветами или ветвями с побегами – плодородие вод. Женщина с вазой 

в руках, из которой течет вода, обычно символизирует Великую Мать, изливаю-

щую воды жизни и плодородия на весь мир» [15]. Сходную семантику вазы от-

мечают Х.Э. Керлот («Полная ваза ассоциируется с Растением Жизни и служит 

эмблемой плодородия. Золотая ваза или сосуд, заполненные белыми лилиями, яв-

ляются обычной эмблемой Девы Марии» [16. С. 104]) и Дж. Тресиддер («Ваза. 

Зачастую это женский символ, особенно в западном искусстве, где ваза с лилиями – 

атрибут Девы Марии. В египетском  погребальном искусстве вазы символизи-

руют вечную жизнь» [17. С. 34]).  

https://znachenieslova.ru/slovar/symbol/kuvshin
https://znachenieslova.ru/slovar/ozhegov/sosud
https://znachenieslova.ru/slovar/ushakov/kosmicheskii
https://znachenieslova.ru/slovar/ozhegov/velikii
https://znachenieslova.ru/slovar/symbol/utroba
https://znachenieslova.ru/slovar/ushakov/jenskii
https://znachenieslova.ru/slovar/dal/nachalo
https://znachenieslova.ru/slovar/dal/prinyatie
https://znachenieslova.ru/slovar/ushakov/plodorodie
https://znachenieslova.ru/slovar/symbol/serdce
https://znachenieslova.ru/slovar/philosoph/yazik
https://znachenieslova.ru/slovar/ushakov/plamya
https://znachenieslova.ru/slovar/symbol/cveta
https://znachenieslova.ru/slovar/symbol/vetv
https://znachenieslova.ru/slovar/brockhaus/pobeg
https://znachenieslova.ru/slovar/symbol/jenschina
https://znachenieslova.ru/slovar/history/vaza
https://znachenieslova.ru/slovar/symbol/ruka


Автухович Т.Е. «Ода греческой вазе» Дж. Китса и ее отражения в русской поэзии  

190 

с идеей жизни1; констатируется визуальное сходство вазы и погребаль-

ной урны и сходство их семантики [16, 17], основанное на мифологи-

ческой оппозиции жизни и смерти, воплощающей единство мироздания.  

Обратим внимание на то, что принятый в русскоязычной традиции 

перевод названия оды Китса редуцирует исходную мифологическую 

семантику слова Urn, которое должно переводиться как «погребальная 

урна (ваза)». Между тем именно архетипическая семантика ключевого 

слова в названии делает стихотворение Китса зоной символического 

обобщения. О взаимозависимости символических и архетипических 

образов писал С.С. Аверинцев: «Сама структура символа направлена 

на то, чтобы погрузить каждое частное явление в стихию “первона-

чал” бытия и дать через это явление целостный образ мира» [20]. По-

иск «первоначал» был актуален для Китса в связи с общей для роман-

тизма проблемой разрыва «между субъектом и объектом познания», 

«дистанцией между искусством и жизнью, неизбежной в сознании, 

утратившем религиозную или метафизическую целостность» [6. С. 5]. 

Решение проблемы виделось теоретикам романтизма в создании 

«синтетического творения, где была бы преодолена грань между жиз-

нью и искусством» [21. С. 41–42]. Для Китса вариантом такого синте-

тического творения было обращение к традициям античной культуры, 

в том числе к мифологической традиции. В этом контексте «Ода гре-

ческой вазе» оказывается, с одной стороны, вариантом решения про-

блемы синтеза на основе взаимодействия разных художественных 

языков – визуального и вербального, воедино слитых в мифологиче-

ских образах, с другой – отражением рефлексии Китса как над мета-

физическими проблемами 2 , в том числе над проблемой жизни и 

смерти, так и над собственной эстетикой.  

 
1 Д.А. Калиничев, исследовавший семантику кипрских ваз VI–IV вв. до н.э., 

подчеркивает, что «сосуд воплощал собой космос как “украшенный” (в противовес 

“хаотическому”), красиво и правильно устроенный мир, божественный и одухо-

творенный», и ссылается на диссертацию Роуз Вошборн “Out of the Mouths of the 

Pots” (Из уст горшков) (1998), в которой «постулируется и аргументируется идея 

воплощения в сосудах образа Великой матери»; культуролог отмечает слияние  

в образе вазы «фундаментальных начал космоса, женского и мужского» [18]. Эта 

мысль проводится и в других исследованиях по истории античного искусства [19]. 
2 А.Ю. Зиновьева приводит мнение Х. Вендлер о том, что оды Китса пред-

ставляют собой единство, своеобразный «метафизический трактат» [6. С. 22]. 



Компаративистика / Comparative Studies 

191 

В самом деле «Ода греческой вазе» не является экфрасисом в тра-

диционном понимании, поскольку в результате поиска конкретного 

артефакта, послужившего для Китса объектом словесного описания, 

стало понятно, что стихотворение представляет собой так называемый 

немиметический экфрасис, в котором описывается воображаемое 

произведение греческого искусства и, что особенно важно, вообража-

емое изображение на нем [23. P. 390–391]. Поэтика воображения / 

«озарения», характерная для Китса (как и для поэзии английского ро-

мантизма в целом), проявляется в стремлении поэта «вырвать из  тем-

ноты прошлого <…> воплощения прекрасного», используя при этом 

сюжет сновидения, состояние полудремы лирического героя, в котором 

он видит «старинные образы телесной красоты» [4. С. 149]. В свою 

очередь, это порождает вопрос о том, какой смысл вкладывает поэт  

в вымышленный им сюжет и как он связан с семантикой вазы, о кото-

рой шла речь выше.  

Описываемое Китсом изображение включает две сцены: молодой 

любовник вечно гонится за возлюбленной, не настигая ее; возглавля-

емое жрецом шествие ведет жертвенного тельца к алтарю, чтобы со-

вершить жертвоприношение. Обе сцены, согласно исследованиям, 

навеяны статьями критика Бенджамина Хейдона, в одной из которых 

он описал жертвоприношение и поклонение богам в древней Греции, 

а во второй противопоставил стиль Рафаэля и Микеланджело [24]. 

При этом экфрастическое описание второй сцены Китс выстраивает 

как ряд сменяющих друг друга вопросов, ответом на них может счи-

таться последняя строфа стихотворения, где звучит знаменитый афо-

ризм “Beauty is Truth, Truth Beauty” («Красота есть правда, правда – 

красота»), возвышенный смысл которого частично дезавуируется 

утверждением: “that is all / Ye know on earth, and all ye need to know” 

(«это все, / Что вы знаете на свете, и все, что вам надо знать») [24], – 

категоричный тон завершающего высказывания ставит под сомнение, 

с одной стороны, возможность проникновения в исчезнувший во тьме 

времени мир и его понимания, с другой – способность и потребность 

читателей – собеседников поэта – в этом познании.  

Можно предположить, что первая сцена, «изображенная» Китсом 

на воображаемой греческой вазе, восходит к античному мифу об Апол-

лоне и Дафне, согласно которому нимфа Дафна, спасаясь от пресле-

дования влюбленного в нее бога Аполлона, превратилась в лавровое 

https://ru-wiki.ru/wiki/%D0%A0%D0%B0%D1%84%D0%B0%D1%8D%D0%BB%D1%8C
https://ru-wiki.ru/wiki/%D0%9C%D0%B8%D0%BA%D0%B5%D0%BB%D0%B0%D0%BD%D0%B4%D0%B6%D0%B5%D0%BB%D0%BE


Автухович Т.Е. «Ода греческой вазе» Дж. Китса и ее отражения в русской поэзии  

192 

дерево. Возможность соотнесения данного фрагмента оды Китса  

с мифом об Аполлоне и Дафне подтверждается строками: “Bold Lover, 

never, never canst thou kiss, / Though winning near the goal – yet, do not 

grieve; / She cannot fade, though thou hast not thy bliss, / For ever wilt 

thou love, and she be fair!” («Смелый любовник, никогда, никогда ты 

не можешь целовать, / Хотя добираешься почти до цели – все же не 

горюй; / Она не может вянуть, хотя у тебя нет твоего блаженства, / 

Навсегда ты будешь любить и она будет прекрасна») [24]. В переводе 

О. Чухонцева удачно акцентирован мотив творчества как вечного 

стремления к недостижимой красоте природы, которое приравнива-

ется к любовной страсти: «Ты, юноша прекрасный, никогда / Не бро-

сишь петь, как лавр не сбросит листьев; / Любовник смелый, ты не 

стиснешь в страсти / Возлюбленной своей – но не беда: / Она неувя-

даема, и счастье / С тобой, пока ты вечен и неистов» [25. С. 330]; поэт-

переводчик интерпретирует символическую образность произведе-

ния Китса, исходя из эстетических установок романтизма, о чем сви-

детельствует появление строки «Не бросишь петь, как лавр не сбросит 

листьев», отсутствующей в оригинале, но прямо отсылающей к мифу 

об Аполлоне и Дафне. 

Вторая сцена – жертвоприношение тельца (коровы) – тоже восходит 

к мифу. Здесь значима, во-первых, семантика образа тельца, который 

в мировых религиях олицетворял порождающее, созидательное начало; 

корова символизировала Великую Мать, – в данном случае очевиден 

параллелизм семантики вазы и «изображенного» на ней тельца, в чем 

проявляется характерная для мифологического сознания тавтологич-

ность образов, интуитивно воспроизведенная Китсом; в греческой 

мифологии бык связан с богом Дионисом, олицетворяющим стихий-

ные силы земли. Во-вторых, значима и обладает символическим по-

тенциалом ситуация жертвоприношения тельца, которая получила от-

ражение в искусстве. В связи с одой Китса называют картины 

«Жертва Аполлону» Клода Лоррена и «Жертва в Листре» Рафаэля [26. 

P. 349], однако текст соответствующего фрагмента в большей степени 

соотносится именно с картиной Лоррена, что позволяет считать его 

собственно экфрасисом; о том же косвенно свидетельствует субъект-

ная организация фрагмента – серия вопросов воспроизводит внутрен-

ний диалог субъекта поэтического высказывания перед картиной. 

При этом в разных источниках приводятся разные названия картины: 

https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9B%D0%BE%D1%80%D1%80%D0%B5%D0%BD,_%D0%9A%D0%BB%D0%BE%D0%B4
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A0%D0%B0%D1%84%D0%B0%D1%8D%D0%BB%D1%8C_%D0%A1%D0%B0%D0%BD%D1%82%D0%B8


Компаративистика / Comparative Studies 

193 

«Пейзаж со сценой принесения жертвы Аполлону» / «Отец Психеи, 

приносящий жертву в храме Аполлона», – последний вариант позво-

ляет увидеть имплицитную связь между двумя описаниями вообража-

емых сцен, представленными в оде Китса, поскольку оба отсылают  

к комплексу мифов об Аполлоне: на картине Лоррена изображен эпи-

зод мифа о Психее, согласно которому ее родители решили обра-

титься к Дельфийскому оракулу с вопросом о судьбе своей дочери, 

которая была настолько красива, что поклонники не решались про-

сить ее руки. Устами Оракула Аполлон дал пророчество, согласно ко-

торому Психея выйдет замуж за чудовище, что принесет ей гибель.  

В литературе романтизма мифологический сюжет жертвы Апол-

лону был переосмыслен и получил символическую интерпретацию. 

Китс в подтексте «Оды греческой вазе» актуализирует оппозицию 

Дионис–Аполлон, стихийная сила жизни и пророческая мощь искус-

ства; в то же время ассоциативный потенциал восходящих к совокуп-

ности мифов об Аполлоне символических образов подключает к ба-

зовой оппозиции такие антитезы, как душа–тело (Психея–Дафна), 

прекрасное–безобразное, видимое–скрытое (Психея–чудовище). Ито-

говый смысл «Оды» Китса может быть прочитан не только как аполо-

гия искусства, но и как утверждение, что искусство (жрец) приносит 

в жертву прекрасному саму жизнь, ее стихийную порождающую 

силу, а художник – душу. Цена жертвы не является бесспорной для 

Китса, о чем свидетельствуют вопросы, вводящие в систему оппози-

ций / мотивов еще одно скрытое противопоставление: жрец, соверша-

ющий жертвоприношение, – праздные зрители, покинувшие шумный 

город, чтобы увидеть диковинное зрелище. Этот мотив получит раз-

витие в литературе романтизма в виде оппозиции художник–толпа.  

Таким образом, в «Оде греческой вазе» Китс переосмысливает 

комплекс мифов, которые не только обусловливают целостность поэ-

тического высказывания, но и образуют систему скрытых мотивов, 

позволяющих рассматривать произведение как эстетическую декла-

рацию поэта. Обращаясь к мифу об Аполлоне и Дафне, Китс придает 

эстетический подтекст эротическому мотиву преследования, что обу-

словлено убеждением поэта в том, что «прекрасное должно быть фи-

зически ощутимо, должно оказывать действие сразу на все органы 

чувств человека» [4. С. 148], – искомый образец слитности чувствен-

ного (телесная красота нимфы) и понятийного (представление о пре-



Автухович Т.Е. «Ода греческой вазе» Дж. Китса и ее отражения в русской поэзии  

194 

красном) Китс находит в мифе и античном искусстве как воплощении 

мифологического сознания.  

Такая установка предполагает два следствия. Во-первых, именно 

ориентацией на миф объясняется специфика художественного языка 

Китса в «Оде греческой вазе» – языка метафор, перифраз и намеков, 

которые превращают «Оду» в энигматический / символический текст, 

допускающий множество интерпретаций. Известное утверждение, что 

«Ода греческой вазе» является экфрасисом, цель которого – гимн ис-

кусству, запечатлевающему исчезнувшую историческую реальность, 

правомерно, но недостаточно. Обращаясь к мифу, Китс вводит в оду 

метафизический аспект, продиктованный пантеистической филосо-

фией Ф. Шеллинга. Природа и человек, объект и субъект в этой фи-

лософии выступают как единое целое. Редуцируя фабулу мифа, Китс, 

с одной стороны, акцентирует недостижимость идеального синтеза 

искусства (влюбленного Аполлона) и природы (нимфы) как воплоще-

ния Красоты, с другой стороны, утверждает правомерность вечного 

стремления человечества к идеалу. В данном контексте сюжет оды 

прочитывается как вопрос о соотношении искусства и реальности – 

об этом свидетельствует ситуация воображаемого проникновения  

в исчезнувшую историческую реальность с помощью запечатленного 

на вазе ее изображения. Китс не только утверждает право художника 

на воображение, но и настаивает на истинности создаваемой им ре-

альности, считая, что единственным критерием ее подлинности явля-

ется критерий эстетического совершенства. 

Во-вторых, вводя в «Оду» экфрасис картины Лоррена и таким об-

разом актуализируя миф о Психее, Китс ставит вопрос об искусстве 

как жертвоприношении, что переводит проблему в иную плоскость, 

предполагая такие смысловые аспекты, как соотношение жизни (ре-

альности) и искусства, красоты и истины (правды), духовного и те-

лесного, внешнего и внутреннего, а также критерии прекрасного, цена 

искусства. Итоговый смысл «Оды греческой вазе», объединяющий 

всю совокупность явленных в подтексте мифологических образов и 

мотивов, может быть прочитан и как гимн вечному порождающему 

началу – жизни; в противоборстве жизни и смерти именно искусство 

позволяет преодолеть исчезновение и забвение. 

Обозначенный комплекс мотивов, условно связанных с образом 

вазы и / или одой Китса, получил развитие в стихотворениях русских 



Компаративистика / Comparative Studies 

195 

поэтов XX – начала XXI в., при этом история рецепции темы отражает 

преломление эстетики романтизма и наследующего ему модернизма 

в послеоктябрьской литературе и ее постепенное элиминирование  

в поэзии XXI в. Отметим, что каждый поэт, обращаясь к образу вазы, 

создает свой воображаемый рисунок на ней, что объясняется индиви-

дуально-авторским замыслом, обусловленным социокультурным 

контекстом. 

Вячеслав Иванов в стихотворении «Греческая ваза» (1918–1919) 

переосмысливает вопрос о соотношении жизни и искусства. В его ин-

терпретации любой след ушедшей материальной культуры стано-

вится символическим ее замещением и поэтому даже созданный  

с утилитарной целью предмет спустя столетия оказывается ценным 

артефактом. Так, против ожиданий простого «богомаза» «<…> слы-

вет / Очерк твой хмельного бога /, Чернетью по красной глине / Меж 

сатиров конских, ныне / Уж не утварью гончарной, / А красой редчай-

ших ваз». Однако, уточняет Иванов, это происходит еще и потому, 

что рукой мастера водил Случай, воплощение мистической силы ис-

тории – Чуда, которое и спасает, и сохраняет «хрупкий черепок под 

спудом» лет [27]. Благоговейное, пиетическое отношение к «черепку» – 

осколку античной цивилизации – характерно для модернизма с его 

представлением о преемственности культуры. К Китсу в стихотворе-

нии Иванова отсылают мифологические реминисценции – упомина-

ния о «хмельном боге <…> меж сатиров конских», которого некогда 

рисовал безвестный мастер, и о «лике богов», появившемся на вазе 

благодаря вмешательству высших сил. Созданный воображением 

Иванова, рисунок на греческой вазе не совпадает с изображениями,  

о которых пишет в своей «Оде» Китс, хотя название стихотворения 

однозначно намекает на диалог поэта с предшественником: антитеза 

в «Греческой вазе» отражает символистскую эстетику автора стихо-

творения, его интерес к дионисийству и может быть интерпретиро-

вана как со- и противопоставление, с одной стороны, безыскусного, 

непреднамеренного творчества и визионерского, продиктованного 

свыше, искусства, с другой стороны, дионисийского и аполлониче-

ского, шире – античности и христианства. Как и Китс, Иванов утвер-

ждает ценность искусства, возвышающего свое время и сохраняю-

щего его в веках, подчеркивает трансцендентную природу творчества. 

Отсылка к Случаю как вестнику инобытия может быть прочитана как 



Автухович Т.Е. «Ода греческой вазе» Дж. Китса и ее отражения в русской поэзии  

196 

отражение имплицитных, скрытых в подтексте размышлений Ива-

нова о судьбе искусства в катастрофическом послереволюционном 

мире и в то же время как своего рода авторефлексия, напоминание  

о долге художника, который призван осмыслить и запечатлеть свое 

время. 

Мотив соотношения искусства и действительности развивает Ма-

рия Петровых в стихотворении «А на чердак – попытайся один!..» (1929), 

в котором появляется образ разбитой вазы. В отличие от поэтов XIX в.1, 

у которых разбитая ваза ассоциативно связывалась с утраченной лю-

бовью, М. Петровых восстанавливает в воображении изображение на 

разбитой и забытой на заброшенном чердаке вазе, которое отсылает 

как к древности, так и к ушедшей в прошлое дооктябрьской то ли уса-

дебной, то ли дачной жизни: «Спит на стропилах летучая мышь, / 

Дремлет средь хлама садовая ваза. / Ваза разбита: но вижу на ней, / 

Не отводя восхищенного взгляда, – / Шествие полуодетых людей /  

С тяжкими гроздьями винограда» [28]. Разбитая ваза предстает мне-

моническим знаком утраченного времени, образуя палимпсест памяти, 

в котором прошлое культуры ассоциативно связывается с недавним 

прошлым лирической героини с ее детскими страхами и неизжитой 

психологической травмой. Осциллирующий смысл текста формиру-

ется благодаря игре с предметным и метафорическим значением слов. 

Как и Китс, Мария Петровых использует поэтику воображения, но об-

разный ряд стихотворения с его ассоциативными намеками обращен 

к глубинам подсознания героини, в то время как итоговый смысл сти-

хотворения  формируется в подтексте. Значимую роль в формирова-

нии смысла играет упоминание о людях «с тяжкими гроздьями вино-

града»: если виноград во всех культурах является символом плодоро-

дия и жизненной силы (и в этом значении тавтологичен семантике 

 
1 В поэзии XIX – начала ХХ в. обращения к образу вазы единичны и, как пра-

вило, разрабатывают либо декоративный, либо предметный аспект семантики 

слова, а также восходящий, возможно, к Пушкину мотив разбитого сосуда; при 

этом в стихах отсутствует указание на происхождение вазы, за исключением сти-

хотворения А. Барыковой, где речь идет о разбитой китайской вазе («Разбитая 

ваза (Подражание Сюлли-Прюдому)» А. Апухтина, «Разбитая ваза (Из Виктора 

Гюго)» А. Барыковой, «Резедовый букет» И. Северянина). На этом фоне замет-

ным видится присутствие образа вазы, причем отсылающей именно к античной 

культуре, в русской поэзии XX–XXI вв. 



Компаративистика / Comparative Studies 

197 

вазы), а в христианстве – духовной жизни, то разбитая ваза с изобра-

женным на ней виноградом прочитывается как знак уничтоженной 

жизни. В этом контексте иначе воспринимаются намеки на «ужасы, 

что накоплялись годами», на ту неназванную субстанцию, «что ото-

всюду следила за нами», которые предстают не только как перифраза 

детских страхов, но и как достаточно прозрачное указание на события 

послереволюционных лет, с которыми совпало детство М. Петровых. 

Существенно изменяется модальность авторского описания: если у Вяч. 

Иванова и греческая ваза, и даже ее «хрупкий черепок», вызывает вос-

хищенное благоговение, в чем проявляется утверждение преемствен-

ности культуры и ее непреходящей ценности, то у М. Петровых зна-

чимым является указание на то, что разбитая ваза «дремлет средь 

хлама», и за этим стоит пренебрежительное отношение к традиции, 

характерное для послереволюционных лет. «Восхищенный взгляд» 

лирической героини, которая в своем воображении восстанавливает 

картины прошлого, сродни ностальгическому отношению к уходящей 

в прошлое культуре, определявшему стихи А. Ахматовой и О. Ман-

дельштама первых послереволюционных лет.  

После большого перерыва, обусловленного тем, что советская 

культура отрицала религиозную и мифологическую традицию как 

идеологически чуждую, образ вазы появляется в одноименном стихо-

творении Александра Кушнера (1962). Как и его предшественники, 

Кушнер создает экфрасис воображаемой вазы, интерпретация ри-

сунка на которой обусловлена ситуацией противоречивой хрущев-

ской оттепели. Современный политический подтекст описываемого 

Кушнером рисунка прозрачен: в хороводе радостно пляшущих чело-

вечков («Непонятно, кто кому внимает, / Непонятно, кто за кем идет») 

субъект поэтического высказывания находит только одного груст-

ного танцора, «с головой, повернутой назад», и именно с ним ощу-

щает внутреннее родство. Имплицитно в стихотворении выражена 

мысль о том, что история повторяется, и поэтому массовая эйфория 

не должна заставить художника забыть прошлое с его горькими утра-

тами. При этом авторская рефлексия направлена не только на исто-

рию и современность, но и на проблему художественного языка в та-

ком ее аспекте, как правда в искусстве и право творца на собственный 

взгляд: немиметический экфрасис во второй части стихотворения сме-

няется фрагментом, восходящим к популярному в античной поэзии,  



Автухович Т.Е. «Ода греческой вазе» Дж. Китса и ее отражения в русской поэзии  

198 

а затем и в русской поэзии XVIII в. жанру «заказ художнику», где 

Кушнер, по существу, создает поэтический автопортрет («Старый ма-

стер, резчик по металлу / Жизнь мою в рисунок разверни. / Я пойду 

кружиться до отвала / И плясать не хуже, чем они. // И в чужие вслу-

шиваться речи, / И под бубен прыгать невпопад, / Как печальный этот 

человечек / С головой, повернутой назад» [29]), который вводит в ме-

тапоэтическую проблематику стихотворения новый аспект: рефлек-

сия над историей, над соотношением искусства и действительности 

предполагает ответственное поведение художника. 

Стихотворение Иосифа Бродского «Неоконченный отрывок (От-

нюдь не вдохновение…)» (1966) знаменует завершение традиции эс-

тетической рефлексии над произведением античного искусства. Тезис 

об исчерпанности темы задается с самого начала: «Отнюдь не вдох-

новение, а грусть / меня склоняет к описанью вазы» [30. С. 179], – 

смысл антитезы вдохновения и грусти раскрывается в тексте через пе-

реосмысление мотивов, связанных с образом вазы. Бродский ставит 

под сомнение традиционные объекты поэтического вдохновения, по-

следовательно снижая природу (раскидистый вяз называет «цвету-

щею колодой»), человека (который, по утверждению автора, равен са-

мому себе и потому не может быть расширен «зеркалами» искусства 

или природы), творения человеческих рук (которые «дают, как все, 

что создано людьми, / им от себя возможность отделиться» [30. С. 179], 

то есть выступают очередным зеркалом для их создателей). Оппози-

ция «мертвая материя природы – одушевленный Богом и человеком 

артефакт» подвергается инверсии: ваза как архетипический символ 

взаимопроникновения жизни и смерти предстает «глиняным горш-

ком», более того, став произведением искусства, глина утрачивает 

жизненную силу природы, «делает прыжок в бездушие», – слово «без-

душие» может быть отнесено как к самой вазе, так и к человеческому 

сообществу, создателю и потребителю искусства. Разочарование в оду-

шевляющем воздействии искусства пронизывает описание «античного 

зала», своды которого, «как огромная оглобля, / елозят по затылку» 

[30. С. 179] субъекта высказывания; выставленные в зале «яйцевид-

ные шары» вызывают ассоциацию с чем-то давно знакомым и потому 

вызывают реакцию отторжения, музейные сокровища оказываются 

невостребованными. Соответственно, творчество, в том числе поэти-

ческое, не воспринимается как путь в бессмертие и спасение от страха 



Компаративистика / Comparative Studies 

199 

бесследного исчезновения, поскольку лирический герой ощущает 

себя вычеркнутым из жизни, обреченным на одиночество во Вселен-

ной. Очевидные биографические (возвращение из ссылки, неудачная 

попытка издать сборник стихов, смерть Ахматовой, неопределен-

ность отношений с М.Б.) и социокультурные (свертывание оттепели) 

контексты дают лишь поверхностное объяснение причин ценност-

ного кризиса, отразившегося в стихотворении Бродского. Более суще-

ственным фактором является то, что именно в это время Бродский 

начинает пересмотр всей системы ценностей уходящей в прошлое 

эпохи модернизма с ее ставкой на просвещение, культуру, и этот про-

цесс вызывал у него чувство сожаления, грусти, а также стремление 

сопротивляться наступлению очередного «железного века». Диалог-

спор поэта с собой, отразившийся в стихотворении, обусловливает 

его финальные строки, которые отсылают к мифологическим проек-

циям Китса о единстве жизни и смерти: «Нет скорби о потерянной 

земле, / нет страха перед смертью во Вселенной...» [30. С. 180]. 

Интуитивным пониманием ситуации fin de siècle объясняется об-

ращение Бродского к жанру неоконченного отрывка, парадоксаль-

ного по своей сути: стихотворение представляет собой завершенное 

высказывание, хотя название указывает на его незавершенность, от-

рывочность. Данное указание логично отнести к незавершенности и 

принципиальной разомкнутости времени. В этом контексте выражен-

ное в стихотворении разочарование в искусстве можно интерпрети-

ровать как метапоэтическую рефлексию, предполагающую поиск но-

вого языка, соответствующего изменившемуся миру, и в то же время 

как уверенность в необходимости и жизнеспособности искусства. 

Закономерно, что уже в XXI в. образ вазы вновь возникает в поэ-

зии, однако разработка его существенно меняется: проблема соотно-

шения искусства и действительности переводится в актуальный соци-

окультурный контекст и приобретает публицистический характер. 

Так, в стихотворении Юнны Мориц «Блок новостей» (без даты, воз-

можно, 2016) иронически комментируется «еще одна, вечно свежая, 

новость»: «Мастер античной вазы / Всегда ее в землю закапывает, / 

Чтоб выдать потом за антику» [31], – поэт высмеивает массовое созна-

ние эпохи фейковых новостей, которое ставит под сомнение подлин-

ность и ценность искусства, во всем видя подделку и ложь. В подтексте 

ироническая формула «свежая новость» характеризует невежество 



Автухович Т.Е. «Ода греческой вазе» Дж. Китса и ее отражения в русской поэзии  

200 

поколения людей, ставших объектом и продуктом медиатизации, кон-

статирует полный разрыв с культурной традицией, а также фиксирует 

новое отношение к мифу, который используется в том числе как спо-

соб манипулирования и оправдания войны: «Есть и другие, вечно све-

жие, новости: / Например, Гармония рождена / От союза бога войны 

Арея с Афродитой, / А сыновья Арея – Деймос (Ужас) и Фобос 

(Страх), / Сводные братья Гармонии – Страх и Ужас, / Такое родство 

проливает свет…» [31]. Это свидетельствует о том, что, по мнению 

Ю. Мориц, античная культура и мифология в массовом сознании под-

вергаются профанации. 

В стихотворении Ларисы Миллер «На вазе лошадка на стройных 

ногах» (2008) отразилось внеэстетическое восприятие искусства, харак-

терное для современного посетителя музеев. Используя маску роле-

вого героя, поэт, с одной стороны, воспроизводит наивное, характерное 

для ребенка сознание, отождествляющее искусство с реальностью,  

с другой стороны, остраняя «чужое слово», оценивает катастрофиче-

ский разрыв с культурой, непонимание языка мифа: «На вазе лошадка 

на стройных ногах. / Лошадка участвует в древних бегах. / Лошадка 

бежит. Развевается грива. / Она нарисована так кропотливо. / Давай 

перед нею еще постоим. / Согреем лошадку вниманьем своим. / Ведь 

бегать и бегать ей, бедной, веками, / Коль ваза не грохнется, став че-

репками» [32]. Последняя строка, в которой просторечное «грох-

нется» соседствует с «черепками», интертекстуально связана со сти-

хотворением Вяч. Иванова, фиксируя понижение статуса искусства и 

отношения к нему от благоговейного к прагматическому: если для по-

эта начала ХХ в. осколок древней вазы был мнемоническим знаком, 

свидетельством об истории и культуре, то для современного обыва-

тельского взгляда это только «черепки», груда мусора, не заслужива-

ющая внимания и не имеющая ценности. 

Своеобразным завершением истории рецепции «Оды греческой 

вазе» Китса выступает стихотворение А. Кушнера «Обрываются 

связи», вошедшее в книгу «Облака выбирают анапест» (2008). Назва-

ние произведения, мотивированное биографическим контекстом, от-

разившимся в словах «я живу в тишине», «глухота», приобретает сим-

волический смысл в социокультурном контексте: новый век обрывает 

все связи с традицией. Ее одиноким хранителем и ценителем оказы-

вается лирический герой стихотворения и его автор – как известно, 



Компаративистика / Comparative Studies 

201 

диалог с античной культурой, в целом с традицией, занимает значи-

мое место в творчестве Кушнера; в данном стихотворении поэт всту-

пает в интертекстуальный диалог с произведением Китса. Стихотво-

рение строится на оппозиции внешний мир – внутренний мир, кото-

рая организует цепь противопоставленных мотивов и образов: музыке 

подлинного искусства, которая, никому не слышная, звучит в душе 

лирического героя, противостоит громкая, навязчивая музыка чужого 

времени. Эта оппозиция отсылает к соответствующему фрагменту 

оды Китса: “Heard melodies are sweet, but those unheard / Are sweeter; 

therefore, ye soft pipes, play on; / Not to the sensual ear, but, more en-

dear’d, / Pipe to the spirit ditties of no tone” («Услышанные мелодии 

сладки, но те неуслышанные / Слаще, поэтому ты, мягкая свирель, 

продолжай играть, / Не чувственному слуху, но, любезнее, / Играй 

духу беззвучные песенки») [24]. В подтексте угадывается мысль о том, 

что происходящему в современности обесцениванию искусства лири-

ческий герой противопоставляет «Оду греческой вазе» Китса с ее апо-

логией красоты. Как и его предшественники, Кушнер создает свою 

воображаемую картину на вазе: «Там, подобно метели, / Шелестит хо-

ровод, / Распевают свирели, / Куст жасмина цветет. /  <…> Виноград 

созревает, / Разгорается мак. / Это Китс утешает / В глухоте меня  

так» [33]. Это идиллическая картина, где все детали связаны с мифом 

и образуют целостный текст, в котором мысль о торжестве духовной 

жизни, любви, искусства, гармонии земного и небесного (символиче-

ская семантика винограда, жасмина, свирели, отсылающей к Китсу) 

овеяна элегической интонацией прощания с оставшейся в мечтах уто-

пией прекрасной Аркадии и грустью приближающегося ухода и муд-

рым его приятием (мак – символ Деметры, Матери-Земли, которая по-

рождает все живое и принимает в себя ушедших). Не воспроизводя 

мифопоэтическую образность оды Китса, используя наиболее значи-

мые реминисцентные образы, Кушнер создает ее смысловой аналог – 

на языке мифа утверждает ценность жизни и непреходящее значение 

созданного в искусстве.  

Таким образом, анализ «Оды греческой вазе» Дж. Китса и осмыс-

ление этапов ее рецепции в русской поэзии ХХ – начала XXI в. позво-

ляет сделать следующие выводы. В формировании смысла произве-

дения Китса как художественного целого значимую роль выполняет 

мифологический субстрат, связанный с мифом об Аполлоне. Рецеп-



Автухович Т.Е. «Ода греческой вазе» Дж. Китса и ее отражения в русской поэзии  

202 

тивная история «Оды о греческой вазе» в русской поэзии демонстри-

рует постепенную редукцию мифологических мотивов, усиление роли 

субъективной, часто публицистической интерпретации образно-мо-

тивного комплекса вазы и изображения на ней, ослабление эстетиче-

ского начала в восприятии произведений культуры. Образ вазы утра-

чивает свою символическую семантику, восходящую к архаической 

древности, и становится «общим местом», нулевым знаком в массо-

вом сознании. 
 

Список источников 
 

1. Дьяконова Н.Я. Джон Китс. Стихи и проза // Китс Дж. Стихотворения. «Ла-

мия», «Изабелла», «Канун св. Агнесы» и другие стихи / изд. подг. Н.Я Дьяконова, 

Э.Л. Линецкая, С.Л. Сухарев. Л. : Наука, 1986. С. 287–310. 

2. Дьяконова Н.Я. Английский романтизм. М. : Наука, 1978. 208 с. 

3. Урнов Д.М. Романтизм. Блейк. «Озерная школа». Вальтер Скотт. Байрон. 

Шелли. Китс. Эссеисты и другие прозаики // История всемирной литературы :  

в 9 т. М. : Наука, 1969. Т. 6. С. 87–112. 

4. Халтрин-Халтурина Е.В. Поэтика «озарений» в литературе английского 

романтизма : романтические суждения о воображении и художественная прак-

тика. М. : Наука, 2009. 350 с. 

5. Казакова И.Б. Эстетические воззрения Дж. Китса // Филологические науки. 

2011. № 4. С. 43–53. 

6. Зиновьева А.Ю. Творчество Джона Китса и философия романтической по-

эзии : aвтореф. дис. … канд. филол. наук. М., 2001. 26 с. 

7. Подольская Г.Г. Джон Китс в России. Новые переводы. Астрахань : Изд-во 

Астрахан. пед. ин-та, 1993. 302 с. 

8. Пушкарева Е.Н., Уразаева Т.И. Лирика Джона Китса: своеобразие русской 

рецепции // Вестник Томского государственного педагогического университета. 

2006. № 8. С. 21–24. 

9. Линючкина Е.Г. История переводов произведений Джона Китса на русский 

язык в начале ХХ века (1901–1917 гг.) // Филология и культура. Philology and 

Culture. 2016. № 2 (16). С. 260–264. 

10. Линючкина Е.Г., Козырева М.А. Поэзия Дж. Китса в России XXI века // 

Ученые записки Казанского университета. Серия Гуманитарные науки. 2018.  

Т. 160, кн. 1. С. 207–222. 

11. Мищук О.Н. «Ода греческой вазе» Дж. Китса в переводе В.А. Комаров-

ского // Известия Тульского государственного университета. Гуманитарные 

науки. 2010. Вып. 2. С. 391–397. 

12. Дьяконова Н.Я. Китс и его современники. М. : Наука, 1973. 200 с. 

13. Ваза // Карта слов и выражений русского языка. URL: https://kartaslov.ru/ 

14. Символика: Ваза // Dzen.ru. URL: https://dzen.ru/a/YmVSPDHFIXAiorpn  

https://kartaslov.ru/


Компаративистика / Comparative Studies 

203 

15. Словарь символов // Значение Слова. URL: https://znachenieslova.ru/slovar/ 

symbol/vaza  

16. Керлот Х.Э. Словарь символов. М. : REFL-book, 1994. 608 с. 

17. Тресиддер Дж. Словарь символов / пер. с англ. С. Палько. М. : ФАИР-пресс, 

2001. 448 с.  

18. Калиничев Д.А. Кипрские вазы с пластическим декором Марионского типа 

(VI–IV вв. до н.э.): генезис, форма, семантика : автореф. дис. …канд. искусство-

ведения. М., 2019. 35 с. 

19. Богатова О.В. Культ Великой Матери богов Кибелы в греко-римской 

древности: к проблеме религиозного синкретизма в античности : автореф. дис. ... 

канд. ист. наук. СПб., 1998. 25 с.  

20. Аверинцев С.С. Символ // Краткая литературная энциклопедия. М. : Сов. 

энцикл., 1971. Т. 6. Стб. 827. 

21. Михайлов А.В. Обратный перевод. М. : Языки русской культуры, 2000. 848 с. 

22. Vendler H. The Odes of John Keats. Cambridge, MA : Harvard University 

Press, 1983. 330 p. 

23. Motion A. Keats. Chicago : University of Chicago Press, 1999. 656 p. 

24. Ода к греческой вазе. URL: https://ru.wikipedia.org/wiki/Ода_к_греческой_вазе  

25. Китс Дж. Стихотворения. «Ламия», «Изабелла», «Канун св. Агнесы» и 

другие стихи / изд. подг. Н.Я Дьяконова, Э.Л. Линецкая, С.Л. Сухарев. Л. : Наука, 

1986. 392 с. 

26. Keats J. Selected Poems and Letters / ed. D. Bush. Cambridge, MA: Harvard 

University Press, 1959. 361 p. 

27. Иванов Вяч. Греческая ваза // Иванов Вяч. Собрание сочинений : в 4 т. 

Брюссель, 1979. Т. 3. С. 545–546. URL: https://docs.yandex.ru/docs/view?tm=1689 

434559&tld=ru&lang=ru&name=ivanov_vyacheslav_sobranie_tom3_1979__ocr.pdf&text  

28. Петровых М. А на чердак – попытайся один!.. // Все стихи Марии Петро-

вых. URL: https://45parallel.net/mariya_petrovykh/stihi/  

29. Кушнер А. Ваза. URL: https://rupoem.ru/kushner/na-antichnoj-vaze.aspx  

30. Бродский И. Неоконченный отрывок (Отнюдь не вдохновение…) // Сочи-

нения Иосифа Бродского : в 7 т. СПб.: Пушкинский фонд, 2001. Т. 2. С. 179–180. 

31. Мориц Ю. Блок новостей. URL: http://morits.ru/cntnt/poez/i_v_chyorn1/ 

blok_novos.html 

32. Миллер Л. На вазе лошадка на стройных ногах // Континент. 2008. № 138. 

URL: https://magazines.gorky.media/continent/2008/138/nuzhny-slova-kotoryh-net-v-

prirode.html 

33. Кушнер А. Обрываются связи. URL: https://kushner.poet-premium.ru/v_no-

vom_veke.html 

 

References 

 

1. D’yakonova, N.Ya. (1986) Dzhon Kits. Stikhi i proza [John Keats. Poems and 

prose]. In: Keats, J. Stikhotvoreniya. “Lamiya”, “Izabella”, “Kanun sv. Agnesy” i drugie 



Автухович Т.Е. «Ода греческой вазе» Дж. Китса и ее отражения в русской поэзии  

204 

stikhi [Lamia, Isabella, the Eve of St. Agnes, and Other Poems]. Translated from  

English. Leningrad: Nauka. pp. 287–310. 

2. D’yakonova, N.Ya. (1978) Angliyskiy romantizm [English romanticism].  

Moscow: Nauka. 

3. Urnov, D.M. (1969) Romantizm. Bleyk. “Ozernaya shkola”. Val’ter Skott.  

Bayron. Shelli. Kits. Esseisty i drugie prozaiki [Romanticism. Blake. Lake School. Wal-

ter Scott. Byron. Shelley. Keats. Essayists and other prose writers]. In: Vipper, Yu.B. 

et al. (eds) Istoriya vsemirnoy literatury: v 9 tomakh [History of world literature:  

in 9 volumes]. Vol. 6. Moscow: Nauka. pp. 87–112. 

4. Khaltrin-Khalturina, E.V. (2009) Poetika “ozareniy” v literature angliyskogo 

romantizma : Romanticheskie suzhdeniya o voobrazhenii i khudozhestvennaya praktika 

[The poetics of “insights” in the literature of English romanticism: Romantic judgments 

about the imagination and artistic practice]. Moscow: Nauka. 

5. Kazakova, I.B. (2011) Esteticheskie vozzreniya Dzh. Kitsa [Aesthetic views  

of J. Keats]. Filologicheskie nauki. 4. pp. 43–53. 

6. Zinov’eva, A.Yu. (2001) Tvorchestvo Dzhona Kitsa i filosofiya romanticheskoy 

poezii [The works of John Keats and the philosophy of romantic poetry]. Abstract  

of Philology Cand. Diss. Moscow. 

7. Podol’skaya, G.G. (1993) Dzhon Kits v Rossii. Novye perevody [John Keats  

in Russia. New translations]. Astrakhan: Astrakhan State Pedagogical Institute. 

8. Pushkareva, E.N. & Urazaeva, T.I. (2006) Lirika Dzhona Kitsa: svoeobrazie 

russkoy retseptsii [Lyrics of John Keats: the originality of Russian reception]. Vestnik 

Tomskogo gos. ped. un-ta. 8. pp. 21–24. 

9. Linyuchkina, E.G. (2016) Istoriya perevodov proizvedeniy Dzhona Kitsa na 

russkiy yazyk v nachale XX veka (1901–1917 gg.) [History of translations of John 

Keats’s works into Russian at the beginning of the twentieth century (1901–1917)]. 

Filologiya i kul’tura – Philology and Culture. 2 (16). pp. 260–264. 

10. Linyuchkina, E.G. & Kozyreva, M.A. (2018) Poeziya Dzh. Kitsa v Rossii XXI veka 

[Poetry of John Keats in Russia of the 21st century]. Uch. zap. Kazanskogo un-ta. Seriya 

gumanitarnye nauki. 160 (1). pp. 207–222. 

11. Mishchuk, O.N. (2010) “Oda grecheskoy vaze” Dzh. Kitsa v perevode V.A. Koma-

rovskogo [“Ode on a Grecian Urn” by J. Keats, translated by V.A. Komarovsky]. 

Izvestiya Tul’skogo gos. un-ta. Gumanitarnye nauki. 2. pp. 391–397. 

12. D’yakonova, N.Ya. (1973) Kits i ego sovremenniki [Keats and his contempo-

raries]. Moscow: Nauka. 

13. Kartaslov.ru. (n.d.) Vaza [Vase]. [Online] Available from: https://kartaslov.ru/ 

14. Dzen.ru. (n.d.) Simvolika: Vaza [Symbolism: Vase]. [Online] Available from: 

https://dzen.ru/a/YmVSPDHFIXAiorpn  

15. ZnachenieSlova.ru. (n.d.) Slovar’ simvolov [Dictionary of symbols]. [Online] 

Available from: https://znachenieslova.ru/slovar/symbol/vaza  

16. Kerlot, Kh.E. (1994) Slovar’ simvolov [Dictionary of symbols]. Moscow: 

“REFL-book”. 



Компаративистика / Comparative Studies 

205 

17. Tresidder, Dzh. (2001) Slovar’ simvolov / Per. s angl. S. Pal’ko. Moscow: 

FAIR-PRESS, 448 s.  

18. Kalinichev, D.A. (2019) Kiprskie vazy s plasticheskim dekorom Marionskogo 

tipa (VI–IV vv. do n.e.): genezis, forma, semantika [Cypriot vases with plastic decora-

tion of the Marion type (6th–4th centuries BC): genesis, form, semantics]. Abstract  

of Art History Cand. Diss. Moscow. 

19. Bogatova, O.V. (1998) Kul’t Velikoy Materi bogov Kibely v greko-rimskoy 

drevnosti: K probleme religioznogo sinkretizma v antichnosti [The cult of the Great 

Mother of the Gods Cybele in Greco-Roman antiquity: On the problem of religious 

syncretism in antiquity]. Abstract of History Cand. Diss. St. Petersburg. 

20. Averintsev, S.S. (1971) Simvol [Symbol]. In: Surkov, A.A. (ed.) Kratkaya  

literaturnaya entsiklopediya [Concise literary encyclopedia]. Vol. 6. Moscow: Sovet-

skaya entsiklopediya. Column 827. 

21. Mikhaylov, A.V. (2000) Obratnyy perevod [Reverse translation]. Moscow: 

Yazyki russkoy kul’tury. 

22. Vendler, H. (1983) The Odes of John Keats. Cambridge (Mass.): Harvard  

University Press. 

23. Motion, A. (1999) Keats. Chicago: University of Chicago Press. 

24. Keats, J. (n.d.) Ode on a Grecian Urn. [Online] Available from: https://ru.wikipedia. 

org/wiki/%D0%9E%D0%B4%D0%B0_%D0%BA_%D0%B3%D1%80%D0%B5%D

1%87%D0%B5%D1%81%D0%BA%D0%BE%D0%B9_%D0%B2%D0%B0%D0%

B7%D0%B5 (In Russian). 

25. Keats, J. (1986) Stikhotvoreniya. “Lamiya”, “Izabella”, “Kanun sv. Agnesy”  

i drugie stikhi [Lamia, Isabella, the Eve of St. Agnes, and Other Poems]. Translated 

from English. Leningrad: Nauka. 

26. Keats, J. (1959) Selected Poems and Letters. Cambridge MA: Harvard Univer-

sity Press. 

27. Ivanov, V. (1979) Grecheskaya vaza [Greek vase]. In: Ivanov, Vyach. Sobranie 

sochineniy: v 4 t. [Collected works: in 4 volumes]. Vol. 3. Brussels: Foyer Oriental 

Chretien. pp. 545–546. [Online] Available from: https://docs.yandex.ru/docs/view?tm= 

1689434559&tld=ru&lang=ru&name=ivanov_vyacheslav_sobranie_tom3_1979__ 

ocr.pdf&text  

28. Petrovykh, M. (n.d.) A na cherdak – popytaysya odin!.. [And to the attic - try 

alone!..]. [Online] Available from: https://45parallel.net/mariya_petrovykh/stihi/  

29. Kushner, A. (2001) Vaza [Vase]. [Online] Available from: https://rupoem.ru/ 

kushner/na-antichnoj-vaze.aspx  

30. Brodskiy, I. (2001) Neokonchennyy otryvok (Otnyud’ ne vdokhnovenie…) 

[Unfinished excerpt (Not at all inspiration…)]. In: Sochineniya Iosifa Brodskogo: v 7 t. 

[Works of Joseph Brodsky: in 7 volumes]. Vol. 2. St. Petersburg: Pushkinskiy fond.  

pp. 179–180. 

31. Morits, Yu. (n.d.) Blok novostey [News block]. [Online] Available from: 

http://morits.ru/cntnt/poez/i_v_chyorn1/blok_novos.html 



Автухович Т.Е. «Ода греческой вазе» Дж. Китса и ее отражения в русской поэзии  

206 

32. Miller, L. (2008) Na vaze loshadka na stroynykh nogakh [On a vase there is  

a horse on slender legs]. Kontinent. 138. [Online] Available from: https://maga-

zines.gorky.media/continent/2008/138/nuzhny-slova-kotoryh-net-v-prirode.html 

33. Kushner, A. (n.d.) Obryvayutsya svyazi [Connections are broken]. [Online] 

Available from: https://kushner.poet-premium.ru/v_novom_veke.html 

 

Информация об авторе: 

Автухович Т.Е. – д-р филол. наук, профессор кафедры русской филологии Грод-

ненского государственного университета имени Янки Купалы (Гродно, Беларусь). 

E-mail: avtuchovich@mail.ru 

 

Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 

 

Information about the author: 

T.Je. Avtukhovich, Dr. Sci. (Philology), professor, Yanka Kupala State University  

of Grodno (Grodno, Republic of Belarus). E-mail: avtuchovich@mail.ru 

 

The author declares no conflicts of interests. 

 

Статья принята к публикации 22.01.2024. 

 

The article was accepted for publication 22.01.2024. 



Имагология и компаративистика. 2024. № 21. С. 207–219 

Imagology and Comparative Studies. 2024. 21. pp. 207–219 

© В.С. Киселев, 2024 

 

 

ИМАГОЛОГИЯ 
 

Научная статья 

УДК 82.091 

doi: 10.17223/24099554/21/10 

 

Творчество В.А. Жуковского в рецепции  

литературной критики первой половины  

XIX века: к постановке проблемы 

 

Виталий Сергеевич Киселев 

 
Томский государственный университет, Томск, Россия, kv-uliss@mail.ru 

 
Аннотация. Рецепция личности и творчества В.А. Жуковского в при-

жизненной литературной критике до сих пор представляет собой недоста-

точно изученную проблему. В статье предпринят обзор как источниковой 

стороны вопроса (привлекаемых к анализу критических материалов), так 

и методологических подходов, связанных с новыми направлениями исто-

рико-литературных исследований – анализом авторских репутаций и фор-

мированием национального литературного канона. 

Ключевые слова: литературная репутация, русская литература,  

В.А. Жуковский, литературная критика, журналистика 

 
Источник финансирования: Исследование проведено в Томском госу-

дарственном университете в рамках проекта Российского научного фонда 

№ 24-18-00386 «История русской литературной критики первой поло-

вины XIX века: В.А. Жуковский в прижизненной критической рецепции». 

 
Для цитирования: Киселев В.С. Творчество В.А. Жуковского в рецепции 

литературной критики первой половины XIX века: к постановке про-

блемы // Имагология и компаративистика. 2024. № 21. С. 207–219. doi: 

10.17223/24099554/21/10 

  



Киселев В.С. Творчество В.А. Жуковского в рецепции литературной критики 

208 

Original article 

doi: 10.17223/24099554/21/10 

 

Vasily Zhukovsky’s works in the reception  

of literary criticism of the first half  

of the 19th century: To the problem statement 

 

Vitaly S. Kiselev 
 
Tomsk State University, Tomsk, Russian Federation, kv-uliss@mail.ru 

 
Abstract. Reception of Vasily Zhukovsky’s personality and works in his 

lifetime literary criticism still represents an insufficiently studied problem. The 

article provides an overview of both the source side of the issue (critical mate-

rials involved in the analysis) and methodological approaches associated with 

new directions of historical and literary research – the analysis of author’s  

reputations and the formation of a national literary canon. In terms of sources 

from Zhukovsky’s extensive heritage, attention is paid to only a few subjects – 

an evaluation of the romantic aesthetics of the poet in general and individual 

genre models (elegy, ballad, hexametric idyll, and poetic story), the role of 

translations and their innovation, as well as the image of the poet’s personality 

and works during the period of the controversy between Arzamas and Conver-

sations of Lovers of the Russian Word. Such selectivity takes a huge complex 

of material – articles, reviews, polemical assessments, etc. by dozens of authors 

on the pages of most periodicals of the era – beyond the limits of comprehen-

sion. The study of lifetime critical reception of Zhukovsky’s personality and 

works against the background of the broader context of his literary reputation 

opens up new perspectives. Literary historians have accumulated a large 

amount of material about the writer’s activities in certain institutional spheres, 

which influenced criticism. Synchronization and integration into a single pic-

ture of trends in the critical reception and evaluations of other institutional en-

vironments, thereby, becomes an urgent task for Zhukovsky studies. The second 

area of methodological innovations in the field of the history of Russian criti-

cism is the study of the literary canon and the analysis of the sociocultural  

mechanisms of its formation. Zhukovsky’s personality and works were canonized 

very early, already at the turn of the 1830s, and, subsequently the poet’s place 

in the national pantheon was not questioned. The role of lifetime literary criti-

cism in establishing such a consensus was extremely large, but has not yet been 

reflected on, which makes the study of these aspects particularly relevant. 

Keywords: literary reputation, Russian literature, Vasily Zhukovsky, literary 

criticism, journalism 



Имагология / Imagology 

209 

Financial Support: The research was conducted at Tomsk State University  

and supported by the Russian Science Foundation, Project No. 24-18-00386: 

History of Russian Literary Criticism of the First Half of the 19th Century:  

Vasily Zhukovsky in Lifetime Critical Reception. 

 

For citation: Kiselev, V.S. (2024) Vasily Zhukovsky’s works in the reception 

of literary criticism of the first half of the 19th century: To the problem state-

ment. Imagologiya i komparativistika – Imagology and Comparative Studies. 

21. pp. 207–219. (In Russian). doi: 10.17223/24099554/21/10 

 
История русской литературной критики, сложившаяся как особая 

научная дисциплина в течение XX в., в ее отечественном изводе ока-

залась сосредоточена на нескольких ведущих предметах: прослежи-

вании борьбы художественных направлений и течений, включая ре-

флексию над эстетическим методом; изучении критики в составе жур-

налистики (идеологии и эстетики определенного печатного органа); 

осмыслении творчества отдельных литературных критиков; исследо-

вании жанров и поэтики литературно-критических текстов. Изучение 

критической рецепции личности и творчества конкретного писателя 

выступало пограничной зоной между собственно историей литера-

туры и историей критики в ее первом аспекте (прослеживание борьбы 

художественных направлений и течений). Тем самым осветить осмыс-

ление в критике того или иного автора значило показать, как его твор-

чество интерпретируют классицисты и романтики, архаисты и карам-

зинисты, символисты и акмеисты, либералы и консерваторы, а также 

конкретные критики – Н.И. Надеждин, В.Г. Белинский, Н.А. Добро-

любов или Н.К. Михайловский. 

В рамках подобной методологии история русской литературной 

критики первой половины XIX в. изучена достаточно подробно, хотя 

по отношению к В.А. Жуковскому остались существенные лакуны 

как в плане привлеченного материала, так и в плане проблематики. 

Так, в большинстве работ, посвященных истории направлений и тече-

ний русской критики от «Очерков по истории русской журналистики 

и критики» [1] до «Очерков истории русской литературной критики. 

Т. 1 (XVIII – первая четверть XIX в.)» [2], имя В.А. Жуковского 

неизменно присутствует в контексте полемик о сентиментализме и 

романтизме, противостояния архаистов и карамзинистов, тенденций 

декабристской критики, позиций критиков «торгового направления» 



Киселев В.С. Творчество В.А. Жуковского в рецепции литературной критики 

210 

и пушкинского круга, концепций В.Г. Белинского, а затем борьбы за-

падников и славянофилов. В том же качестве личность и творчество 

В.А. Жуковского фигурируют во множестве трудов, посвященных 

критике отдельных направлений и групп, печатных органов, конкрет-

ных литературных критиков [3–12]. Между тем во всех упомянутых 

и множестве других работ В.А. Жуковский выступает лишь одним из 

персонажей критической рефлексии, но в цельную картину рецепция 

его личности и творчества в прижизненной литературной критике не 

складывается. Из его обширного наследия 1797–1852 гг. внимание уде-

ляется только нескольким предметам – оценке романтической эсте-

тики поэта в целом и отдельных жанровых моделей (элегии, баллады, 

гекзаметрической идиллии и стихотворной повести), роли переводов 

и их новаторству, а также образу личности и творчества В.А. Жуков-

ского в период полемики «Арзамаса» и «Беседы любителей русского 

слова». Подобная избирательность выводит за пределы осмысления 

огромный комплекс материала – статьи, рецензии, полемические оценки 

и иные публикации десятков авторов на страницах большинства пе-

риодических изданий эпохи («Вестник Европы», «Дамский журнал», 

«Аглая», «Сын отечества», «Амфион», «Благонамеренный», «Поляр-

ная звезда», «Северные цветы», «Мнемозина», «Московский теле-

граф», «Московский вестник», «Европеец», «Телескоп», «Библиотека 

для чтения», «Русский инвалид», «Литературная газета», «Северная 

пчела», «Московский наблюдатель», «Современник», «Отечествен-

ные записки», «Москвитянин» и др.). Показателем несфокусирован-

ности может служить и отсутствие комплексных научных переизда-

ний критических работ, посвященных В.А. Жуковскому, особенно 

чувствительное на фоне современных антологий «Пушкин в прижиз-

ненной критике» [13], «Н.М. Карамзин: pro et contra» [14], «М.Ю. Лер-

монтов: pro et contra» [15], «Н.В. Гоголь: pro et contra» [16]. 

Наряду с наличием источниковой и проблемной лакуны в осмыс-

лении прижизненной критической рецепции личности и творчества 

В.А. Жуковского в последнее пятнадцатилетие обозначилась и лакуна 

методологическая. Она связана с проникновением в сферу истории 

литературной критики двух взаимосвязанных методологий, идущих 

из сферы социологии литературы.  

Первая – изучение авторских репутаций как интегральных оценок 

писательской среды, читательской аудитории и критики. Это уводит 



Имагология / Imagology 

211 

от сосредоточенности на вопросах только эстетики, идеологии или 

поэтики в сферу более широкого контекста их оценки в процессе со-

циального функционирования словесности. 

Системную теоретическую разработку феномен литературной ре-

путации получил в рамках социологии литературы, где сложилось два 

подхода. Первый опирается на концепцию литературного поля Пьера 

Бурдье («Поле литературы») [17], согласно которой литература явля-

ется системой позиций (ролей), определяющих габитус (набор сцена-

риев поведения) конкретных акторов. Целью акторов выступают 

накопление и прераспределение ценностно-символического капитала, 

который, в свою очередь, можно обменять на капитал материальный 

или властный. Объем накопленного актором-писателем символического 

капитала и закрепляется в представлении о его литературной репута-

ции. Значимой параллелью здесь выступает концепция Ю.М. Лотмана 

(«Литературная биография в историко-культурном контексте») [18], 

акцентировавшего рецептивный аспект (система читательских вос-

приятий) в формировании образа писателя в определенном культур-

ном пространстве. 

А.И. Рейтблат, Б.В. Дубин и Л.Г. Гудков предложили иной подход 

к проблеме литературной репутации. Они сосредоточились, в отличие 

от Бурдье, заинтересованного имманентным анализом литературного 

поля, на области общественного регулирования литературы через ин-

ституты – организационно объективированные литературные позиции 

(группы культурных элит, инициирующих производство текстов и их 

потребляющих, и каналы коммуникации (библиотеки, книгоиздание, 

медиа), задающие условия циркулирования текстов). В рамках подоб-

ного подхода на становление писательской репутации оказывают влия-

ние не только отдельные конкретные акторы, но и целостные институты, 

поддержкой и ресурсами которых оказался способным воспользо-

ваться литератор. 

При наличии сформировавшейся методологии изучения литера-

турных репутаций в историко-литературном ее применении на мате-

риале классической русской литературы существуют значительные 

лакуны. Так, работы о литературных репутациях Золотого века еди-

ничны и сосредоточиваются обычно на одном акторе. Образцом мо-

гут выступить книга П. Дебрецени “Social Functions of Literature: 

Aleksandr Pushkin and Russian Culture” [19] и статья А.И. Рейтблата 



Киселев В.С. Творчество В.А. Жуковского в рецепции литературной критики 

212 

«Как Пушкин вышел в гении (О литературной репутации Пушки-

на)» [20], посвященные, с одной стороны, сознательным стратегиям 

литературного поведения Пушкина, а с другой – рецепции их различ-

ными читательскими группами. Едва ли не единственным опытом 

разностороннего анализа институциональных сторон деятельности 

русского литератора на сегодняшний день является книга А.И. Рейт-

блата «Фаддей Венедиктович Булгарин: идеолог, журналист, консуль-

тант секретной полиции: статьи и материалы» [21]. Из других значи-

мых опытов можно выделить работы М.Б. Селезнева («Литературная 

репутация Ф.В. Булгарина в литературно-эстетических дискуссиях 

1820–1840-х годов» [22]), Н.Н. Краюшкиной («Литературная репута-

ция А.С. Пушкина в 1830-е годы» [23]), М.В. Трунина («Литературная 

репутация М.Н. Лонгинова» [24]), Н.В. Попова («Н.Е. Струйский и 

проблема литературной репутации» [25]), И.Ю. Виницкого («Граф 

Сардинский. Дмитрий Хвостов и русская культура» [26]).  

Изучение прижизненной критической рецепции личности и твор-

чества В.А. Жуковского на фоне более широкого контекста его лите-

ратурной репутации открывает новые перспективы. Историками ли-

тературы накоплен большой материал о деятельности писателя в от-

дельных институциональных сферах, влиявший на оценки критики 

(например, признание при дворе, должность воспитателя цесаревича, 

дружба с иностранными культурными деятелями, близость к разным 

литературным группам, успех у читателей элегий, баллад или «Певца 

во стане русских воинов»). Синхронизация и сведение в единую кар-

тину тенденций критической рецепции и оценок иных институциональ-

ных сред тем самым становится актуальной задачей жуковсковедения. 

Вторая сфера методологических новаций в области истории рус-

ской критики – это изучение литературного канона, анализ социокуль-

турных механизмов его формирования. Включение или невключение 

определенного автора или произведения в национальный литератур-

ный канон также определяется не только эстетическими причинами, 

но и расстановкой сил в борьбе литературных групп, выдвигающих 

свои модели литературного пантеона, потребностями национального 

или имперского культурного строительства, задачами педагогиче-

ского (преподавание литературы в школе и университете) или науч-

ного характера (выстраивание определенной версии истории нацио-

нальной литературы). Проблема русского литературного канона была 



Имагология / Imagology 

213 

поставлена Дж. Бруксом (“Russian Nationalism and Russian Literature: 

The Canonization of the Classics”) [27]. Современные отечественные ис-

следования подобного плана обращают основное внимание на конку-

ренцию эстетических программ и иерархию литературных авторитетов 

в разные эпохи (В.М. Живов, М.Ю. Берг, А.И. Рейтблат, М.Л. Майо-

фис). В последнее десятилетие тартуские ученые реализовали ряд 

проектов, касающихся русского литературного канона и роли отдель-

ных институтов в его формировании [28–30]. 

Методология подобных изучений еще только разрабатывается, пе-

ресекаясь с поисками в области исследования исторической памяти | 

и мемориальной культуры. Личность и творчество В.А. Жуковского 

подверглись канонизации очень рано, уже к рубежу 1820–1830-х гг., 

и до периода 1930–1950-х гг. место поэта в национальном пантеоне 

не подвергалось сомнению. Столь же быстро он в него и вернулся уже 

к 1960–1970-м гг. Роль прижизненной литературной критики в уста-

новлении подобного консенсуса была чрезвычайно велика, однако до 

сих пор не отрефлексирована, что придает особую актуальность изу-

чению этих аспектов. 

Решению данных задач посвящен проект томских ученых, поддер-

жанный грантом РНФ № 24-18-00386 «История русской литературной 

критики первой половины XIX века: В.А. Жуковский в прижизненной 

критической рецепции». Методология проекта имеет междисципли-

нарный характер и предполагает синтез трех подходов. Первый явля-

ется традиционным для отечественной версии истории русской лите-

ратурной критики и нацелен на последовательное хронологическое 

прослеживание хода критических рефлексий вокруг личности и твор-

чества писателя на фоне борьбы художественных направлений, тече-

ний и литературных групп, а также печатных органов (журналов, газет, 

альманахов) и отдельных литературных критиков, включая обраще-

ние к жанровым аспектам и поэтике анализируемых литературно-кри-

тических текстов. Погружение в проблемы эстетического характера 

сопровождается в рамках проекта изучением более широкого фено-

мена литературной репутации автора, когда та или иная критическая 

рефлексия о его личности и творчестве рассматривается как подготов-

ленная и сопровождающаяся предыдущей оценкой со стороны писа-

тельского сообщества, восприятием разных групп читателей, под-

держкой или неодобрением агентов из иных институциональных сред 



Киселев В.С. Творчество В.А. Жуковского в рецепции литературной критики 

214 

(например, власти или церкви). Установкой исследования явится вни-

мание не только к персональным стратегиям акторов-критиков в плане 

перераспределения символического капитала автора, но и к механиз-

мам институциональной селекции подобных мнений и стратегий. 

Наконец, третьей составляющей методологии проекта выступает учет 

процессов формирования национального литературного канона, ко-

гда система частных оценок в критике и со стороны агентов иных ли-

тературных институций на определенном этапе трансформируется  

в коллективный консенсус по поводу места писателя в национальном 

пантеоне. 

Специфика поставленных задач определяет более частные аспекты 

методологии. Первая установка исследования – максимально полное 

выявление источников, отразивших критическую рецепцию личности 

и творчества В.А. Жуковского. Инструментарий проекта в этой сфере – 

библиографические и архивные разыскания документов, опублико-

ванных в журналах, газетах и альманахах первой половины XIX в. или 

оставшихся в рукописях: литературно-критических статей, рецензий, 

полемических высказываний, обзоров и т.п. Значительная их часть 

была выявлена при комментаторской подготовке «Полного собрания 

сочинений и писем» В.А. Жуковского в 20 томах, осуществляемой 

членами проекта. Обнаруженные источники подвергнутся системати-

зации, описанию, концептуальному осмыслению и будут подготов-

лены к научной комментированной публикации.  

Вторая методологическая установка проекта – реконструкция поля 

индивидуальных и групповых рецепций писательского сообщества 

первой половины XIX в., оказавших влияние на литературную репу-

тацию В.А. Жуковского. Это определяет обращение к инструмента-

рию рецептивных изучений, нацеленных на реконструкцию поля 

культурно-исторических обстоятельств, биографического контекста, 

мировоззренческих и эстетических установок, повлиявших на харак-

тер индивидуальной или групповой рецепции личности и творчества 

В.А. Жуковского. Кроме того, обширный круг контактов писателя 

(несколько тысяч персон) не позволяет привлечь абсолютно все факты 

рецепции и должен сопровождаться как оценкой сравнительной зна-

чимости (влиятельности) мнений определенного лица в формирова-

нии прижизненной репутации В.А. Жуковского, так и сосредоточе-

нием в первую очередь на комплексе «сильных» фигур.  



Имагология / Imagology 

215 

Третья установка проекта – институциональная – определяет учет 

состояния ролевых взаимодействий в рамках конкретной институции 

и перспективы ее эволюции. На этом уровне индивидуальные рецеп-

ции подвергаются селекции по определенным сценариям и аккумули-

руются в коллективное мнение, задающее статус литератора в данной 

сфере. Здесь требуется как реконструкция механизмов оценки внутри 

каждой отдельной институции, существенно разнящихся друг от друга, 

так и выведение синтетического итога из взаимного наложения сети 

институциональных оценок.  

Наконец, четвертая установка проекта нацеливает на последова-

тельное хронологическое прослеживание хода критических рефлек-

сий вокруг личности и творчества В.А. Жуковского на фоне борьбы 

художественных направлений, течений и литературных групп (карам-

зинисты, архаисты, декабристы, «торговое направление», пушкинский 

круг, западники, славянофилы), а также печатных органов (журналов, 

газет, альманахов) и отдельных литературных критиков, в том числе 

иностранных (немецких, итальянских и французских), включая обра-

щение к жанровым аспектам и поэтике анализируемых литературно-

критических текстов в его соотнесении с общими механизмами легити-

мации и канонизации в русской словесности первой половины XIX в. 

Таким образом, в ходе реализации проекта будут достигнуты сле-

дующие результаты. Во-первых, впервые подвергнутся системному 

изучению становление и эволюция прижизненной писательской репу-

тации В.А. Жуковского (до настоящего момента внимание уделялось, 

скорее, посмертной рецепции его личности и творчества [31]). Во-вто-

рых, дифференцированному рассмотрению впервые подвергнутся не 

только оценки отдельных лиц, но механизмы институциональной се-

лекции подобных мнений, в том числе коллективных акторов: «цехо-

вая» рецепция писательского сообщества, роль журналистской и кни-

гоиздательской среды, придворного круга и властных агентов, а также 

инонациональных авторов. В-третьих, научному сообществу будет 

представлен новый документальный материал: печатные и архивные 

источники, отразившие факты критической рецепции личности и 

творчества В.А. Жуковского (статьи, рецензии, полемические оценки 

и иные публикации в журналах, газетах и альманахах первой поло-

вины XIX в., рукописи). Они будут систематизированы, комплексно 

осмыслены и опубликованы. В-четвертых, исследование позволит 



Киселев В.С. Творчество В.А. Жуковского в рецепции литературной критики 

216 

сделать выводы об общих механизмах литературной легитимации и 

канонизации в русской словесности первой половины XIX в. 
 

Список источников 
 

1. Очерки по истории русской журналистики и критики : в 2 т. Л. : Изд-во 

ЛГУ, 1950–1965. 

2. Очерки истории русской литературной критики. СПб. : Наука, 1999. Т. 1. 

368 с. 

3. Мордовченко Н.И. Русская критика первой четверти XIX века. М. ; Л. : Изд-

во АН СССР, 1959. 432 с. 

4. Успенский Б.А. Из истории русского литературного языка XVIII – начала 

XIX века. Языковая программа Карамзина и ее исторические корни. М. : Изд-во 

Моск. ун-та, 1984. 242 с. 

5. Серман И.З. Литературное дело Карамзина. М. : РГГУ, 2005. 328 с. 

6. Тынянов Ю.Н. Архаисты и Пушкин // Тынянов Ю.Н. Пушкин и его совре-

менники. М. : Наука, 1969. С. 23–121. 

7. Проскурин О. Литературные скандалы пушкинской эпохи. М. : ОГИ., 2000. 

368 с. 

8. Манн Ю.В. Русская философская эстетика. М. : МАЛП, 1998. 382 с. 

9. Егоров Б.Ф. Литературно-критическая деятельность В.Г. Белинского. М. : 

Просвещение, 1982. 176 с. 

10. Березина В.Г. Этюды о Белинском – журналисте и критике. СПб. : Изд-во 

С.-Петерб. ун-та, 1991. 128 с. 

11. Кошелев В.А. Эстетические и литературные воззрения русских славяно-

филов (1840–50). Л. : Наука, 1984. 194 с. 

12. Пирожкова Т.Ф. Славянофильская журналистика. М. : Изд-во Моск. ун-та, 

1997. 224 с. 

13. Пушкин в прижизненной критике : в 4 т. СПб. : Гос. пушкинский теат-

ральный центр, 1996–2008. 

14. Н.М. Карамзин: pro et contra. СПб. : РХГА, 2006. 1080 с. 

15. М.Ю. Лермонтов: pro et contra : в 2 т. СПб. : РХГА, 2013–2014. 

16. Н.В. Гоголь: pro et contra. СПб. : РХГА, 2009. 1040 с. 

17. Bourdieu P. Le champ litteraire // Actes de la recherche en sciences sociales. 

1991. № 89. P. 3–46. 

18. Лотман Ю.М. Литературная биография в историко-культурном контек-

сте // Лотман Ю.М. О русской литературе. СПб. : Искусство-СПБ, 1997. С. 804–816. 

19. Debreczeny P. Social Functions of Literature: Aleksandr Pushkin and Russian 

Culture. Stanford, CA : Stanford University Press, 1997. 282 p. 

20. Рейтблат А.И. Как Пушкин вышел в гении (О литературной репутации 

Пушкина) // Рейтблат А.И. Как Пушкин вышел в гении : историко-социологиче-

ские очерки о книжной культуре пушкинской эпохи. М. : Новое литературное 

обозрение, 2001. С. 51–69. 



Имагология / Imagology 

217 

21. Рейтблат А.И. Фаддей Венедиктович Булгарин: идеолог, журналист, кон-

сультант секретной полиции : статьи и материалы. М. : Новое литературное обо-

зрение, 2016. 630 с. 

22. Селезнев М.Б. Литературная репутация Ф.В. Булгарина в литературно-эс-

тетических дискуссиях 1820–1840-х годов : дис. … канд. филол. наук. Магнито-

горск, 2008. 183 с. 

23. Краюшкина Н.Н. Литературная репутация А.С. Пушкина в 1830-е годы : 

дис. … канд. филол. наук. М., 2009. 313 с. 

24. Трунин М.В. Литературная репутация М.Н. Лонгинова : дис. … канд. фи-

лол. наук. М., 2010. 210 с. 

25. Попов Н.В. Н.Е. Струйский и проблема литературной репутации : дис. … 

канд. филол. наук. М., 2011. 187 с. 

26. Виницкий И.Ю. Граф Сардинский. Дмитрий Хвостов и русская культура. 

М. : Новое литературное обозрение, 2016. 354 с. 

27. Brooks J. Russian Nationalism and Russian Literature: The Canonization of the 

Classics // Nation and Ideology: Essays in Honor of Wayne S. Vucinich. New York : 

Boulder, 1981. P. 315–334. 

28. Вдовин А.В. Концепт «глава литературы» в русской критике 1830–1860-х го-

дов. Тарту : Tartu Ülikooli Kirjastus, 2011. 238 c. 

29. Пушкинские чтения в Тарту 5: Пушкинская эпоха и русский литератур-

ный канон : в 2 ч. Тарту : Tartu Ülikooli Kirjastus, 2012. 

30. Хрестоматийные тексты : русская педагогическая практика XIX в. и поэ-

тический канон. Тарту : Tartu Ülikooli Kirjastus, 2013. 346 с. 

31. Анисимова Е.Е. Творчество В.А. Жуковского в рецептивном сознании 

русской литературы первой половины XX века. Красноярск : СФУ, 2016. 468 с. 

 

References 

 

1. Evgen’ev-Maksimov, V.E. et al. (eds) (1950–1965) Ocherki po istorii russkoy 

zhurnalistiki i kritiki: v 2 t. [Essays on the history of Russian journalism and criticism: 

in 2 volumes]. Leningrad: Leningrad State University. 

2. Stennik, Yu.V. (ed.) (1999) Ocherki istorii russkoy literaturnoy kritiki [Essays 

on the history of Russian literary criticism]. Vol. 1. St. Petersburg: Nauka. 

3. Mordovchenko, N.I. (1959) Russkaya kritika pervoy chetverti XIX veka [Russian 

criticism of the first quarter of the 19th century]. Moscow; Leningrad: USSR AS. 

4. Uspenskiy, B.A. (1984) Iz istorii russkogo literaturnogo yazyka XVIII – nachala 

XIX veka. Yazykovaya programma Karamzina i ee istoricheskie korni [From the history 

of the Russian literary language of the 18th – early 19th centuries. Karamzin’s language 

program and its historical roots]. Moscow: Moscow State University.. 

5. Serman, I.Z. (2006) Literaturnoe delo Karamzina [Karamzin’s literary work]. 

Moscow: RSUH. 

6. Tynyanov, Yu.N. (1969) Pushkin i ego sovremenniki [Pushkin and his 

contemporaries]. Moscow: Nauka. pp. 23–121. 



Киселев В.С. Творчество В.А. Жуковского в рецепции литературной критики 

218 

7. Proskurin, O. (2000) Literaturnye skandaly pushkinskoy epokhi [Literary 

scandals of the Pushkin era]. Moscow: OGI. 

8. Mann, Yu.V. (1998) Russkaya filosofskaya estetika [Russian philosophical 

aesthetics]. Moscow: MALP. 

9. Egorov, B.F. (1982) Literaturno-kriticheskaya deyatel’nost’ V.G. Belinskogo 

[V.G. Belinsky’s literary-critical activities]. Moscow: Prosveshchenie. 

10. Berezina, V.G. (1991) Etyudy o Belinskom – zhurnaliste i kritike [Essays about 

Belinsky – a journalist and critic]. St. Petersburg: St. Petersburg State University. 

11. Koshelev, V.A. (1984) Esteticheskie i literaturnye vozzreniya russkikh 

slavyanofilov (1840–50) [Aesthetic and literary views of Russian Slavophiles (1840–

50)]. Leningrad: Nauka. 

12. Pirozhkova, T.F. (1997) Slavyanofil’skaya zhurnalistika [Slavophile journalism]. 

Moscow: Moscow State University. 

13. Bukhaev, V.B. et al. (eds) (1996–2008) Pushkin v prizhiznennoy kritike: v 4 t. 

[Pushkin in lifetime criticism: in 4 volumes]. St. Petersburg: Gosudarstvennyy pushkinskiy 

teatral’nyy tsentr. 

14. Sapchenko, L.A. (2006) N.M. Karamzin: pro et contra. St. Petersburg: RHCA. 

(In Russian). 

15. Savinkova, S.V., Isupova, K.G. & Danilova, N.Yu. (2013–2014) M.Yu. Lermontov: 

pro et contra. In 2 volumes. St. Petersburg: RHCA. (In Russian). 

16. Goncharov, S.A. (2009) N.V. Gogol: pro et contra. St. Petersburg: RHCA.  

(In Russian). 

17. Bourdieu, P. (1991) Le champ litteraire. Actes de la recherche en sciences 

sociales. 89. pp. 3–46. 

18. Lotman, Yu.M. (1997) O russkoy literature [On Russian literature]. St. Petersburg: 

Iskusstvo-SPB. pp. 804–816. 

19. Debreczeny, P. (1997) Social Functions of Literature: Aleksandr Pushkin and 

Russian Culture. Stanford, California: Stanford University Press. 

20. Reytblat, A.I. (2001) Kak Pushkin vyshel v genii: Istoriko-sotsiologicheskie 

ocherki o knizhnoy kul’ture pushkinskoy epokhi [How Pushkin became a genius: 

Historical and sociological essays on the book culture of Pushkin’s era]. Moscow: 

Novoe literaturnoe obozrenie. pp. 51–69. 

21. Reytblat, A.I. (2016) Faddey Venediktovich Bulgarin: ideolog, zhurnalist, 

konsul’tant sekretnoy politsii: Stat’i i materialy [Thaddeus Bulgarin: ideologist, journalist, 

secret police consultant: Articles and materials]. Moscow: Novoe literaturnoe obozrenie. 

22. Seleznev, M.B. (2008) Literaturnaya reputatsiya F.V. Bulgarina v literaturno-

esteticheskikh diskussiyakh 1820–1840-kh godov [Thaddeus Bulgarin’s literary 

reputation in literary and aesthetic discussions of the 1820s–1840s]. Philology Cand. 

Diss. Magnitogorsk. 

23. Krayushkina, N.N. (2009) Literaturnaya reputatsiya A.S. Pushkina v 1830-e gody 

[Literary reputation of A.S. Pushkin in the 1830s]. Philology Cand. Diss. Moscow. 

24. Trunin, M.V. (2010) Literaturnaya reputatsiya M.N. Longinova [Literary 

reputation of M.N. Longinov]. Philology Cand. Diss. Moscow. 



Имагология / Imagology 

219 

25. Popov, N.V. (2011) N.E. Struyskiy i problema literaturnoy reputatsii  

[N.E. Struisky and the problem of literary reputation]. Philology Cand. Diss. Moscow. 

26. Vinitskiy, I.Yu. (2016) Graf Sardinskiy. Dmitriy Khvostov i russkaya kul’tura 

[Count of Sardinia. Dmitry Khvostov, and Russian culture]. Moscow: Novoe literaturnoe 

obozrenie. 

27. Brooks, J. (1981) Russian Nationalism and Russian Literature: The Canonization 

of the Classics. In: Banac, I., Ackerman, J.G. & Szporluk, R. (eds) Nation and Ideology: 

Essays in Honor of Wayne S. Vucinich. New York: Boulder. pp. 315–334. 

28. Vdovin, A.V. (2011) Kontsept «glava literatury» v russkoy kritike 1830- 

1860-kh godov [The concept of the “head of literature” in Russian criticism of the 

1830s–1860s]. Tartu: Tartu Ülikooli Kirjastus. 

29. Leybov, R. (ed.) (2012) Pushkinskie chteniya v Tartu 5: Pushkinskaya epokha 

i russkiy literaturnyy kanon: v 2 ch. [Pushkin readings in Tartu 5: Pushkin’s era and the 

Russian literary canon: in 2 parts]. Tartu: Tartu Ülikooli Kirjastus. 

30. Vdovin, A. & Leybov, R. (eds) (2013) Khrestomatiynye teksty: russkaya 

pedagogicheskaya praktika XIX v. i poeticheskiy kanon [Textbook texts: Russian 

pedagogical practice of the 19th century. and the poetic canon]. Tartu: Tartu Ülikooli 

Kirjastus. 

31. Anisimova, E.E. (2016) Tvorchestvo V.A. Zhukovskogo v retseptivnom soznanii 

russkoy literatury pervoy poloviny XX veka [V.A. Zhukovsky’s works in the receptive 

consciousness of Russian literature of the first half of the 20th century]. Krasnoyarsk: 

SFU. 
 

Информация об авторе: 

Киселев В.С. – д-р филол. наук, заведующий кафедрой русской и зарубежной 

литературы Томского государственного университета (Томск, Россия). E-mail: 

kv-uliss@mail.ru 

 

Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 

 

Information about the author: 

V.S. Kiselev, Dr. Sci. (Philology), head of the Department of Russian and Foreign Lite-

rature, Tomsk State University (Tomsk, Russian Federation). E-mail: kv-uliss@mail.ru 

 

The author declares no conflicts of interests. 

 

Статья принята к публикации 20.05.2024. 

 

The article was accepted for publication 20.05.2024. 

 



Имагология и компаративистика. 2024. № 21. С. 220–235 

Imagology and Comparative Studies. 2024. 21. pp. 220–235 

© Л.Н. Сарбаш, 2024 

 

 
Научная статья 

УДК 821.161.1 

doi: 10.17223/24099554/21/11 

 

Мусульманский мир в волжском травелоге XIX века 
 

Людмила Николаевна Сарбаш 
 

Чувашский государственный университет имени И.Н. Ульянова, Чебоксары, 

Россия, sarbash.lu@yandex.ru 

 

Аннотация. Анализируются рецепция мусульманского мира в волж-

ском травелоге XIX в. и поэтика передачи татарского в его разнообразных 

религиозно-культурных проявлениях. Инокультурная репрезентация 

представлена описанием уклада жизни, религиозными праздниками и об-

рядами, историческими экскурсами, сопровождающимися локальными 

мифологическими преданиями. Текст религиозных проповедей и эпигра-

фических надписей, передающих онтологические представления мусуль-

манина о Боге и человеке, – одна из форм художественной ретрансляции 

татарского в травелоге. 

Ключевые слова: волжский травелог, мусульманский мир, татарские 

легенды и богослужение, эпиграфические надписи 

 

Для цитирования: Сарбаш Л.Н. Мусульманский мир в волжском траве-

логе XIX века // Имагология и компаративистика. 2024. № 21. С. 220–235. 

doi: 10.17223/24099554/21/11 

 
Original article 

doi: 10.17223/24099554/21/11 

 

The Muslim world in the Volga travelogue of the 19th century 

 

Lyudmila N. Sarbash 
 

Chuvash State University named after I.N. Ulyanov, Cheboksary, Russian Federation, 

sarbash.lu@yandex.ru 

 

Abstract. The Volga travelogue as a structural and artistic modification  

of the travel essay is a noticeable phenomenon in the Russian literary process 



Имагология / Imagology 

221 

of the 19th century, represented by a large layer of literary text. “A journey 

along the Volga” in its temporal development is represented by works of  

M.I. Nevzorov, A.F. Voeikov, P.P. Svinin, A.A. Potekhin, A.N. Ostrovsky,  

G.P. Dem’yanov, A.F. Pisemsky, S.V. Maksimov, F.D. Nefedov, V.I. Manenkov, 

V.G. Korolenko, N.Yu. Yushkov, G.G. Moskvich, K.K. Sluchevsky, N.P. Bogo-

lyubov, G. and N. Chernetsov, V. Sidorov, K.P. Pobedonostsev, Vas.Iv. Nemi-

rovich-Danchenko, A.A. Korinfsky, A.P. Valueva, V.V. Rozanov, and many 

others. The reception of the foreign in its various religious and cultural mani-

festations is one of the narrative strategies of the Volga traveler. The Muslim 

(Tatar) as a different religious tradition, as a special characterology of Russian 

reality, attracted Russian writers’ attention. The realities of the Muslim world 

of the Volga are conveyed in the travelogue, such as the Tatar way of life; the 

originality of “Mohammedanism”; customs and holidays – Ramazan, Kurban, 

“Gala Night”; the history of the “Bulgar kingdom”; Tatar legends. The autochthon 

is represented in the Volga travelogue as a ritual culture, religious and mytho-

logical beliefs, and local folklore. Nevzorov’s Journey to Kazan, Vyatka, and 

Orenburg in 1800 conveys the peculiarities of the Tatar way of life: family  

relations, Muslim ritual culture (wedding and funeral), the originality of the na-

tional dress and cuisine. The codifier of ethnicity is the religious experience of 

the people; a significant part of the narrative is associated with the confessional 

aspects of life: the transfer of religious paraphernalia, worship. The transfer  

of Muslim texts creates an idea of a different faith in its fundamental points:  

the writer acquaints the Russian reader with “Mohammedanism” in its definite 

codification – prayer, sermons, grave inscriptions. In the creative reception  

of the non-Russian, Nevzorov refers to the national word (“Tatar-Arabic”), 

which together with other elements of ethnic identity conveys the Muslim con-

stants of life. Svinin’s Pictures of Russia and the Life of Its Diverse Peoples 

reflects the reception of Tatar epigraphic inscriptions; the author focuses on  

the religious and philosophical attitude of the believer – the constant presence 

of the thought of the omnipotence of God and the inevitability of the judgment 

day. Mythologems of national consciousness, Tatar legends contribute to the 

creation of a vivid image of the Muslim world. In the poetic system of trave-

logues by Bogolyubov, Monastyrsky, Dem’yanov, Korinfsky, and Valueva, 

significant are Tatar legends about the construction of Kazan and the winged 

snake Zilant, the sacrificial gift, the Bulgar kingdom, the Court of Justice and 

the khan’s daughter – the “heavenly guria”, and the life of the Tatar queen 

Sumbeka. 

Keywords: Volga travelogue, Muslim world, Tatar legends and worship, 

epigraphic inscriptions 

 
For citation: Sarbash, L.N. (2024) The Muslim world in the Volga travelogue 

of the 19th century. Imagologiya i komparativistika – Imagology and Compara-

tive Studies. 21. pp. 220–235. (In Russian). doi: 10.17223/24099554/21/11 



Сарбаш Л.Н. Мусульманский мир в волжском травелоге XIX века 

222 

Волжский травелог как структурно-художественная модификация 

путевого очерка – заметное явление в русском литературном процессе 

XIX в., представленное большим количеством произведений. «Путе-

шествие по Волге» в динамике временного развития репрезентиро-

вано сочинениями М.И. Невзорова («Путешествие в Казань, Вятку и 

Оренбург в 1800 году»), А.Ф. Воейкова («Путешествие из Сарепты на 

развалины Шерри-Сарая, бывшей столицы Золотой Орды»), А.А. По-

техина («Путь по Волге в 1851 году», «С Ветлуги»), С.В. Максимова 

(«Куль хлеба и его похождения»), А.Н. Островского («Путешествие 

по Волге от истоков до Нижнего Новгорода»), Ф.Д. Нефедова («Этно-

графические наблюдения на пути по Волге и ее притокам»), В.И. Ма-

ненкова («Поволжские очерки», «На Волге»), Н.П. Боголюбова («Волга 

от Твери до Астрахани»), В. Сидорова («По России. Волга. Путевые 

заметки и впечатления от Валдая до Каспия»), Н.Ф. Юшкова («На пути. 

Очерки и наброски от Казани до Царицына»), Г. и Н. Чернецовых 

(«Путешествие по Волге»), М.И. Семевского («От Твери до Астрахани»), 

К.П. Победоносцева («Письма о путешествии государя наследника це-

саревича по России»), В.Г. Короленко («В пустынных местах. Из по-

ездки по Ветлуге и Керженцу»), А.Ф. Писемского («Путевые очерки»), 

К.К. Случевского («Вниз по Волге»), Вас.Ив. Немировича-Данченко 

(«Великая река: картина из жизни и природы на Волге»), А.А. Коринф-

ского («Волга. Сказания, картины и думы»), А.П. Валуевой («По Ве-

ликой русской реке: очерки и картины Поволжья») и многих-многих 

других.  

Травелог привлекает внимание современных исследователей как  

в его широком временном топографическом и сюжетном диапазоне [1], 

так и в региональном проявлении – «уральском» [2], «тверском» [3]. 

Волжский травелог как целостная структурно-жанровая дефиниция 

не был объектом специального рассмотрения в современной филоло-

гической науке. Некоторые аспекты изучения проблематики, этно-

культурной идентификации и поэтики путешествия затронуты в наших 

статьях [4–6].  

Особый научный интерес в волжском травелоге представляет про-

блема изображения иноэтического, нерусского в его разнообразных 

религиозно-культурных проявлениях, художественной передачи по-

лиэтноконфессионального мира. Волга в травелоге предстает как «ве-

ликий Ноев ковчег», как уникальная «этнографическая выставка», без 



Имагология / Imagology 

223 

которой невозможно понять и постичь «Государство Российское», 

«беспредельное Отечество»: «Кто не знает Волги, не знает России» [7. 

С. 229]. В путешествии утверждается сакральный образ великой реки 

как матери русского народа и нерусских поволжских этносов. 

Мусульманское (татарское) как особая характерология российской 

действительности, как иная религиозная традиция привлекает внима-

ние русских писателей. В.В. Розанов, образно называя Волгу «Рус-

ским Нилом», отмечает, что здесь «сливаются Великороссия, славян-

щина с обширным мусульманско-монгольским миром»: «Какой тоже 

мир, какая древность – другой самостоятельный “столп мира”… Ма-

гометово царство» [8]. Рецепция нерусского российского в его разно-

образных культурно-религиозных манифестациях – одна из нарратив-

ных стратегий волжского травелога.  

В травелоге Н.П. Боголюбова «Волга от Твери до Астрахани» 

предстают мусульманские константы Поволжья. Описание средней 

Волги и достопримечательностей Казани сопровождается простран-

ным историческим экскурсом, дающим читателю представление о вза-

имоотношениях русских князей с татарскими ханами, об основании 

татарского ханства и истории покорения Казани. Этот материал не 

только экстраполирует в текст большого объема пласт исторических 

сведений и событий, но и, обладая «пафосом дистанции» (М. Бахтин), 

генерирует в травелоге поэтическую «память места». 

Этнокультурная репрезентация татар создается описанием уклада 

жизни, обычаев и праздников с выделением как народных (Сабан, 

Джин), так и религиозных (Рамазан и Курбан). Национальная тради-

ция предстает в ее основных моментах: автор сообщает, что Сабан 

бывает в начале весны, продолжается неделю и состоит в разнообраз-

ных увеселениях – «в борьбе, скачке на лошадях, пляске и песне». 

Н.П. Боголюбов отмечает характерную особенность татарского 

праздника: строго соблюдаются «благочиние и трезвость» [9. С. 242]. 

В передаче религиозного присутствует внутренняя дифференциация, 

автор обращает внимание читателя на многие аспекты жизни, связан-

ные с вероисповеданием: мусульманский Рамазан проводится в мо-

литве, дневном посте и еде при захождении солнца. Этот праздник 

бывает летом и поэтому труден для работающих, которые томятся 

жаждою, но не пьют, исполняя предписания Корана. Передается Кур-

бан, содержащий пост и молитву и завершающийся праздничным 



Сарбаш Л.Н. Мусульманский мир в волжском травелоге XIX века 

224 

жертвоприношением; автор отмечает, что голова жертвы обращена 

непременно на восток, произносится имя Бога, а первые капли крови 

считаются священными – присутствующие мажут ими глаза, нос и 

щеки [9. С. 242]. Автор «Волги от Твери до Астрахани» характеризует 

«Торжественную ночь», в которую, по мусульманским поверьям, был 

ниспослан Коран. Боголюбов замечает, что татары проводят эту ночь 

без сна: для исполнения «божьего предопределения» именно в это 

время к мусульманам нисходят ангелы [9. С. 241]. Писатель показы-

вает укорененность татарского народа в религиозной традиции. Ис-

пользуя архетипы национального сознания, Боголюбов создает «иное», 

«другое» в русском культурном пространстве – яркий образ мусуль-

манского мира.  

Как и большинство авторов травелогов, Боголюбов обращается  

к истории Царства Болгарского, которое было «сильно и богато»  

и представлено в современности «развалинами». Автор «Волги от 

Твери до Астрахани» излагает читателю основные этапы существова-

ния этого древнего образования. Столица Болгары была «складочным 

пунктом товаров» для Востока и Запада. Нашествия Батыя и полчища 

Тимура сокрушили Болгарское царство, на руинах которого и воз-

никло Казанское ханство: «новые обитатели» смешались с покорен-

ным народом, и «промышленный дух Болгар» сосредоточился в Ка-

зани, которая сохраняет этот характер до сих пор [9. С. 230]. 

В травелоге Боголюбова Волга на протяжении своего течения ста-

новится своеобразным маркером национального. Если в верхнем  

течении река русская, то в среднем и нижнем она «инородческая»: та-

тарская, мордовская, немецкая. В этом соединении различных куль-

турно-религиозных констант Поволжья особенно ярко предстает та-

тарская, мусульманская характерология.  

С. Монастырский в травелоге «Иллюстрированный спутник по Вол-

ге», обращаясь к значимым памятным местам, выделяет особо мусуль-

манские доминанты Волги, Казань – «умственный центр Поволжья», 

который определяется им как «порог из Европы в Азию» [10. С. 93]. 

Автор травелога дает пространный исторический обзор «борьбы двух 

великанов» – Москвы и Казани, которая связана в памяти как с именами 

великих русских князей (Василия Темного, Иоанна III, Василия IV), 

так и с именами казанских ханов (Улу-Махмета, Ибрагима, Шиг-Алея, 

Сафа-Гирея). Однако исторические сведения и факты в травелоге 



Имагология / Imagology 

225 

С. Монастырского, как и у многих авторов «путешествия по Волге», 

даются в сопровождении поэтических легенд и преданий, как рус-

ских, так и инонациональных. Следует выделить такую структурную 

особенность «путешествия по Волге», как иноэтнический легендар-

ный текст, активно присутствующий в художественном пространстве 

произведения. Постройка древней Казани (Иски-Казани) сопровожда-

ется у Монастырского двумя вариантами татарских преданий, имею-

щих «общее основание». По одной из них Алтын, спасшийся сын 

«болгарского царя», казненного ханом Золотой Орды Лан-Темирла-

ном, построил на реке маленький городок. По другому варианту ле-

генды сам хан Батый охотился в этих местах. В обоих случаях один 

из слуг уронил в реку чугунный котел (по-татарски казан) – отсюда и 

пошло название города и реки. Писатель передает и историю основа-

ния «новой» Казани, также сопровождая ее татарско-русскими преда-

ниями. Одна из легенд рассказывает о страшном крылатом змее  

Джелантау (по-русски Зиланте) о двух головах, одна из которых была  

змеиная, а другая – «воловья» [10. С. 97]. Другое бытующее предание 

о человеческой жертве: на месте заложения нового города необхо-

димо было живым закопать в землю одного из трех посланных, на 

кого укажет жребий. Вместо ханского сына, на которого пал жребий, 

закопали собаку. Переживавший смерть сына старый хан вначале об-

радовался, что он жив, но затем увидел в этом обмане дурной знак – 

предзнаменование падения города. Автор дает пояснения к татарским 

преданиям: объяснение причины падения Казани связано с ее «фаль-

шивым», а не настоящим зароком: Джелантау представляется по та-

тарским преданиям «символом древнего идолопоклонства», побеж-

денного мусульманством [10. С. 97–98]. Одновременно с татарскими 

легендами присутствуют и русские фольклорные варианты. Мона-

стырский утверждает, что национальные источники в основе своей 

«тождественны», различны только объяснения причин основания и 

падения Казани, что обусловлено религиозными представлениями 

народов [10. С. 99]. Имбрикация национальных текстов создает в про-

изведении Монастырского яркий фольклорно-мифологический образ 

города. В волжском травелоге мы наблюдаем межкультурный диалог, 

активный процесс «трансплантации культур» (Д. Лихачев).  

Дается в сочинении Монастыского и описание Казанского Кремля 

и достопримечательностей города, которые предстают в «сооружениях» 



Сарбаш Л.Н. Мусульманский мир в волжском травелоге XIX века 

226 

разных религий – православных соборов и церквей и мусульманских 

памятников. В волжском травелоге становится постоянным описание 

башни Сюмбеки, и автор «Иллюстрированного спутника по Волге» 

этого тоже не избегает: строение памятника сопровождается изложе-

нием реальной жизни и поэтической истории «татарской царицы», 

имя которой сделалось «легендарным». Передаваемая история Сюм-

бики (как поясняет Монастырский, правильнее будет «Сююмбики»), 

проникнута неподдельным сочувствием: юная царица испытала 

много горя и страданий, главное из которых – «падение своего отече-

ства». Монастырский рисует трогательную сцену прощания Сюмбики 

со своим народом: передает ее плач над гробницей Сафа-Гирея, цити-

руемый по «Истории государства Российского» Н.М. Карамзина [10. 

С. 125]. Автор травелога отсылает читателя к конкретным страницам 

этого сочинения. Необходимо отметить одну характеристическую 

черту волжского травелога: помимо локальных фольклорно-мифоло-

гических источников он структурирует в своей художественной си-

стеме элементы, существенно усложняющие его поэтику: активно 

включает в повествование исторические сочинения, работы куль-

турно-этнографического географического и религиозного характера.  

Следует заметить, что в волжских травелогах описание башни 

Сюмбеки неизменно сопровождается вариантами легенд об истории 

жизни прекрасной «татарской царицы». Г.П. Демьянов в сочинении 

«Иллюстрированный путь по Волге (от Твери до Астрахани)» создает 

привлекательный образ юной красавицы, много любившей и много 

страдавшей [11. С. 195]. В стихотворном травелоге А.А. Коринфского 

«Волга. Сказания, картины и думы» дается лирический образ «башни-

княжны», которая не захотела сдаться на милость царя и бросилась, 

как птица, с высоты строения. Башня Сумбеки предстает у А.А. Ко-

ринфского одушевленным существом, погруженным в думу о про-

шедших временах: она «дремлет» над разрушенной стеной, и в «ро-

ковом» сне ей предстает былое [12. С. 52]. А. Лепешинская в «Волге» 

пишет, что башня Сумбеки «по обилию связанных с ней преданий» 

(автор приводит четыре варианта) представляет одну из главнейших 

достопримечательностей Казани [13. С. 102]. 

Излагается в травелоге Монастырского и судьба древнего «Болгар-

ского царства», описываются «арабской архитектуры» руины сто-

лицы: Малый и Большой минареты, сохранившиеся стены Черной, 



Имагология / Imagology 

227 

или Судной, Палаты [10. С. 178]. Описание «развалин Болгар» сопро-

вождается передачей поэтической мусульманской легенды о «рай-

ской гурии» – одной из спасшихся дочерей правителя Булгар хана  

Абдуллаха – и о Судной палате – событиях, связанных с нападением 

Тамерлана [10. С.183–184]. Автор вводит в эстетическое простран-

ство русской литературы национальные мифологемы – татарские пре-

дания, передающие поэтические представления мусульманского 

народа Волги о событиях прошлого.  

Пространного описания в травелоге Монастырского удостаива-

ется татарский уклад жизни, обусловленный религиозными представ-

лениями народа, – дом с мужской и женской половинами, положение 

татарской женщины в семье и обществе, мусульманская кухня. Коди-

фикатором этнического является национальное платье: оно иллюстри-

руется литографией мужского и женского костюма. А.П. Валуева в тра-

велоге «По Великой русской реке» тоже дает литографии татар в этни-

ческом одеянии, внутреннего убранства дома, намаза – мусульманской 

молитвы [7. С. 129–130]. Необходимо отметить, что описание этниче-

ского костюма – характерная черта травелога: даются типолитографии 

татар, чувашей, мордвы, русских различных поволжских мест, череми-

сов, калмыков, немцев в национальном платье. Ретрансляцией нацио-

нальной одежды создается яркая этнокультурная палитра Поволжья.  

Монастырский акцентирует внимание читателя и на направлении 

в исламе, к которому принадлежат казанские татары: они «все маго-

метане-сунниты». Автор «Иллюстрированного спутника по Волге»  

в трансляции мусульманского прежде всего выделяет обрядовые сто-

роны религии, такие как молитва, связанная с омовением, пост, раз-

дача милостыни. Молиться – значит «по-магометански творить намаз», 

и татары строго исполняют предписания своей веры. Монастырский, 

как и многие авторы травелогов (В.М. Сидоров, Вас.Ив. Немирович-

Данченко, А.П. Валуева, А.В. Лепешинская, А.Н. Овсянников), опи-

сывает мусульманскую молитву. Татары, плывущие на пароходе, 

рано утром и вечером, перед закатом солнца, собираются на верхней 

палубе и, не обращая внимания на любопытных пассажиров, рассти-

лают коврики, снимают обувь и становятся на колени лицом к во-

стоку, совершают намаз: «Они как бы гордятся строгим исполнением 

требований своей религии и в этом случае представляют пример, до-

стойный подражания» [7. С. 178]. 



Сарбаш Л.Н. Мусульманский мир в волжском травелоге XIX века 

228 

В изображении мусульманского мира Волги особо следует отме-

тить произведение Максима Невзорова «Путешествие в Казань, Вятку 

и Оренбург в 1800 году». Писатель обстоятельно передает особенно-

сти уклада жизни татар: описывает семейные отношения и положение 

женщины, планировку и убранство мусульманского дома, своеобра-

зие национального платья и кухни. Обстоятельно излагается писате-

лем татарская обрядовая культура, как свадебная, так и похоронная: 

она передается в сопоставительном описании с русскими аналогич-

ными явлениями. Кодификатором этнического в травелоге М.И. Невзо-

рова «Путешествие в Казань, Вятку и Оренбург в 1800 году» выступает 

религиозная традиция, передача которой представляет исключительный 

интерес (учитывая то обстоятельство, что сделано это было в начале 

XIX в.). В описании татарской Казани значительная часть текста свя-

зана именно с конфессиональными аспектами жизни: передачей рели-

гиозной атрибутики, татарского священнодействия с приводимым тек-

стом мусульманских обращений и молитв. Такого всестороннего опи-

сания конфессионального опыта народа и присутствия молитвенного 

мусульманского текста мы более в волжском травелоге не встретим. 

В культурно-этнографическом материале «Путешествия в Казань, 

Вятку и Оренбург в 1800 году» особо выделяется описание религи-

озно-культового сооружения – мечети, и ритуала богослужения в ней, 

которое предстает в сопоставительном контексте, когда мусульман-

ское дается в сравнении с христианским. У мусульман призыв муэд-

зина к молитве равнозначен церковному колокольному звону у христи-

ан; углубление в мечети – ниша, олицетворяющая Мекку, к которой 

«духом» устремляются молящиеся, соотносится с алтарем православ-

ного храма; «возвышенное место татарской церкви», с которого мулла 

обращается к верующим, – это клирос, где располагается алтарь, на 

котором стоит священник во время проповеди [14. С. 220–222]. Зна-

чимые аспекты религиозной атрибутики и «магометанской службы» 

поясняются у писателя русским эквивалентом. Сопоставление нацио-

нальных традиций в описании конфессионального позволяет выде-

лить в религиозном ритуале общие, значимые религиозные моменты 

и специфические, национальные. Невзоров напоминает читателю, что 

татарские мечети не содержат никаких «украшений», их стены совер-

шенно «голые»; служитель мечети по-татарски называется муллой,  

а по-арабски – имамом.  



Имагология / Imagology 

229 

В подробном изложении передается «татарское богослужение», 

которое дается через восприятие человека иной ментальности – рус-

ского путешественника: верующие молятся на коленях и делают это 

с особенным чувством благоговения перед Всевышним. Рассказчику 

представляется, что в молитвенном преклонении они чувствуют себя 

всецело во власти «мощного» Бога [14. С. 225]. Молящиеся, оборачи-

ваясь то в одну, то в другую сторону, как будто «утирают» лица. Все 

этапы молитвенного священнодействия Невзоров сопровождает рели-

гиозным словом, давая одновременно его русский вариант: «Ассяламю 

Гяляйкюм Вяряхмятулла! То есть Здравствуйте благие Ангелы Бо-

жии» [14. С. 224]. Писатель в творческой рецепции нерусского обра-

щается к национальному слову («татарско-арабскому», по его опреде-

лению), которое с другими элементами этнической идентичности  

передает мусульманские константы жизни. В произведении Невзорова 

приводится религиозно-духовный текст, соотносимый с разными эта-

пами богослужения. Трансфер мусульманских текстов создает пред-

ставление об иной вере в ее основополагающих моментах: писатель 

знакомит русского человека с «магометанством» в его определенной 

кодификации – молитве, проповеди, надгробных надписях, в которых 

и дается непосредственное обращение мусульманина к Богу. 

Невзоров выделяет несколько составляющих моментов в молит-

венном служении. Первоначально обозначен текстом призыв муэд-

зина, созывающий верующих в мечеть: «Бог есть велик… и нет дру-

гого Бога, кроме одного. Магомет есть Пророк Его; поспешайте тво-

рить доброе дело Богослужения [14. С. 221]. Русский путешественник 

передает пространную речь муллы, оговаривая, что она произнесена 

была 10 февраля 1800 г. в старой мечети и переведена на русский язык 

татарами: «Да будет полная хвала Высочайшему создателю!.. Моли-

тесь Ему, правоверные, в случающихся вам несчастиях и несносных 

жестокостях, и всяк из вас да глаголет: Алла Боже мой Создатель!.. 

Помилуй меня» [14. С. 229–230]. Мулла в своем обращении перечис-

ляет тех достойных, кто близок к великому Пророку и славится Бо-

жией милостью: это Абубакир – «строгий блюститель справедливо-

сти», ставший первым халифом; Гуммир – «славнейший защитник 

правоверных и заступник Богокланяющихся»; Усман – «блюститель 

слова Божия Алкорана», третий халиф; Алей Боголюбивый и другие 

«святейшие мужи» [14. С. 232]. Мулла говорит об ограниченности 



Сарбаш Л.Н. Мусульманский мир в волжском травелоге XIX века 

230 

человеческой жизни, о «невозможности пребывать в сем свете вечно», 

призывает «не веселиться имуществом», а исполнять «все Божеские 

повеления и законы», в чем и заключается истинное «веселие жизни». 

Писатель преследует познавательные цели, он знакомит русского чи-

тателя с иной верой: трансфер религиозной традиции в ее разнообраз-

ных проявлениях создает представление о значимых константах «ма-

гометанства».  

Невзоров обращается к похоронному обряду татар и надписям на 

надгробных камнях – эпиграфической культуре, передающей онтоло-

гические представления магометан. Писатель приводит в полном объ-

еме изречение на камне, которое содержит представление мусульма-

нина о беспредельности Всевышнего и малости, бренности земной 

жизни человека: «Святый, непорочный, неизменяемый, непрелож-

ный, великий и всехвальный Бог говорит, что на земле сей нет ничего 

вечного; но сам великий и благоговейно поклоняемый твой Бог, о Му-

хаммед, есть вечен и ни начала, ни конца не имеет» [14. С. 249].  

Автор «Путешествия в Казань, Вятку и Оренбург в 1800 году» отме-

чает тематическое разнообразие надгробных изречений. Одна из надпи-

сей позволяет судить о магометанском летоисчислении: «От Егиры 

936 лета в месяце Зилькагиде, из рук иноверца убит Мухаммед Галей 

Мухаммед Шахов» [14. С. 249]. Невзоров пишет, что счет времени 

определяется у мусульман важным событием, переселением пророка 

Мухаммеда в Медину – «эгирой (эджрой)», первый год которой соот-

ветствует 622 году от Рождества Христова. Делая необходимые рас-

четы, Невзоров устанавливает, что в данное время у мусульман идет 

1178 г.; по современной же хронологии Мухаммед Шахов почил  

в 1558 г. [14. С. 250]. Эту надгробную надпись на найденном в городе 

камне приводит и профессор Казанского университета Карл Фукс  

в работе «Казанские татары в статистическом и этнографическом от-

ношениях», давая перевод, совпадающий с невзоровским текстом [15. 

С. 80]. Среди эпитафий есть и такие, которые передают наставления 

мусульманского пророка, с одним из них писатель знакомит русского 

читателя: «Мир сей не вечен, и в нем нет совершенного спасения, Бла-

гослови Господи его спасение» [14. С. 251]. Более обстоятельно 

узнать о мусульманских эпитафиях Невзоров предлагает в сочинении 

Ивана Лепехина «Дневные записки путешествия по разным провин-

циям Российского государства».  



Имагология / Imagology 

231 

Рецепция мусульманских надгробных надписей возникает и в пу-

тевых заметках П.П. Свиньина «Картины России и быт разноплеменных 

ее народов». Автор обращает внимание читателя на камни с арабско-

татарскими изречениями, основные темы которых взяты «из Алко-

рана». Писатель не приводит надгробный текст в полном объеме,  

выделяя его значимые части, акцентируя внимание на духовно-рели-

гиозном содержании, в котором неизменны обращение к Богу и утвер-

ждение неизбежности справедливого высшего суда: «…то немину-

емо, что грозный день суда Божия придет: нет в том сомнения, что 

Господь воздвигнет всех умерших» [16. С. 194]; «Он господь бог жи-

вый… Сие домовище великого и превеликого и высокого повелителя, 

избранного от Бога, почтенного благородного… Акиста Хаджи сына 

Мумикова… О, Господи Боже! Удовольствуй его довольством 

нескончаемым и учести его, отпустив грехи его, и помилуй согреше-

ния его» [16. С. 194-195]. В «магометанских надписях», приводимых 

Свиньиным, передаются религиозно-философское мироощущение, 

присутствие мысли о вечности Бога и его высочайшей милости, брен-

ности человеческой жизни: «Смерть подобна полной чаше пития: 

всем людям ее пить, никому не миновать. Гроб – врата смерти, все 

люди пройдут в них… Все живые вскоре умрут, кроме Господа Бога» 

[16. С. 194]; «Все живые вскоре умрут, кроме Господа Бога. Имя, Абу-

бекир Осливяга-Мамук, сын Баклятев. Воспомни его, Господи, мило-

сердием, и украси, Боже, в царствии небесном беседы его, и упокой 

его, отпусти грехи его. Отыде к милосердию Всевышнего в лето от 

Магомета 619» [16. С. 195].  

Писатель отмечает в слоге письма поэтическую образность – «дух 

восточного витийства», который особенно проявляется в надписях 

женских гробниц, испещренных «пышными эпитетами». Свиньин 

приводит несколько изречений, которые передают многочисленные 

определения духовно-нравственных качеств и достоинств их облада-

тельниц Так, «княгиня Сара» характеризуется как «пречистая, пре-

многомилосердная, прекрасная, превысокородная и непорочная, и пре-

почтенная, и чистейшая, многоверная»; Рамма, «дочерь Любова» – 

как «прецеломудренная, чистейшая, непорочная, многотерпеливая  

и многопостная» [16. С. 195].  

Свиньин поясняет читателю, что для «списывания» арабско-татар-

ских надписей был избран ученый Ахун Кадырмамем Сюнгалей,  



Сарбаш Л.Н. Мусульманский мир в волжском травелоге XIX века 

232 

а на русский язык они переведены Юсуфом Ижбулатом. Свиньин, как 

и Невзоров, ссылается на «Дневные записки путешествия» И.И. Ле-

пехина, у которого дается обширный перечень надгробных мусуль-

манских надписей, три из которых в качестве образца писатель и при-

водит в своем сочинении. Свиньин замечает, что камни, содержащие 

надписи, «различного вида и величины» и сходствуют с надгробными 

памятниками в Касимове, о чем писал ученый Паллас, к сочинению 

которого «Путешествие по разным провинциям Российского Государ-

ства» писатель и отсылает. Рецепция нерусского конфессионального 

в путевых очерках Свиньина знакомит читателя с религиозными 

представлениями мусульман, полихромным поволжским миром.  

К описанию татарской обрядности в XVIII в. обращался регио-

нальный писатель-этнограф Капитон Милькович. В очерке «Быт и ве-

рования татар Синбирской губернии в 1783 году» он передает мусуль-

манский похоронный обряд и надгробные тексты на арабском языке. 

Милькович выделяет в этих надписях обязательное «краткое увеща-

ние», содержащее морально-философскую сентенцию, передающую 

миропонимание мусульманина. Одну из надписей Милькович приво-

дит: «Всякий смертен, Бог Один бессмертен и пророк. Кто Богу по-

клоняется и живет непорочно, тому я кровный друг» [17. С. 12].  

Подытоживая наши наблюдения, отметим: в волжском травелоге 

создается яркий образ мусульманского мира, который предстает  

в конкретных этнокультурных и религиозных проявлениях. Иноэтни-

ческое репрезентируется в укладе жизни, обычаях и обрядах, религи-

озных праздниках, народных легендах и преданиях. Трансфер му-

сульманских текстов дает представление о «татарской вере» в ее  

основном проявлении: непосредственном обращении мусульманина  

к Богу – молитве, проповеди, эпиграфических надписях. Поволжский 

мир передается в травелоге в соединении многих культурно-религи-

озных констант, одна из которых – мусульманская, татарская. 
 

Список источников 

 

1. Русский травелог XVIII–XX веков / под ред. Т.И. Печерской. Новоси-

бирск : НГПУ, 2015. 656 с. 

2. Власова Е.Г. «Дорожные дискурсы» Уральского травелога XVIII – XX вв. // 

Вестник Пермского университета. Российская и зарубежная филология. 2010. 

Вып 6 (12). С. 115–121. 



Имагология / Imagology 

233 

3. Милюгина Е.Г., Строганов М.В. Русская культура в зеркале путешествий. 

Тверь : Твер. гос. ун-т, 2013. 176 с. 

4. Сарбаш Л.Н. Инонациональное в русской литературе и публицистике XIX в.: 

рецепция полиэтноконфессионального Поволжья в творчестве русских писате-

лей // Имагология и компаративистика. 2017. № 8. С. 142–157. 

5. Сарбаш Л.Н. Волжский травелог XIX века: идейно-художественное 

своеобразие и проблемы изучения // Вестник Марийского государственного 

университета. 2018. Т. 12, № 2. С. 143–150. 

6. Сарбаш Л.Н. Немецкий мир в волжском травелоге XIX века // Вестник 

Чувашского государственного педагогического университета. 2019. № 4 (100).  

С. 88–96. 

7. Валуева А.П. По Великой русской реке: очерки и картины Поволжья. СПб. : 

Изд. Ледерле и К°, 1895. 232 с. 

8. Розанов В.В. Русский Нил. Около народной души : статьи 1906–1908 гг. : 

собрание сочинений под общ. ред. А.Н. Николюкина. М. : Республика, 2003. 447 с. 

URL: http://az.lib.ru/r/rozanow_w_w/text_1907_russky_nil.shtml  

9. Боголюбов Н.П. Волга от Твери до Астрахани. СПб. : Изд. О-ва «Самолет», 

1862. 415 с.  

10. Монастырский С. Иллюстрированный спутник по Волге : в 3 частях  

с картою Волги : историко-статистический очерк и справочный указатель. Казань : 

Изд. С. Монастырского, 1884. 332 с. 

11. Демьянов Г.П. Иллюстрированный путеводитель по Волге (От Твери до 

Астрахани). Изд. 4-е. Н. Новгород : М.В. Клюкин, 1898. 323 с. 

12. Коринфский А.А. Волга: сказания, картины и думы. М. : М.В. Клюкин, 

1903. 158 с. 

13. Лепешинская А., Добрынин Б. Волга / под ред. А.А. Крубера. М. : Тип. т-ва 

И.Д. Сытина, 1911. 280 с. 

14. Невзоров М. Путешествие в Казань, Вятку и Оренбург в 1800 году. М. : 

Унив. тип., 1803. Ч. 1. 269 с. 

15. Фукс К. Казанские татары в статистическом и этнографическом отноше-

ниях. Казань : Унив. тип., 1844. 131 с. 

16. Свиньин П.П. Картины России и быт разноплеменных ее народов. СПб. : 

тип. Н. Греча, 1839. Ч. 1. 386 с. 

17. Милькович К. Быт и верования татар Синбирской губернии в 1783 году : 

(из записок уездного землемера). Казань, 1905. 14 с. 

 

References 

 

1. Pecherskaya, T.I. (ed.) (2015) Russkiy travelog XVIII–XX vekov [Russian trave-

logue of the 18th–20th centuries]. Novosibirsk: NSPU. 

2. Vlasova, E.G. (2010) “Dorozhnye diskursy” Ural’skogo traveloga XVIII–XX vv. 

[“Road discourses” of the Ural travelogue of the 18th–20th centuries]. Vestnik 

Permskogo universiteta. Rossiyskaya i zarubezhnaya filologiya. 6 (12). pp. 115–121. 



Сарбаш Л.Н. Мусульманский мир в волжском травелоге XIX века 

234 

3. Milyugina, E.G. & Stroganov, M.V. (2013) Russkaya kul’tura v zerkale 

puteshestviy [Russian culture in the mirror of travels]. Tver: Tver State University. 

4. Sarbash, L.N. (2017) The Foreign in Russian Literature and Journalism of  

the 19th Century: Perception of the Polyethnoconfessional Volga Region in the Works 

of Russian Writers. Imagologiya i Komparativistika - Imagology and Comparative 

Studies. 8. pp. 142–157. (In Russian). doi: 10.17223/24099554/8/8 

5. Sarbash, L.N. (2018) Volga Travelogue of the XIXth Centure: Ideological and 

Artistic Originality and Study Issues. Vestnik Mariyskogo gosudarstvennogo universi-

teta. 12 (2). pp. 143–150. (In Russian). 

6. Sarbash, L.N. (2019) German World in the Volga Travelogue of the 19th Cen-

tury. Vestnik Chuvashskogo gosudarstvennogo pedagogicheskogo universiteta. 4 (100). 

pp. 88–96. (In Russian). 

7. Valueva, A.P. (1895) Po Velikoy russkoy reke: ocherki i kartiny Povolzh’ya 

[Along the Great Russian River: essays and paintings of the Volga region]. St. Peters-

burg: Izd. Lederle i K°. 

8. Rozanov, V.V. (2003) Russkiy Nil. Okolo narodnoy dushi: stat’i 1906–1908 gg. 

[The Russian Nile. Around the people’s soul: articles of 1906–1908]. Moscow: Respu-

blika. [Online] Available from: http://az.lib.ru/r/rozanow_w_w/text_1907_russky_ 

nil.shtml  

9. Bogolyubov, N.P. (1862) Volga ot Tveri do Astrakhani [The Volga from Tver  

to Astrakhan]. St. Petersburg: Izd. Obshchestva “Samolet”.  

10. Monastyrskiy, S. (1884) Illyustrirovannyy sputnik po Volge: v 3 chastyakh  

s kartoyu Volgi. Istoriko-statisticheskiy ocherk i spravochnyy ukazatel’ [Illustrated 

companion to the Volga: in 3 parts with a map of the Volga. Historical and statistical 

essay and reference index]. Kazan: Izd. S. Monastyrskogo. 

11. Dem’yanov, G.P. (1898) Illyustrirovannyy putevoditel’ po Volge (Ot Tveri  

do Astrakhani) [Illustrated guide to the Volga (From Tver to Astrakhan)]. 4th edition. 

Nizhny Novgorod: M.V. Klyukin. 

12. Korinfskiy, A.A. (1903) Volga: skazaniya, kartiny i dumy [The Volga: tales, 

pictures and thoughts]. Moscow: M.V. Klyukin. 

13. Lepeshinskaya, A. & Dobrynin, B. (1911) Volga [The Volga]. Moscow: Tip. t-va 

I.D. Sytina. 

14. Nevzorov, M. (1803) Puteshestvie v Kazan’, Vyatku i Orenburg v 1800 godu 

[Journey to Kazan, Vyatka, and Orenburg in 1800]. Part 1. Moscow: Univ. tip. 

15. Fuchs, K. (1844) Kazanskie tatary v statisticheskom i etnograficheskom 

otnosheniyakh [Kazan Tatars in statistical and ethnographic relations: a short history  

of the city of Kazan]. Kazan: Univ. tip. 
16. Svin’in, P.P. (1839) Kartiny Rossii i byt raznoplemennykh ee narodov [Pictures 

of Russia and the Life of Its Diverse Peoples]. Part 1. St. Petersburg: tip. N. Grecha. 

17. Mil’kovich, K. (1905) Byt i verovaniya tatar Sinbirskoy gubernii v 1783 godu: 

(iz zapisok uezdnogo zemlemera) [Life and beliefs of the Tatars of Sinbirsk Province  

in 1783: (from the notes of the district surveyor)]. Kazan: [s.n.]. 



Имагология / Imagology 

235 

Информация об авторе: 

Сарбаш Л.Н. – д-р филол. наук, профессор кафедры русского языка и литературы 

Чувашского государственного университета имени И.Н. Ульянова (Чебоксары, 

Россия). E-mail: sarbash.lu@yandex.ru 

 

Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 

 

Information about the author: 

L.N. Sarbash, Dr. Sci. (Philology), professor, Chuvash State University named after 

I.N. Ulyanov (Cheboksary, Russian Federation). E-mail: sarbash.lu@yandex.ru 

 

The author declares no conflicts of interests. 

 

Статья принята к публикации 20.10.2023. 

 

The article was accepted for publication 20.10.2023. 



Имагология и компаративистика. 2024. № 21. С. 236–258 

Imagology and Comparative Studies. 2024. 21. pp. 236–258 

© А.А. Богодерова, 2024 

 

 
Научная статья 

УДК 821.161.1 

doi: 10.17223/24099554/21/12 

 

Китай на страницах альманахов Элизара Магарама 

 

Анна Александровна Богодерова 

 
Институт филологии Сибирского отделения РАН, Новосибирский  

государственный технический университет, Новосибирск, Россия, 

bogoderova86@mail.ru 

 
Аннотация. Рассматривается образ Китая в альманахах Э. Магарама 

«Дальний Восток», «Желтый лик» и «Китай» (Шанхай, 1920–1923). Эти 

редкие эмигрантские издания, отразившие литературные тенденции сво-

его времени, до сих пор недостаточно исследованы. Альманахи рассмат-

риваются как межтекстовое единство, объединенное темой Китая.  

Изучены пути формирования образа Китая в стихах и прозе эмигрантов  

Э. Магарама, М. Щербакова, М. Моравской, П. Черкеза, Ю. Викторова,  

В. Темного. Выделены основные направления в развитии образа (Китай 

как воображаемое пространство, исторический Китай, современный Ки-

тай). Сделана попытка отследить стратегию самого Магарама в отборе 

текстов и концентрации определенных сюжетов и образов (кули, рикши, 

любовь к иноплеменнику). 

Ключевые слова: альманахи, Э. Магарам, шанхайская литература и 

журналистика, образ Китая, Шанхай 

 
Источник финансирования: Работа выполнена при поддержке Россий-

ского научного фонда, проект № 19-18-00127 «Сибирь и Дальний Восток 

первой половины XX века как пространство литературного трансфера». 

 
Для цитирования: Богодерова А.А. Китай на страницах альманахов  

Элизара Магарама // Имагология и компаративистика. 2024. № 21. С. 236–

258. doi: 10.17223/24099554/21/12 

  



Имагология / Imagology 

237 

Original article 

doi: 10.17223/24099554/21/12 

 

China on the pages of Elizar Magaram’s almanacs 
 

Anna A. Bogoderova 
 
Institute of Philology of the Siberian Branch of the RAS; Novosibirsk State Technical 

University, Novosibirsk, Russian Federation, bogoderova86@mail.ru 

 
Abstract. This article examines the image of China in Elizar Magaram’s 

almanacs Dal’niy Vostok [Far East], Zheltyy lik [Yellow Face], and Kitay 

[China] (Shanghai, 1920–1923). This rare emigrant publication series has not 

been sufficiently researched yet, although it reflects the literary trends of its 

time. The almanac is considered as an intertextual cohesion united by the theme 

of China. The aim of the article is to identify the ways of forming the image of 

China in the whole series of almanacs. The article analyzes (1) the poetry and 

prose of emigrants (E. Magaram, M. Shcherbakov, M. Moravskaya, P. Cherkez, 

Yu. Viktorov, and V. Temnyi); (2) Russian translations of Chinese texts;  

(3) essays and articles on Chinese culture in the almanacs. Three main trends  

of depicting China were found: China as an imaginary space, historical China, 

and modern China. Graphic materials thematically correlate with the content of 

literary and popular scientific texts. The first image can be found in the poetry 

of authors who were not living in China at the time of writing and had never 

seen it with their own eyes (Shcherbakov, Moravskaya). The image of historical 

China with its ancient culture, mythology, philosophy, and aesthetics is de-

picted in Chinese poetry, prose, and folklore (translated into Russian), and in 

compilations and translations of foreign and Russian pre-revolutionary articles 

on China. In these texts, China is a very advanced, regulated and conservative 

civilization that codifies and analyzes everything. Its another trait is the ability 

to make non-obvious decisions, sometimes even resort to cunning and tricks. 

At the same time, traditional China values nobility and believes in justice.  

The writers clarify that some customs that look unacceptable to Europeans are 

in fact moral and justifiable from the Chinese point of view. But sometimes the 

reader has to accept all the oddities as a national peculiarity of Chinese culture. 

Russian translations of poetry do not often pay attention to its underlying mean-

ing and simplify it. The image of modern China (especially Shanghai of the 

early 1920s) is found in Russian emigrants’ works, conveying their impressions 

of the surrounding reality (Magaram, Cherkez). The modern world is full of 

contradictions; old laws do not work anymore. A group of repeated themes, 

motifs, and images creates the impression of a same reality described by a group 

of beholders: the portrayal of the main city thoroughfare; a beautiful European 



Богодерова А.А. Китай на страницах альманахов Элизара Магарама 

238 

woman with golden hair; rickshaws and coolies, embodying the vital forces  

of China. The last three characters often collide in the tragic plot called love for 

a foreigner (a Chinese man’s attraction to a forbidden European woman). It is 

difficult to call the published works a deep personal immersion in Chinese  

culture; it is more of an outsider’s view, a mixture of personal impressions, 

copying from nature, playing with literary clichés and the experience of Euro-

pean science. 

Keywords: almanacs, Elizar Magaram, Shanghai literature and journalism, 

image of China, Shanghai 

 
Financial Support: The research is supported by the Russian Science Founda-

tion, Project No. 19-18-00127: Siberia and the Far East in the First Half of the 

20th Century as the Sphere of Literary Transfer. 

 
For citation: Bogoderova, A.A. (2024) China on the pages of Elizar Magaram’s 

almanacs. Imagologiya i komparativistika – Imagology and Comparative  

Studies. 21. pp. 236–258. (In Russian). doi: 10.17223/24099554/21/12 

 
Шанхай 1920–1940-х гг. – место издания множества малоисследо-

ванных русских литературных журналов и сборников, представлявших 

культурную жизнь эмиграции. В сводном каталоге периодики русско-

го зарубежья на сайте Эмигрантика содержатся описания 126 шанхай-

ских изданий этого периода [1]. В их числе – изданные Э. Магарамом 

литературно-художественные альманахи «Дальний Восток» (1920), 

«Желтый лик» (1921) и «Китай» (1923). Их общее описание дается  

А. Хисамутдиновым в контексте «толстых литературных журналов» [2]. 

Эта серия – одно из самых ранних шанхайских изданий такого рода  

и одновременно первый опыт обращения шанхайских эмигрантов  

к китаеведению [3. С. 31].  

Представляет интерес изучение пути, которым Элизар Магарам 

формировал образ Китая в своем издании. Издатель ставил перед со-

бой задачу ближе познакомить русского читателя с китайским наро-

дом. Однако сам он в это время проживал в Китае всего два года, не 

был профессиональным китаеведом, не знал китайский и не имел  

вокруг себя сильной творческой группы. Тем не менее результат его 

работы заслуживает рассмотрения.  

Сборники Магарама обладают главными типологическими при-

знаками альманаха, к которым Ю.Б. Балашова относит разнородный 

авторский состав, жанровую пестроту, высокую культуру оформления 



Имагология / Imagology 

239 

и иллюстрирования. Альманах является сверхтекстом по отношению 

к входящим в него произведениям, а его доминантная тематика соот-

носится с тематикой входящих текстов [4]. Такое издание, объединен-

ное китайской тематикой, может рассматриваться как образец китай-

ского сверхтекста русской литературы.   

Представленные в альманахах проза, поэзия и публицистика рас-

крывали русскому читателю образ Китая, знакомили с китайской 

культурой, с искусством и бытом. Другими тематическими направле-

ниями были жизнь разных слоев китайского большого города, любов-

ная, философская и пейзажная лирика, история Китая и его современное 

экономическое, политическое и международное положение. Планиро-

вался еще 4-й том альманаха с произведениями о жизни собственной 

культурной группы – русских эмигрантов в Шанхае, однако выпуск 

альманаха прекратился и план остался нереализованным [3. С. 32].  

Жанры опубликованных произведений (согласно определениям 

самих авторов) – очерки (хотя некоторые из них правильнее было бы 

назвать рассказами), глава из романа, сказки, «кинодрама», публици-

стические и научно-популярные статьи, а также лирические стихотво-

рения и «песня».  

В альманахе нет строгого деления на рубрики. Каждый выпуск от-

крывают рассказы и очерки самого Магарама – серия «Желтый лик», 

впоследствии изданная отдельно. Магарам также активно публиковал 

свои переводы сказок и оригинальные произведения под псевдони-

мами Илья Евельич, И. Антуфьев, А.С. Буянов. Помимо него в круг 

авторов входили как известные лица (Мария Моравская, Михаил 

Щербаков, китаевед Е.А. Федоров), так и те, о ком сведений мало или 

нет вообще: Петр Черкез, Юрий Викторов, Ганна М-м. Качество не-

которых стихотворений таково, что сам Марагам делает ремарку: 

«Мы слагаем с себя ответственность за его слог» [5. С. 59]. Следует 

также отметить заметное количество переводных и компилятивных 

статей и переводных художественных текстов. В предисловии  

к «Желтому лику» Магарам сам подчеркивает такую разнородность 

материала: «Живя в Китае, в китайской среде, мы лишь стремимся за-

фиксировать то, что видит наш глаз, что слышит наше ухо, что улав-

ливает наша мысль. Мы охотно помещаем переводы китайской лите-

ратуры и иностранных трудов, способствующих постичь непонятную 

нам душу великого народа» [6. С. 3].  



Богодерова А.А. Китай на страницах альманахов Элизара Магарама 

240 

Магараму удалось создать разностороннюю картину благодаря от-

бору произведений разных эпох и культур. Остановимся подробнее 

на источниках материалов для альманахов. 

Первую группу текстов можно назвать «Китай, изображающий сам 

себя». Это переводы и переложения классической китайской поэзии 

и прозы, пересказ сюжетов драматургии и фольклора. Часть этих про-

изведений – взгляд на Китай через призму европейской культуры. 

Большинство материалов представляет собой перевод не напрямую  

с китайского, а с переводов и переложений, выполненных француз-

скими синологами или английскими авторами, например «Трое-

царствие» Е.А. Федорова (источник – John Steele “The 43d chapter of 

the Three Kingdom”). Сказки были опубликованы под псевдонимом 

«Э.Е. Нарымский», под которым скрывался Магарам. «Блуждающие 

души» он переводил не с китайского, а с французского по двуязыч-

ному сборнику Леона Вигера “Folklore chinois modern” (1909). «Сон и 

действительность», «Эликсир смерти», «Король змей» и «Две сестры» 

переведены с неназванного англоязычного источника. В этой же 

группе – древняя китайская поэзия в переводах Ганны М-м («Любов-

ная мысль в 4 времени года»; Цао Чжи «Красавица»; «Есть некто,  

о ком я думаю», «Надо пить и надо петь») и анонимные переводы (Фан-

Юнь «Тайна», Чан-Цзы «Искушение», Тай-чу-лунь «В корчме»).  

Вторая группа – компиляции и переводы иностранных статей  

о Китае (источники – Journal de Pekin, Поль Д’Анжуа, Л. Верлей,  

A. Favier, L. Wieger, Ch. Cuttier, W.A. Cornaby, H. Imbert, S.W. Bushell, 

F. Hirth). Тематика статей касается основ китайской культуры и исто-

рии. В эту группу входят работы Н. Черного («Милитаризм в Китае», 

«Молодой Китай», «Многобрачие у китайцев», «История Китая»),  

И. Евельича («Китайское искусство»), Е. Федорова («История китай-

ского театра», «Китайская живопись»), М.В. Маркевича («Знамени-

тые китайские наложницы»), В. Темного («Китайцы»).  

Третья группа – Китай глазами шанхайских эмигрантов, произве-

дения, передающие их впечатления от окружающей действительности. 

Лирика Черкеза, проза Магарама, публицистика Василия Темного 

(«Возрождение Китая», «Международное положение Китая») содер-

жат множество перекличек. 

Четвертая – поэзия авторов, на момент создания текстов не жив-

ших в Китае, не видевших его воочию, – Михаила Щербакова и Марии 



Имагология / Imagology 

241 

Моравской. Их произведения значительно отличаются от прочих и по 

содержанию, и по качеству. 

Пятая группа – компиляции русских авторов, писавших о Китае 

еще до революциии, в 1890-е гг. – полковника Д.В. Путяты, китаеведа 

С. Георгиевского. Сюда входят этнографические и социоэкономиче-

ские статьи: Путята «Религия китайцев», Зоза «Промышленность и 

торговля в Китае», Василий Темный «Китайцы».  

Последняя группа – малоизвестные авторы с неустановленным ис-

точниками: Ю. Викторов «Трагедия священного острова», Зоза «При-

рода Китая», А.Б. «Западное образование среди китайцев».  

Принцип разнообразия и синтеза искусств соблюдался при отборе 

иллюстраций. Здесь и собственно китайская графика, и творчество 

русских художников (А. Хренов, И. Рози), и документальные фото. 

Графические материалы тематически соотносятся с содержанием ли-

тературных и научно-популярных текстов. Так, китайская миниатюра 

«Две сестры» соседствует со сказкой «Две сестры». Виньетки воспроиз-

водят образы каменных львов и смеющегося Будды из очерков Мага-

рама. Акварели А.С. Хренова демонстрируют места действия очерков – 

река Ван-Пу, Французский парк, ворота храма, канал и китайский сад. 

Фотографии H. Lee и самого составителя отражают предметный мир 

Магарама, его излюбленные локусы, сцены и типажи (похороны, 

уличная торговля, рикши).   

Далее рассмотрим тот вклад в общий образ Китая, который вносит 

каждая группа. Начнем с образа Китая у тех авторов, чье знакомство 

с Китаем было заочным.  

Первое такое стихотворение – «Чужие горы» Марии Моравской. 

Действительно ли оно о Китае? По имеющимся сведениям, поэтесса 

не жила в Китае, она мигрировала из России в Японию, а оттуда  

в Америку. Ее стихотворение о неизвестных горах и ночном преобра-

жении пейзажа имеет нарочито неопределенную географию. Изобра-

женный пейзаж может вызвать, скорее, крымские ассоциации (держи-

дерево, дачные крыши, плед, уют). Однако помещенное в контекст 

альманаха, это стихотворение уже напоминает о традиционном ки-

тайском живописном сюжете – горах, наполовину скрытых туманом. 
 

Я живу у невысоких гор,  

Держи-деревом поросших и бурьяном.  



Богодерова А.А. Китай на страницах альманахов Элизара Магарама 

242 

К ним привык мой равнодушный взор.  

Но лишь ночь затянет их туманом,  

Все кажется причудливым и странным,  

Все вершины таинственней и выше,  

Можно думать, что это Гималаи...  

И в сыром тумане я мечтаю  

Под луной, на плоской дачной крыше,  

Кутаясь в шершавый теплый плэд:  

«Этих стран я совсем не знаю,  

Этих гор еще на карте нет...» [5. С. 34] 

 

В стихотворении разворачивается оппозиция неизвестного и по-

вседневного. Лирическая героиня выбирает поддаться впечатлению  

и оказаться в нездешнем мире, даже если это немного самообман. Ее 

подъем над всем привычным подчеркивается физическим подъемом 

в пространстве. В начале она находится внизу у подножья низких гор, 

потом смотрит с крыши на горы, преображенные туманом и ночью. 

Героиня в идеально удобной позиции совмещает комфорт «низа» (на 

дачной крыше, в пледе) и красоту верха (горы под луной). Именно 

здесь, в середине текста, появляется сравнение с Гималаями, выделен-

ное холостой рифмой. Однако иллюзия развивается дальше, и в по-

следней сцене перед нами абсолютно неизвестные горы и регион,  

и именно в абсолютной новизне и неизвестности героиня находит 

наибольший комфорт и удовольствие. Добавим еще, что на самом 

деле Гималаи в это время официально даже не часть Китая, но они 

ассоциируются с Азией, а значит, соответствуют тематике альманаха.  

Иначе подходит к китайской теме Михаил Щербаков с его стихо-

творениями «Царь-дракон» (1921) и «Женьшень» (1922). Первое 

написано в бухте Сидеми, второе – во Владивостоке, еще в до бегства 

в Китай в 1922 г. и знакомства автора с другими странами Восточной 

Азии.  

Стихотворение «Царь-дракон» с его густо сконцентрированными 

экзотическими деталями вызывает ассоциации с китайскими стихами 

Н. Гумилева. Его центральный мотив – курение опиума, а главное со-

бытие – преображение пространства и встреча с мифической фигурой 

дракона. Лирического героя во время курения опиума посещает гроз-

ное и величественное видение – божественный дракон Хай-лун-Ван, 

олицетворяющий Китай. Приведем текст стихотворения целиком: 



Имагология / Imagology 

243 

Я курил в желтом сердце Гонконга,  

И в курильне на тигровых шкурах,  

Под звенящую жалобу гонга 

Боги в тусклых витали фигурах.  
 

Но порой ум, пропитанный дымом,  

Растворял двери тайных законов,  

И для смертного делался зримым 

Хай-Лун-Ван, – Царь морей и драконов… 
 

…Уши его, – как паруса у пиратской джонки, 

Пасть, – как седьмые городские ворота; 

Точно фаянсовые крыши на лапах перепонки, 

А крылья закрыли б рисовое болото. 
 

Грива – роща бамбука в вихре тайфуна, 

Лапы – шире кумирен у горных склонов, 

Зубы – черные рифы в пене буруна, 

И хвост длиною в тридцать питонов.  
 

Глаза – кровавые фонари у храмов ночью, 

Море он воспенивает от края до края, 

И если смертный его видел воочью, –  

Не позабудет и умирая… 
 

И я знал, что лишь трубкой и дымом 

Ограждаюсь от чар злого бога: 

Ведь погибло искателей много, 

Проникавших без зелья к Незримым [7. С. 41]. 
 

Портрет дракона составлен из узнаваемых примет китайского ланд-

шафта – рисовое болото, кумирни, ворота и фонари, – и таким обра-

зом замкнутое пространство опиумного притона расширяется до про-

странства всего Китая. Это изменение подчеркивается также сменой 

ритма стихотворения. Такая встреча с Китаем воспринимается как ми-

стическое прозрение, проникновение в тайну, однако в последнем 

четверостишье лирический герой отказывается дальше погружаться  

в таинственный мир. Опиум, который послужил ему проводником, 

становится защитой, помогает остаться пассивным наблюдателем и 

не приближаться к опасности. Встреча может быть безопасна, только 

пока она воображаемая, пока Китай остается поэтическим видением.  

Если «Царь-дракон» – взгляд на Китай из Гонконга, то сонет 

«Женьшень» – обращение к более северному региону, к дальневос-



Богодерова А.А. Китай на страницах альманахов Элизара Магарама 

244 

точному фронтиру с его мифологией [8, 9]. В основу стихотворения 

положена легенда о женьшене как таинственном «корне жизни», ко-

торый дается в руки только достойным. Место его поисков – экзоти-

ческий ландшафт Да-Дянь-Шаня с мифологической образностью: 

тайга, священные места, владыка-тигр, час Быка и т.д. Хребет Да-

Дянь-Шань на момент создания текста – это даже не китайская терри-

тория, это горы Пржевальского, Уссурийский край. Однако, как и со 

стихотворением Моравской, в контексте альманаха совершается пре-

вращение: теперь это тоже часть «Китая» как некого царства опасных 

духов и демонов. Примечательно, что больше женьшень ни в одном 

художественном тексте альманаха не упоминается. Этот объект, прочно 

ассоциируемый с дальневосточной мифологией, оказывается чужд 

как шанхайскому пространству, так и миру традиционного Китая.  

Перейдем к двум другим направленим в развития образа Китая.  

Первое из них – исторический Китай со его древней культурой, 

мифологией, философией и эстетикой. Он показан в первую очередь 

в представлении самих китайцев через созданные ими прозу, драму, 

фольклор и поэзию классиков (с поправкой на то, что эти материалы 

в альманахе, по сути, являются пересказом пересказа и переводом пе-

ревода). Кроме того, исторический Китай отражен во французских и 

русских очерках и научно-популярных статьях о живописи и куль-

туре. Эта группа текстов охватывает широкую временну́ю и геогра-

фическую протяженность. Время, отраженное в них, – от эпохи Тзин 

до XVIII в., география включает весь Китай, Пекин, города и городки, 

за исключением Шанхая и Харбина. По всем этим материалам выри-

совывается следующий образ Китая.  

Китай – это очень развитая, регламентированная и консервативная 

цивилизация. Это страна, в которой есть не только крестьяне и ремес-

ленники, но и суд и чиновничество, театральные общества, универси-

теты с бакалаврами, изучающими классические произведения. Все 

стороны ее жизни упорядочены и отрегулированы законом. Идея ува-

жения к порядку и закону отчетливо видна в сюжетах сказок, где ге-

рои именно к закону и суду обращаются для решения всех затрудне-

ний, причем как в земных делах, так и в мире мертвых.  

Китай – это цивилизация, которая все кодифицирует и анализи-

рует. Любое явление может быть разложено на составные элементы, 

как иероглиф разлагается на радикалы. В этом подходе заключается 



Имагология / Imagology 

245 

специфика китайского изобразительного искусства. Вот как пишет об 

этом Е.А. Федоров: 
 

Рисованию в Китае обучаются тем же способом, как и письму. Каж-

дый мотив в композиции разделяется на известное число элементов, кото-

рые рисующий должен трактовать отдельно, точно так же, как каллиграф 

учится отдельному начертанию восьми элементарных черт, из которых 

составляются иероглифы. Возьмем, например, человеческое лицо; прежде 

всего ученику показывается восемь способов рисования носа, затем он пе-

реходит к отдельному изучению рисования рта, глаз, бровей и т.д.; затем 

он будет изучать, что борода состоит из пяти частей, и в конце концов 

дойдет до теории пяти кульминируемых пунктов человеческого лица, ко-

торые должны выделяться более или менее сообразно с возрастом ориги-

нала. Группировка этих элементов и пропорция в композиции тщательно 

разрабатываются сообразно с известными правилами. Подобный же метод 

применяется к изучению всякого рода других предметов, как то: фигур, 

пейзажей, животных и цветов [7. С. 66].  
 

Еще одна черта Китая – способность к сложным, неочевидным ре-

шениям. В сюжетах сказок, легенд и драм есть место для интриги, 

хитрости, маневра. Умная тактика и ловкий блеф могут больше, чем 

грубая сила. Например, в драме «Тактика пустого города» военачаль-

ник, понимая, что у него не хватит сил защитить город от нападения, 

приказывает всем имитировать беспечность, открыть ворота, и против-

ник интерпретирует это как желание заманить в засаду и не нападает. 

Особого внимания заслуживает умение договариваться, интерпрети-

ровать закон в свою пользу, добиваться своего безвредной хитростью. 

Например, в сказке «Любовь за гробом» есть мотив подмены: герой 

помещает душу умершей возлюбленной в тело только что скончав-

шейся девушки из богатой семьи, получает награду за якобы воскре-

шение покойной, но это мошенничество приносит всем только благо.  

Вместе с тем традиционный Китай ценит благородство и верит  

в справедливость. В представленных сюжетах честность и доброде-

тель превозносятся и побеждают, порок разоблачен и наказан. Муд-

рый суд лежит в основе сказок «Справедливый суд» и «Злая жена». 

Если же злодеяние не наказано человеческим судом, преступника 

ждет неотвратимое возмездие свыше. Мстительный дух жертвы пре-

следует его в сказках «Зуб за зуб», «Месть наложницы», «Поздняя 

месть», в сюжете драмы «Сообразительность вороненого подноса». 

Мотив отложенного суда, когда возмездие приходит спустя десятиле-



Богодерова А.А. Китай на страницах альманахов Элизара Магарама 

246 

тия, представлен в сказках «Начальник банды Черного Дракона» и 

«Жертвы солдата». То, что на первый взгляд представляется жесто-

ким, на самом деле справедливо: убийца погибает от удара молнии 

даже после попыток вести праведную жизнь, потому что его вина 

неизгладима.  

Авторы статей не могли также обойти вниманием частную жизнь 

и семейные отношения китайцев. Они разъясняют, что те явления, ко-

торые кажутся европейцам неприемлемыми, на самом деле нрав-

ственны и оправданны. Патриархальные браки по выбору родителей – 

своеобразная забота о гарантированном продолжении рода. Много-

женства не существует, законная жена одна и наделена правами, 

остальные – наложницы, но и это мудро, потому что измен все равно 

не избежать.  

Тем не менее авторы альманаха не могли избежать сложностей при 

трансляции китайской культуры. Их компилятивные работы зачастую 

носят дескриптивный характер и избегают анализа явлений, которые 

могли бы показаться читателю странными. При этом даже историче-

ский комментарий в сносках не улучшает ситуацию. Например, в ис-

торическом очерке М.В. Маркевича «Знаменитые китайские налож-

ницы» подчеркивается, что с китайской точки зрения знаменитые 

наложницы императоров – благородные дамы с трагической судьбой, 

которые должны вызывать восхищение. В доказательство приведены 

комплиментарные стихи китайских поэтов о Си-Ши. Однако в очерке 

эта женщина самими китайцами признана губительницей своей стра-

ны. Читатель просто остается наедине со всеми странностями и должен 

принять их как национальное своеобразие китайской культуры. 

Облик исторического Китая дополняют переводы стихов, выпол-

ненные Ганной М-м и анонимными переводчиками. Они знакомят чи-

тателя с традиционными образами и мотивами китайской поэзии (луна, 

времена года и т.д.). Представлены характерные, но в то же время об-

щечеловеческие лирические темы: разлука с любимым, бренность 

жизни, жизнь на чужбине, старость, поэзия вина. Однако попытка пе-

редачи чужой культуры в этих переводах сопряжена с серьезными 

проблемами. Как указывает В.М. Алексеев, китайской поэзии свой-

ственна иносказательность: за изображением тоскующей гаремной кра-

савицы или покинутой жены может скрываться совершенно другой 

сюжет – сетования отверженного поэта на свою жизнь [10. С. 270]. 



Имагология / Imagology 

247 

Переводчики обращают на это внимание не во всех случаях. Так, в «Ис-

кушении» Чжан Цзи этот второй план отмечен и вынесен в коммен-

тарий. Стихотворение об отказе благородной замужней женщины 

влюбленному в нее кавалеру сопровождается примечанием о биогра-

фическом подтексте произведения: во время гражданской войны по-

эту обещал покровительство глава повстанцев, но тот не поступился 

принципами и остался верен императорской партии. Однако в стихо-

творении «Красавица» Цао Чжи, построенном по той же модели, пе-

реводчик не делает попытки обнаружить второй план, и оно остается 

лишь стихотворным портретом красивой девушки в парадной одежде, 

обрывающей листья с ежевики на краю дороги. Из этого перевода 

также удалены последние пять строк, содержащие главную тему 

оригинала: эта идеальная девушка тоскует в одиночестве, не найдя 

жениха, равного ей по достоинству. Все стихотворение по замыслу 

автора представляет собой иносказание о судьбе одаренного чело-

века, таланты которого не находят признания – о собственной 

судьбе Цао Чжи1. Альманах Магарама, представляя такие переводы, 

упрощает картину китайской поэзии, не раскрывает ее глубины и 

сложности. 

Второе направление в развитии образа страны – это современный 

издателю Китай, и в особенности Шанхай начала 1920-х гг. Многое 

изменилось под влиянием европейцев, теперь это уже не та утончен-

ная цивилизация, рядовые китайцы живут в нищете и унижении. Ис-

следуюя природу Шанхая как города контрастов и перекрестка циви-

лизаций, авторы альманаха рассматривают темы контакта народов  

и выживание человека в большом городе.  

 
1 Комментируя это стихотворение («美女» 曹植), Ронгхуа Вонг поясняет: “Po-

ems of his later period conveyed his indignant and grief feelings and his unwillingness 

of being put aside without doing anything. <…> In the following poem, Zhi expressed 

his pent-up feelings by comparing himself to a beauty” [11]. Му Кэхонг (穆克宏, Mù 

Kèhóng) в пояснениях к этому стихотворению сообщает, что здесь применяется 

традиционный прием китайской поэзии: описание красавицы служит метафорой 

амбициозного человека с высокими идеалами, страдающего от недооценки своих 

талантов: «这首诗通篇用比，比是我国古代诗歌的传统手法，《诗经》、《楚词》多用

之。《美女篇》以绝代美人比喻有理想有抱负的志士，以美女不嫁，比喻志士的怀才不遇

。含蓄委婉，意味深长。其实美女所喻之志士就是曹植自己。» [12].  



Богодерова А.А. Китай на страницах альманахов Элизара Магарама 

248 

Центральное место здесь принадлежит очеркам Магарама «Жел-

тый лик»1. Это одно из первых изображений Шанхая в литературе во-

сточной ветви эмиграции. Хотя очерки «Желтый лик» нельзя назвать 

прецедентным текстом, определившим модель описания Шанхая для 

последующих авторов, они уже демонстрируют многое из того, что 

затем выделяется исследователями у С. Алымова в «Нанкин-род» (1929), 

у В. Марта в повестях 1928–1930-х гг., в «Шанхайских набросках» 

(1923–1930) М. Щербакова, а затем и в более поздней поэзии 1930-х гг. 

(М. Спургот, М. Визи, К. Батурин и др.) [14–17]. 

Магарам создает образ Китая, в котором центр пространства – это 

европеизированный центр Шанхая с урбанистическими пейзажами,  

а традиционная, деревенская, аграрная часть составляет периферию. 

Собственно китайские места – это лабиринты в кварталах бедноты и 

Су-Чжоусский канал. Китайский город характеризуется тесным про-

странством, развернутым по горизонтали и заполненным неприят-

ными натуралистическими деталями. Центральные образы бытового 

пространства, наиболее полно представляющие повседневную жизнь 

Китая, – улицы, лавки, рынки. Другие важные локусы очерков – бары, 

клубы, злачные места – представляют собой нечто универсальное, 

определяемое нравами международного порта, а не выражающее 

национальную специфику Китая. 

Контрастность и интенсивность – определяющие признаки шан-

хайской городской среды в визуальном, аудиальном, ольфакторном 

аспектах. Часто Магарам в одном описательном предложении соеди-

няет разнородное, позитивное и негативное: контраст и смесь ярких 

чистых тонов и черноты и грязи, отталкивающих запахов плоти и слад-

ких благовоний. Важную роль играют слуховые ощущения. В очерках 

множество обозначений всех разновидностей шума и неприятных 

звуков, производимых людьми, животными и механизмами.  

Магарам подчеркивает бесстрастие и покорность китайцев, их рав-

нодушие и невосприимчивость к окружающей дисгармонии, но эти 

же «толстокожесть» и примитивность составляют их силу. Даже в та-

ком враждебном и дискомфортном пространстве персонажи-китайцы 

ощущают радость бытия.  

 
1 Более подробно эти очерки рассмотрены в отдельной статье [13].  



Имагология / Imagology 

249 

Образ исторического Китая в очерках отходит на периферию. 

Шанхай у Магарама не бережет свою историю, лишен философии и 

из всей культуры сохраняет лишь самое примитивное. Объекты наци-

ональной архитектуры и живописные ландшафты вытеснены на за-

дворки или находятся за городом, знаковые предметы культуры (ве-

ера, картины, фарфор) оседают в антикварных лавках. Традиционная 

мифология превращается в причудливый элемент декора (изображе-

ния драконов и демонов) или предмет суеверия, демонстрирующий 

архаичную картину мира персонажа-китайца. Рационалистическое 

сознание нарратора не приемлет примитивные, бесполезные и даже 

вредные формы народной культуры (ритуалы во время болезней и 

эпидемий, гадания, шокирующая традиционная медицина). Локусы 

традиционной китайской культуры – буддистский храм, дом, сад – 

оставляют ощущение упадка. Храм десакрализован и мало отличается 

от лавки; дом и сад, в очерках принадлежащие пожилым людям, вы-

глядят безжизненными и застывшими, с ними связан мотив опусто-

шения. Все, связанное со старой культурой и образом жизни, само 

старо и слабо и естественным образом уходит в прошлое. 

В некоторой степени очерки испытывают на себе влияние сказок, 

которые Магарам переводил для альманаха по сборнику Вигера. Ве-

роятно, у Вигера Магарам черпал сведения о быте, традициях, суеве-

риях рядовых китайцев: обычай сжигать деньги и записки с желанием, 

обращаться к бонзам, вера в переселение душ, страх перед чертями и 

духами, преследующими живых. В сборнике сказок даже встречается 

персонаж Ван (Wong), почтенный пожилой торговец, и похожий ге-

рой с таким же именем действует в рассказе «Дочь гробовщика». 

Магарам не ограничивается заимствованием деталей, он также ис-

пользует и негативно переосмысливает характерные мотивы. Насколько 

сказки отстаивают справедливость и благородство, настолько очерки 

Магарама утверждают дисгармонию и несправедливость жизни. В рас-

сказах «Дочь гробовщика», «Жена», где главным предметом изобра-

жения является семейная жизнь китайцев, используются в свернутом 

виде также некоторые общие места, характерные для сказок: браки  

по расчету, почтение к родителям, рождение потомства как смысл 

жизни, притеснение наложницы, мотив подмены. Эти черты патриар-

хального уклада становятся источником мучений для персонажей, 

вынужденных терпеть незаслуженные унижения от своей семьи. 



Богодерова А.А. Китай на страницах альманахов Элизара Магарама 

250 

Конфликты, в сказках разрешаемые остроумно и убедительно, в очер-

ках не получают этически однозначного решения. В рассказе «Дочь 

гробовщика» удачная на первый взгляд подмена грозит в будущем 

полным семейным крахом: наложнице бездетного Вана удается вы-

дать за долгожданного наследника своего ребенка, рожденного от из-

насилования, но доверительные отношения между ней и Ваном уже 

невозможны, так как насильник будит в ней жажду жизни и наслажде-

ний, которые Ван не способен дать. Если традиционный китайский 

мир гармоничен, справедливо устроен и соразмерен, то современный 

мир трагически противоречив, в нем нельзя руководствоваться ста-

рыми законами.  

Очерки Марагама – не единственная составляющая картины со-

временного Китая. Магарам издает еще собственную «кинодраму» 

«Опасная забава», публикует созвучные ему стихи и прозу Петра Чер-

кеза и Юрия Викторова, а также статьи публициста Василия Темного 

«Возрождение Китая». Ряд пересекающихся тем, мотивов и образов  

в этих произведениях приводит к появлению межтекстового един-

ства, возникает ощущение единой реальности, описываемой множе-

ством единомышленников.  

Петр Черкез – поручик, эмигрант, член правления шанхайского 

Литературно-артистического общества [18. С. 159]. Других сведений 

о нем или его творчестве не обнаружено. В альманахе представлены 

его стихотворения «Лампацо», «Вы любили, севши в лимузин», «Песня 

о Сун Суне» и «Хай-хо». В настоящий момент невозможно устано-

вить подробности взаимодействия редактора и автора и точный поря-

док написания этих произведений: они вышли в одном выпуске, но 

неизвестно, какие были созданы первыми. Однако отчетливо просле-

живаются повторяющиеся у обоих мотивы, темы, детали. Стихи Чер-

кеза будто созданы в сотрудничестве с Магарамом или вдохновлены 

его очерками и служат их продолжением.  

Оба автора используют один прием – отражение жизни всех 

сословий в изображении главной городской магистрали. У обоих 

уличная жизнь центра Шанхая показана через проезд на автомобиле 

по Нанкин Род. Повторяется описание городской центральной улицы 

с экипажами, витринами, девушками-китаянками и индусом-поли-

цейским. Магарам создает широкую панораму, густо заполняет про-

странство деталями: 



Имагология / Imagology 

251 

Впереди рассыпаются по сторонам кареты и рикши. Машина круто 

поворачивает, и величественный серый автомобиль покорно слушается 

маленьких ручек, бледных и тонких, таких трогательных на стальном ко-

лесе руля. Мужчины по обеим сторонам улицы останавливаются по пути, 

словно притягиваемые магнитом, и долгими, восхищенными взглядами 

провожают мчащийся автомобиль. Некоторые из них почтительно кланя-

ются женщине, снисходительно улыбающейся им в ответ гордой, цар-

ственной улыбкой. На перекрестках полицейские-индусы, завидя серый 

автомобиль, безжалостно бьют толстыми палками выбившихся из сил по-

луголых лампацо, останавливают уличное движение, чтобы пропустить 

вперед молодую женщину с пепельно-золотыми волосами. Гордо отки-

нувшись на мягкую спинку сиденья, она всматривается в даль красивыми 

близорукими глазами, ежеминутно тревожно нажимая педаль гудка и, 

вместе с нею, несется по улице оглушающий дикий рев, сметающий на 

пути людей и животных. Наконец автомобиль останавливается у парад-

ного входа большого трехэтажного здания американского дома терпимо-

сти. Женщина привычным движением нажимает пуговку звонка и прика-

зывает появившемуся бою отнести в ее комнату покупки… 

Только всего… [19. С. 18]. 
 

У Черкеза в стихотворении «Вы любили, севши в лимузин» акцент 

сделан на самой героине, олицетворяющей дух большого города. 

Шанхай, увиденный из окна автомобиля, – это уже позиция некого 

превосходства, город с его блеском становится фоном для героини. 

Она вынесена в центр картины и притягивает восхищенные взгляды: 
 

Вы любили, севши в лимузин,  

Выезжать на шумный Нанкин Род,  

Где огнями блещет ряд витрин  

И гуляет толпами народ.  

Мчатся рикши, стеклами карет  

Кэрриджи нарядные блестят;  

Фарами бросая яркий свет,  

Мотокары, сумрачно, гудят.  

Китаянки, расцветив шиньон,  

В панталонах легких, росписных,  

Как поэмы сказочных времен,  

По асфальту бродят мостовых.  

С белой палкой и в чалме индус  

Взор метнет зловещий, как рубин,  

И прикусит нервно черный ус,  

Провожая взглядом лимузин... [5. С. 56]. 



Богодерова А.А. Китай на страницах альманахов Элизара Магарама 

252 

Необходимо отметить пристрастие участников альманаха к геро-
ине этого типа, обладающей свободой и высоким положением, и вме-
сте с тем порочностью. Красивая европейка с золотыми волосами  
перемещается по страницам издания из одного текста в другой. В «ки-
нодраме» «Опасная забава» Магарам даже дает ей имя и биографию. 
Она появляется в очерке «Город желтого дьявола», играет существен-
ную роль в рассказе «Рикша». И в третьем выпуске в рассказе Викто-
рова снова действует европейка, игнорирующая запреты, ощущаю-
щая себя хозяйкой положения.  

Второй значимый образ, олицетворяющий Китай, – рикши и кули. 
Е.М. Болдырева отмечает, что рикша в русской, советской и китайской 
литературе – емкий образ, который может быть как квинтессенцией 
стереотипов, связанных с восточной экзотикой, так и эмблематическим 
знаком советского литературно-политического дискурса и культурно-
историческим портретом эпохи [20]. Положение человека, неистощимо 
энергичного и трудолюбивого, но униженного и низведенного до ста-
туса тягловой силы, приковывает внимание авторов альманаха. В опуб-
ликованных произведениях отчетливо заметны константы, выделен-
ные Болдыревой в связи с образом рикши: амбивалентная семантика 
телесности (тело эстетизируется или деэстетизируется), акцентирова-
ние суровых погодных условий, осложняющих труд (жара или холод), 
мотив безостановочного бега, антитеза бедного измученного рикши и 
жестоких богачей-эксплуататоров, испытание любовью и его трагиче-
ский исход. Образы кули в альманахе также проявляют некоторые из 
этих черт. Тяжесть существования рабочих передают пластические и 
цветовые образы: их сопровождает чернота (цвет грязи и земли), они 
лишены прямой речи, кроме выкриков-стонов, и гнутся под тяжестью 
грузов. У Магарама это сквозной образ, выведенный в центр повествова-
ния в рассказах «Рикша», «Смеющийся Будда», у Черкеза рикши – «Лам-
пацо», носильщики – «Песня о Сун-суне» и «Хэй-хо», у Темного он 
встречается в «Возрождении Китая». Изображая бедняка и его судьбу, от 
которой освободит только смерть, Черкез приходит к гражданскому па-
фосу и возмущению несправедливо устроенным обществом. Магарам,  
о коммунистических симпатиях которого известно из его биографии1, 

 
1 Магарам еще до революции работал в эсеровских изданиях, в газете «Знамя 

революции», в Шанхае – в просоветской «Новой Шанхайской жизни», сотрудни-
чал с издательством «Московский рабочий». 



Имагология / Imagology 

253 

уходит от откровенного обличения. Для него носильщики кули и 
рикши – олицетворение витальных сил китайского народа, их приспо-
собленность и жизненная энергия – гарантия будущего.  

Обе рассмотренные выше фигуры на страницах альманаха неодно-

кратно сталкиваются в одной сюжетной ситуации любовь к инопле-

меннику. Влечение китайца к запретной европейке представлено в не-

скольких текстах Магарама («Приличный дом», «Жена», «Рикша»)  

и его «кинодраме» «Опасная забава», а также в рассказе Ю. Викторова 

«Трагедия священного острова».  

Конфликт основан на социальном неравенстве и культурной ди-

станции. Притязания китайца на белую госпожу изначально обречены 

из-за этой асимметрии, причем героиня вольно или невольно причи-

няет ему боль и унижение: клиентка погоняет рикшу каблуком по 

спине («Рикша»), актриса приближает к себе лакея-китайца, потом от-

талкивает и заставляет страдать от ревности («Опасная забава»), ев-

ропейка-путешественница не понимает признавшегося ей в любви 

монаха-буддиста и смотрит на него с отвращением («Трагедия свя-

щенного острова»).  

Гуманистический вариант этой ситуации используется авторами, 

чтобы утвердить человеческое достоинство китайцев, которые умеют 

любить и ценить красоту. Напрашивается сравнение с более полити-

зированным образом из публицистической статьи В. Темного, где кули 

и рикши перестают пресмыкаться перед европейцами и мириться с со-

циальным унижением. Но в художественной прозе развитие сюжета 

трагично: китаец буквально гибнет от своей любви – кончает жизнь 

самоубийством, казнен за домогательства, умирает на глазах у евро-

пейки. 

Состав сюжетной ситуации может варьировать и в направлении, 

унизительном для героини: китаец-ремесленник (портной, массажист) 

скрыто домогается европейки невысокого статуса (проститутки, со-

держанки, небогатой женщины), вынужденной пользоваться его 

услугами. Однако Магарам даже здесь не делает персонажа-китайца 

воплощением дикого варварского начала и расставляет акценты иначе. 

В очерке «Жена» скрываемое влечение портного к клиентке демон-

стрирует его одиночество и безысходность положения. Эта же ситуа-

ция, свернутая до периферийного мотива в очерке «Приличный дом», 

служит для изображения нравов в публичном доме, где заигрывание 



Богодерова А.А. Китай на страницах альманахов Элизара Магарама 

254 

друг с другом составляет одно из немногих развлечений проституток-

европеек и ремесленников-китайцев. Таким образом, используя эту 

сюжетную ситуацию, авторы подчеркивают общечеловеческую при-

роду китайцев и в то же время создают эффектный мелодраматиче-

ский сюжет, способный привлечь к альманаху аудиторию.  

Завершает обзор издания анализ образа Китая в публицистике. В ком-

позиции альманаха публицистика располагается ближе к концу каж-

дого выпуска. Статьи, в которых русский журналист представляет 

собственное видение политической, социальной и экономической 

жизни современного ему Китая – очерки «Возрождение Китая» и 

«Международное положение Китая» Василия Темного.  

Общественные процессы Китая 1920-х гг. (переход к республике, 

противостояние европейской колонизации) укладываются для него  

в идеологическую схему: «Возрождение Китая началось, и какие бы 

препятствия не ставили освободительному движению свои и чужие 

насильники, оно неминуемо сольется с мировым освободительным 

движением, берущим начало в Русской революции» [6. С. 68]. Он пе-

реносит на Китай коммунистическую риторику о борьбе народа с фе-

одалами, приветствует «перерождение психики» рядовых китайцев, 

особенно заметное в Шанхае. Мотивы сна и пробуждения использу-

ются для описания происходящего и выражаются типичными форму-

лами: Китай – «пробуждающийся от векового сна великан», «дух воз-

мущения» заставляет его «сдвинуться с мертвой точки». Страна с ее 

«сказочной жизнью» нарочно поддерживается в застывшем состоя-

нии, «древний культ» – лишь инструмент правящих классов для со-

хранения «рабских пут». Большой исторической удачей, по мнению 

В. Темного, является то, что цивилизационное давление со стороны 

европейцев совпало со стремлением масс к преобразованиям снизу.  

Василий Темный делает кули и рикшей олицетворением Китая.  

В «Возрождении Китая» описание труда кули, воспроизводящее сло-

жившиеся формулы, из бытовой зарисовки вырастает до символиче-

ской картины. Фигуре кули придается социальный и политический 

смысл. Пробуждение человеческого достоинства и восстание про-

зревших кули против угнетателей воспринимаются как шаг в сторону 

мировой революции пролетариата.  

Итак, издание Э. Магарама, ставшее впоследствии редкой книгой, 

вряд ли могло повлиять на формирование литературных тенденций, 



Имагология / Imagology 

255 

но в значительной мере их отразило. Трудно назвать опубликованные 

статьи, переводы, художественную прозу и стихи авторов-эмигрантов 

глубоким личным погружением в китайскую культуру, это, скорее, 

взгляд со стороны. В одних произведениях (Щербаков, Моравская) 

Китай предстает воображаемым пространством фантазии и опиумных 

грез. Другие с опорой на европейских исследователей рисуют образ 

исторического Китая как экзотической цивилизации, культура кото-

рой сложна и утонченна, но оставляет впечатление недосказанности 

и непонятости. Этот мир философов, поэтов, гаремных красавиц и фоль-

клорных персонажей затем уходит на периферию в очерках о Шанхае 

XX века с его беднотой, рикшами и кули. Личное восприятие Китая, 

попытка уловить пульс его жизни Э. Магарамом, В. Темным и П. Чер-

кезом приводит к созданию демонизированного образа торгового порта, 

восточного Вавилона. Магарам, совмещая копирование с натуры и 

игру литературными штампами, утверждает сложный баланс гармо-

нии и дисгармонии в этом мире.  
 

Список литературы 
 

1. Эмигрантика : сводный каталог периодических изданий русского зарубе-

жья. Шанхай. URL: http://www.emigrantica.ru/category/shankhai  

2. Хисамутдинов А.А. Толстые литературные журналы в Китае («Дальний Во-

сток», «Желтый лик», «Китай», «Понедельник», «Врата», «Прожектор», «Парус», 

«Русские записки» и «Феникс») // Русское зарубежье. 2016. № 5. C. 195–216. 

3. Хисамутдинов А.А. Русское китаеведение в Шанхае // Проблемы востоко-

ведения. 2021. № 1. С. 30–35. 

4. Балашова Ю.Б. Эволюция и поэтика российского литературного альманаха 

как типа издания : автореф. дис. ... д-ра филол. наук. СПб., 2011. 37 с. 

5. Дальний Восток : литературно-художественный альманах, посвященный 

Китаю / ред. Э.Е. Магарам. Шанхай : Изд. Русского благотворительного общества 

в Шанхае, 1920. 92 с. 

6. Желтый лик : литературно-художественный альманах, посвященный Ки-

таю / ред.-изд. Э.Е. Магарам. Шанхай : Русская типография и изд-во Н.П.Дукель-

ского, 1921. 82 с. 

7. Китай : литературно-художественный альманах / под ред. Э.Е. Магарама. 

Шанхай : Желтый лик, 1923. 105 с. 

8. Забияко А.А. Мифология дальневосточного фронтира в сознании писате-

лей-эмигрантов // Религиоведение. 2011. № 2. С. 154–169. 

9. Меряшкина Е.В. Ориентальная специфика прозы Михаила Щербакова // 

Вестник Приамурского государственного университета им. Шолом-Алейхема. 

2014. № 2 (15). С. 42–52. 



Богодерова А.А. Китай на страницах альманахов Элизара Магарама 

256 

10. Алексеев В.М. Труды по китайской литературе : в 2 кн. М. : Вост. лит., 

2002. Кн. 1. 574 с.  

11. Ronghua Wang. ABC of Sound Meters in Chinese Poetry. URL: https://read-

china8.com/2009/1109/4.html  

12. 美女篇 (Му Кэхонг. Статьи о красоте). URL: https://www.shicimingju.com/ 

chaxun/list/17550.html  

13. Богодерова А.А. Образ Китая в очерках Э. Магарама «Желтый лик» //  

Известия УрФУ. Сер. 1. Проблемы образования, науки и культуры. 2022. № 4.  

С. 100–115. 

14. Полторацкий И.С. Шанхайский текст в романе Сергея Алымова «Нанкин-

род» // Сюжетология и сюжетография. 2022. № 2. С. 175–185. 

15. Денисова Е.А. Проза В. Марта: некоторые литературные связи и контек-

сты // Филологические науки. Вопросы теории и практики. 2021. № 10. С. 2901–

2905.  

16. Ли Шуан. Образ Шанхая в творчестве М. Щербакова // Казанская наука. 

2022. № 7. С. 24–26.   

17. Хэ М., Ли С. Многоликость Шанхая в русской эмигрантской поэзии в Ки-

тае // Человек: образ и сущность. Гуманитарные аспекты. 2018. № 3. С. 118–134. 

18. Русские в Китае / А.А. Хисамутдинов, Л.П. Черникова, Т.Н. Калиберова, 

Д.А. Поздняев, М.В. Дроздов и др.; под общ. ред. и с предисл. А.А. Хисамутди-

нова. Шанхай : Изд. Координационного совета соотечественников в Китае и Рус-

ского клуба в Шанхае, 2010. 572 с. 

19. Магарам Э. Желтый лик : очерки одинокого странника / подг. текста  

М. Фоменко. [Б.м.] : Salamandra P.V.V., 2019. 128 c. 

20. Болдырева Е.М. Культурная символика рикши в русской и китайской  

литературе ХХ века // Ярославский педагогический вестник. 2022. № 1 (124).  

С. 234–247.  

 

References 

 

1. Emigrantika Svodnyy katalog periodicheskikh izdaniy russkogo zarubezh’ya 

[Emigrantica. A catalog of periodicals of Russian diaspora]. (n.d.) Shankhay [Shanghai]. 

[Online] Available from: http://www.emigrantica.ru/category/shankhai  

2. Khisamutdinov, A.A. (2016) Tolstye literaturnye zhurnaly v Kitae (“Dal’niy 

Vostok”, “Zheltyy lik”, “Kitay”, “Ponedel’nik”, “Vrata”, “Prozhektor”, “Parus”, “Russkie 

zapiski” i “Feniks”) [Thick literary magazines in China (“Dal’niy Vostok”, “Zheltyy 

lik”, “Kitay”, “Ponedel’nik”, “Vrata”, “Prozhektor”, “Parus”, “Russkie zapiski”, and 

“Feniks”)]. Russkoe zarubezh’e. 5. pp. 195–216. 

3. Khisamutdinov, A.A. (2021) Russkoe kitaevedenie v Shankhae [Russian Sinology 

in Shanghai]. Problemy vostokovedeniya. 1. pp. 30–35. 

4. Balashova, Yu.B. (2011) Evolyutsiya i poetika rossiyskogo literaturnogo al’mana-

kha kak tipa izdaniya [Evolution and poetics of the Russian literary almanac as a type 

of edition]. Abstract of Philology Dr. Diss. St. Petersburg. 



Имагология / Imagology 

257 

5. Magaram, E.E. (ed.) (1920) Dal’niy Vostok: Literaturno-khudozhestvennyy 

al’manakh, posvyashchennyy Kitayu [Dal’niy Vostok: Literary and artistic almanac 

dedicated to China]. Shanghai: Izdanie Russkogo blagotvoritel’nogo obshchestva  

v Shankhae. 

6. Magaram, E.E. (ed.) (1921) Zheltyy lik: Literaturno-khudozhestvennyy al’manakh, 

posvyashchennyy Kitayu [Zheltyy lik: Literary and artistic almanac dedicated to China]. 

Shanghai: Russkaya tipografiya i izdatel’stvo N.P.Dukel’skogo. 

7. Magaram, E.E. (ed.) (1923) Kitay: Literaturno-khudozhestvennyy al’manakh 

[Kitay: Literary and artistic almanac]. Shanghai: Zheltyy lik. 

8. Zabiyako, A.A. (2011) Mifologiya dal’nevostochnogo frontira v soznanii 

pisateley-emigrantov [Mythology of the Far Eastern frontier in the minds of emigrant 

writers]. Religiovedenie. 2. pp. 154–169. 

9. Meryashkina, E.V. (2014) Oriental’naya spetsifika prozy Mikhaila Shcherba-

kova [Oriental specificity of Mikhail Shcherbakov’s prose]. Vestnik Priamurskogo 

gosudarstvennogo universiteta im. Sholom-Aleykhema. 2 (15). pp. 42–52. 

10. Alekseev, V.M. (2002) Trudy po kitayskoy literature: v 2 kn. [Works on  

Chinese literature: in 2 books]. Book 1. Moscow: Vost. lit. 

11. Ronghua Wang. (2009) ABC of Sound Meters in Chinese Poetry. [Online] 

Available from: https://readchina8.com/2009/1109/4.html  

12. Mu Kehong. (n.d.) Articles about beauty. [Online] Available from: 

https://www.shicimingju.com/chaxun/list/17550.html (In Chinese). 

13. Bogoderova, A.A. (2022) Obraz Kitaya v ocherkakh E. Magarama “Zheltyy lik” 

[The image of China in E. Magaram’s essays “Zheltyy lik”]. Izvestiya UrFU. Seriya 1. 

Problemy obrazovaniya, nauki i kul’tury. 4. pp. 100–115. 

14. Poltoratskiy, I.S. (2022) The Shanghai Text in Sergei Alymov’s Novel  

“Nankin-rod”. Syuzhetologiya i syuzhetografiya. 2. pp. 175–185. (In Russian). 

15. Denisova, E.A. (2021) Proza V. Marta: nekotorye literaturnye svyazi i konteksty 

[Prose of V. Mart: some literary connections and contexts]. Filologicheskie nauki.  

Voprosy teorii i praktiki. 10. pp. 2901–2905.  

16. Li Shuan. (2022) Obraz Shankhaya v tvorchestve M. Shcherbakova [The image 

of Shanghai in the works of M. Shcherbakov]. Kazanskaya nauka. 7. pp. 24–26.  

17. Khe, M. & Li, S. (2018) Mnogolikost’ Shankhaya v russkoy emigrantskoy 

poezii v Kitae [The many faces of Shanghai in Russian emigrant poetry in China].  

Chelovek: obraz i sushchnost’. Gumanitarnye aspekty. 3. pp. 118–134. 

18. Khisamutdinov, A.A. et al. (eds) (2010) Russkie v Kitae [Russians in China]. 

Shanghai: Izd. Koordinatsionnogo soveta sootechestvennikov v Kitae i Russkogo kluba 

v Shankhae. 

19. Magaram, E. (2019) Zheltyy lik: Ocherki odinokogo strannika [Zheltyy lik:  

Essays of a Lonely Wanderer]. S.l.: Salamandra P.V.V. 

20. Boldyreva, E.M. (2022) Rickshaw as a Cultural Hero in Russian and Chinese 

Literature of the Twentieth Century. Yaroslavskiy pedagogicheskiy vestnik. 1 (124).  

pp. 234–247. (In Russian). 



Богодерова А.А. Китай на страницах альманахов Элизара Магарама 

258 

Информация об авторе: 

Богодерова А.А. – канд. филол. наук, младший научный сотрудник сектора ли-

тературоведения Института филологии СО РАН; доцент кафедры иностранных 

языков гуманитарного факультета Новосибирского государственного техниче-

ского университета (Новосибирск, Россия). E-mail: bogoderova86@mail.ru 

 

Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 

 

Information about the author: 

A.A. Bogoderova, Cand. Sci. (Philology), research fellow, Institute of Philology  

of the Siberian Branch of the Russian Academy of Sciences (Novosibirsk, Russian  

Federation); associate professor, Novosibirsk State Technical University (Novosibirsk, 

Russian Federation). E-mail: bogoderova86@mail.ru 

 

The author declares no conflicts of interests. 

 

Статья принята к публикации 14.01.2024. 

 

The article was accepted for publication 14.01.2024. 



Имагология и компаративистика. 2024. № 21. С. 259–275 

Imagology and Comparative Studies. 2024. 21. pp. 259–275 

© O.V. Riabov, 2024 

 

 
Original article 

UDC 791.43/45 

doi: 10.17223/24099554/21/13 

 

“From America with love”? Love stories  

and the “Iron Curtain” in the Soviet Thaw cinema 

 

Oleg V. Riabov  
 
Herzen State Pedagogical University of Russia, Saint Petersburg, Russian Federation, 

riabov1@inbox.ru 

 
Abstract. The article deals with an analysis of the Soviet Thaw films that 

contain love stories of USSR and USA citizens. Hollywood released a number 

of films that told the stories of love between representatives of the two hostile 

blocs; following the canon established in Ninotchka, they served as a part of  

the “struggle for hearts and minds,”, as it is shown in many studies. Meanwhile 

the Soviet cinema also produced the movies that touched the theme of romances 

between Soviet and American characters: from Meeting on the Elbe (1949)  

to Lost in Siberia (1991). The author points out that Soviet love stories, like 

Hollywood ones, served as a weapon of the cultural Cold War. They constructed 

emigration beyond the Iron Curtain as unacceptable for Soviet citizens, empha-

sized the superiority of the masculinity of “us” and functioned as a means of  

a symbolic demasculinization of the enemy. At the same time, unlike American 

cinema, the Soviet one released movies that told how a woman of “us” married 

a man of “them.” However, the family couple chose the USSR as a place of 

their residence, and it was the woman who rehabilitated the American man, 

turning him into a Soviet person. Love stories served as a part of not only geo-

political but also gender discourse of the Cold War, maintaining and reshaping 

a certain gender order. Whereas Hollywood constructed the woman as a person 

who valued the private sphere higher than political beliefs or loyalty to the 

country, Soviet love stories showed that the woman actively participated  

in transforming the world, was interested in worldview and political issues, and 

was able not only to obey a man, but also to lead him. In the perestroika cinema, 

along with the changes in evaluations of the Soviet way of life, the narrative  

of love stories was deconstructed: Soviet people emigrated to their beloved ones 

in the West. 

Keywords: Cold War, Soviet Thaw cinema, love stories, Soviet-American 

relations, comparative studies 



Riabov O.V. “From America with love”? Love stories and the “Iron Curtain”  

260 

Financial Support: This work was supported by the Russian Science Founda-

tion, Project No. 22-18-00305: The Images of Enemy in Cold War Popular  

Culture: Their Content, Contemporary Reception and Usage in Russian and u.s. 

Symbolic Politics. 

 
For citation: Riabov, O.V. (2024) “From America with love”? Love stories and 

the “Iron Curtain” in the Soviet Thaw cinema. Imagologiya i komparativistika – 

Imagology and Comparative Studies. 21. pp. 259–275. (In Russian). doi: 

10.17223/24099554/21/13 

 
Научная статья 

doi: 10.17223/24099554/21/13 

 

“From America with love”? Истории любви  

и «железный занавес» в кинематографе «оттепели» 

 

Олег Вячеславович Рябов 

 
Российский государственный педагогический университет имени А.И. Герцена, 

Санкт-Петербург, Россия, riabov1@inbox.ru 

 
Аннотация. Советские фильмы периода «оттепели», в которых пока-

заны истории любви между гражданами СССР и США, сравниваются  

с аналогичными голливудскими картинами. Отмечается, что в кинемато-

графе обеих стран эти истории служили оружием «культурной холодной 

войны». Они воспевали преимущества советского образа жизни, подчер-

кивали превосходство маскулинности «своих» и выступали одним из при-

емов символической демаскулинизации врага. 

Ключевые слова: холодная война, кинематограф «оттепели», истории 

любви, советско-американские отношения, компаративные исследования 

 
Источник финансирования: Работа выполнена при поддержке Россий-

ского научного фонда, проект № 22–18–00305 «Образы врага в массовой 

культуре Холодной войны: содержание, современная рецепция и исполь-

зование в символической политике России и США». 

 
Для цитирования: Riabov O.V. “From America with love”? Love stories and 

the “Iron Curtain” in the Soviet Thaw cinema // Имагология и компаративи-

стика. 2024. № 21. С. 259–275. doi: 10.17223/24099554/21/13 



Имагология / Imagology 

261 

Introduction 

 

During the Cold War, emigration played an important role in the “strug-

gle for hearts and minds”: propaganda machines of both superpowers used 

escapes to the other side of the Iron Curtain as proof of the superiority of 

their own way of life. This theme was also exploited in cinematography, 

the main theater of the cultural Cold War. A special place in such films was 

occupied by the plot when the reason for one’s escape was love for a mem-

ber of the hostile camp.  

The Hollywood canon of such love stories was created in the film 

Ninotchka (directed by Ernst Lubitsch, 1939), which tells a story of how  

a convinced Soviet communist Nina Yakushova gets to Paris, meets a French 

aristocrat Count Léon d’Algout, falls in love with him and stays in the West. 

This story was later developed in such films as Comrade X (directed by King 

Vidor, 1940), The Red Danube (directed by George Sidney, 1949), Never Let 

Me Go (directed by Delmer Lawrence Daves, 1953), Jet Pilot (directed by Josef 

von Sternberg, 1957), Silk Stockings (directed by Rouben Mamoulian, 1957), 

and others. One of the most famous films on this subject was the British film 

From Russia with Love (directed by Terence Young, 1963) – an adaptation 

of the Ian Fleming’s 1957 novel From Russia, with Love. The plot is based 

on the story of the defection of the Soviet agent Tatiana Romanova to the 

West, the importance of which was determined not only by the fact that for 

the love of James Bond, she gives up military secrets: the specificity of the 

Cold War caused a special value of the very fact of “choice of freedom.” 

These films had already been the subject of studies [1–4], which pointed 

out that such repetitive subject matter suggested that cinematic love stories 

between a Soviet woman and a Western man were an effective weapon  

of the Cold War, relevant to its aims. Meanwhile, Soviet cinema also pro-

duced films about romantic relationships between Soviet and American 

characters. Their study seems particularly relevant given the growing in-

terest of the academic community in comparative analyses of the Cold War 

[5; 6]. Comparative research reveals both common and specific features of 

Soviet and US cinematography, thus making it possible to avoid a black-

and-white perception of the Cold War and to develop a more accurate 

knowledge of Cold War legacies. 

The issues on which this article focuses can be presented as follows. 

Who, male or female, represents “us” and who represents “them” in Soviet 



Riabov O.V. “From America with love”? Love stories and the “Iron Curtain”  

262 

films? How are the differences between masculinity and femininity of “us” 

and “them” shown? How did these differences relate to representations  

of features of Soviet and American lifestyles in general? How did Soviet 

cinematic love stories between representatives of the two worlds separated 

by the Iron Curtain differ from similar Hollywood stories? 

The object of the study is three films on which Soviet filmmakers 

worked during the Thaw period: Russian Souvenir (Russkiy suvenir,  

directed by Grigoriy Aleksandrov, 1960), A Man Changes Skin (Chelovek 

menyaet kozhu, directed by Rafail Perelshtejn, 1960), and Meeting at a Far 

Meridian (Vstrecha na dalyokom meridiane), a film on which work began 

back in 1955, but which was not shot. Additionally, the source base of the 

study also included archival data related to the discussion of films and their 

scripts in the film community of the USSR. 

 
The Symbolism of Male and Female in the Cinematic Cold War 

 
Analyzing the history of the Cold War, Cynthia Enloe noted that the 

postwar confrontation was a multitude of contests over the definitions of 

masculinity and femininity [7. P. 18–19]; audiences were forced into ideas 

about which models of male and female behavior should be considered  

exemplary and which should be considered deviant. Representations of the 

superiority of masculinity, femininity, and the gender order of “us” over 

“them” were intended to show the superiority of lifestyles in general.  

The effectiveness of gender markers in the symbolic struggle is deter-

mined by three important properties of gender. First of all, it is their ability 

to act as a differentiating feature, which is used in drawing symbolic bounda-

ries between “us” and “them.” At the same time, stereotypical representa-

tions of the qualities of men and women easily correlate with a person’s 

personal experience and contribute to the perception of these boundaries 

as almost the most obvious, understandable, and therefore legitimate.  

Additionally, this is an appeal of gender discourse to the natural attributes 

of human beings that are perceived as gender differences in the traditional 

worldview, which is also one of the ways to essentialize the differences 

between “us” and “them.” Finally, hierarchical relations between and 

within the genders are used as a kind of a matrix legitimizing other  

kinds of social inequalities; it is through the involvement of gender 



Имагология / Imagology 

263 

discourse in power relations that it becomes an integral part of any mili-

tary conflict [8]. 

During the Cold War, gender issues were particularly relevant, primarily 

because the women’s issue played a significant role in ideological confron-

tation [9. P. 18]. As noted in the studies of many authors, an important place 

in the “struggle for hearts and minds” was occupied by discussions about 

what gender relations in society should be, and what models of masculinity, 

femininity, sexuality, and family are best. At the same time, they were  

related to such issues as national identity, the global mission of the super-

power, and the legitimation and delegitimation of the political system 

within the country. 

A special role in the cultural Cold War belonged to cinema. Various 

discourses were involved in creating cinematic representations of the enemy: 

political, civilizational, national, class, racial, ethical, historical, anthropo-

logical, sporting, and confessional ones1; Gender discourse, related to repre-

sentations of masculinity, femininity, sexuality, and family relations, was 

also prominent. 

The fact that in Hollywood love stories Soviet characters fled to  

the West is not surprising. What is striking, however, is that in these stories 

the Soviet side is always represented by a woman. The fact that, in Ameri-

can films, Soviet women prefer Western men is intended as an indication 

of the low quality of Soviet masculinity. True masculinity, with such traits 

as individualism, rationality, responsibility, independence, only emerges 

where there is capitalism, private property, and democracy. On the Holly-

wood movie screen, Soviet men are inferior to Western men in every way, 

from fighting to competing for a woman’s heart. In other words, love  

stories construct the superiority not only of the “free world”, but also  

of American masculinity. 

In addition to flawed masculinity, there is another reason why in  

romance stories it is the woman, not the man, who represents the enemy. 

In a form of collective identity such as the national identity, women’s  

bodies mark the symbolic boundary of the community [16. P. 7–10]. It also 

finds expression in various kinds of restrictions concerning women’s  

sexual relations with representatives of “them”, other national communities 

[17. P. 45]. At the same time, this function of women imposes on men  

 
1 For more on cinematic Cold War see: [10–15] 



Riabov O.V. “From America with love”? Love stories and the “Iron Curtain”  

264 

of the community the duty to protect them; being a protector of women is 

an essential component of male identity in the discourse of nationalism. 

Thus, representations of love stories are directly related to the hierarchiza-

tion of the types of masculinity and thus to the hierarchization of those 

social groups and communities with which these types of masculinity are 

associated. 

The most interesting exception to this canon during the Cold War is  

the story of the romantic relationship from the movie The Russians Are 

Coming! The Russians are Coming! (directed by Norman Jewison, 1966). 

This film, which marked the onset of a thaw in Soviet-Western relations, is 

unique in the aspect of deconstructing stereotypes of Soviet-American con-

frontation. A review published in the New York Times in 1966 noted that 

the film reveals “the fundamental fact that, after all, Russians and Ameri-

cans are human beings, and, therefore, share basic human qualities”  

(as cited in [18. P. 242]). One of the ways in which Soviet characters regain 

their humanity, their rehumanization, was the love story between the Soviet 

sailor Alexei Kolchin and the American girl Alison Palmer. It is indicative 

for the fact that this time the woman represents “us,” while “them” are  

represented by a man. Alison does not go with her lover to the other side 

of the Iron Curtain, but Kolchin promises the American woman before  

parting that they have “a long life together of peaceful coexistence.” It is 

quite expected for a Cold War Hollywood production that the most positive 

and humanized Soviet character, an American girl’s favorite, should express 

his disagreement with Soviet policy. Indeed, Kolchin confesses to Alison 

that in the Soviet Union, since childhood, he was taught that Americans 

were bad, that they were Russia’s enemies; no one in his country trusted 

Americans. He disagrees and says that he does not want to hate anyone. 

But his criticism of the Soviet system is limited to this statement. He does 

not doubt for a second that he must return to the USSR. As Tony Shaw 

rightly pointed out, it does not occur to him to ask for political asylum  

in the United States, as it happened to the Soviet characters in other Holly-

wood films [18. P. 239]. In other words, he remains loyal to his oath as  

a soldier of the opposing army, but he does not cease to be human. 

Thus, both the canon of romantic stories of the 1950s and its decon-

struction during the period of détente show that these stories played an im-

portant role in representations of the Cold War in the United States.  



Имагология / Imagology 

265 

The noted patterns of constructing collective identity and justifying the 

advantages of one’s lifestyle with the help of love stories are also charac-

teristic of Soviet cinematography. In fact, the plot of a love story between 

Soviet and American citizens appeared in the Cold War cinema thanks  

to Soviet cinema: Ernst Lubitsch, the director of Ninotchka, was present  

in Moscow in 1936 for the premiere of Aleksandrov’s comedy Circus [19. 

P. 63]. As a reminder, the plot of Circus revolves around an international 

love triangle: Marion Dixon, a circus actress, played by Lyubov Orlova, 

falls in love with Ivan Martynov, a Soviet circus performer, a character 

played by Sergei Stolyarov, and stays in the USSR. The heroine’s choice 

of a Soviet rather than a Western man, a German Franz von Kneisсhitz,  

is dictated not only by the superiority of Soviet masculinity, but also by  

the advantages of Soviet ideology and way of life. From an American  

actress, Marion transforms into a Soviet person. 

The next time, Orlova plays the role of an American in another  

Aleksandrov’s film Meeting on the Elbe (Vstrecha na Elbe, 1949), which 

became one of the first salvos of the cinematic Cold War. The film is set  

in post-war Germany, in a city divided into Soviet and American sectors  

of the occupation. Journalist Janet Sherwood (who in reality turns out to be 

a U.S. Secret Service employee, Miss Collins) organizes a conspiracy  

to rescue a Nazi criminal and smuggle him to the United States. In order  

to lull the vigilance of the Soviet commandant, Major Nikita Kuzmin,  

Sherwood employs the entire arsenal of means of seduction. However, 

not only did Major Kuzmin display vigilance in exposing her perfidious 

plans. He was also morally upright – the signs of affection that the Amer-

ican girl showed to the major did not make him forget the love of Vera,  

a Russian girl from the banks of the Volga (which allowed viewers to 

believe, moreover, that Soviet womanhood was superior to American 

womanhood). 

However, it was important to show that Sherwood’s attitude toward 

Kuzmin was not solely due to the technology of the proverbial honey trap. 

She shows more than just service interest in the Soviet officer, and in the 

final scene of the film she says to her compatriot, Major Hill: “I even  

respect that Bolshevik Kuzmin. He is… a real man. And you?!” In other 

words, the superiority of Soviet masculinity is also recognized by Ameri-

can women, even if not in as obvious a form as in the film Circus. 



Riabov O.V. “From America with love”? Love stories and the “Iron Curtain”  

266 

Love Stories and the Rehumanization of the Enemy  

in the Thaw Cinema 

 

Changes in the political life of the USSR and the USA in the second 

half of the 1950s made it possible to resume cooperation in the cultural 

sphere, which was manifested, in particular, in the signing of a bilateral 

agreement – the Agreement Between the United States of America and the 

Union of Soviet Socialist Republics on Exchanges in Cultural, Technical, 

and Educational Fields, known as the Lacy-Zarubin Agreement (1958).  

On the symbolic level, changes in Soviet-American relations were evident 

above all in such events as the American National Exhibition in Sokol’niki 

and Nikita Khrushchev’s visit to the United States in 1959. The principle 

of peaceful coexistence of states with different systems, proclaimed by the 

Soviet leader, also influenced the representation of “enemy number one” 

in Soviet culture: a kind of rehumanization of their images took place.  

In Soviet cinema, films appear in which the above-mentioned canon of love 

stories is transformed. 

It is indicative that the first among such movies was also Aleksandrov’s 

film, the comedy Russian Souvenir (1960). This movie tells the story  

of how a group of Western tourists, after being forced to land their plane  

in Siberia, underwent a series of adventures to get to Moscow, learning 

along the way about the success of the USSR in building communism.  

The shooting was preceded by Aleksandrov’s publication in the Iskusstvo 

Kino magazine in August 1957. In the paper, the director described the 

characters of the film and also stated its main purpose – to show “the pos-

sibility of peaceful coexistence between states with different systems of 

government” [20. P. 55]1. 

One of the American characters in the film is a millionaire Adlai Huntor 

Scott, whose main principle Aleksandrov described as follows: “Money 

can buy everything: honor, conscience, innocence, love – it is only a matter 

 
1  He repeatedly returned to the characterization of Russian Souvenir as a film  

calling for international cooperation. He wrote about that, for example, in his letter to 

Deputy Minister of Culture of the USSR Vladimir Surin (12 July 1958), where he asked 

to ensure the involvement of “foreign high-class actors” on the roles of foreigners, 

which would be “a concrete confirmation of the film ideas about the possibility of cul-

tural cooperation between all countries” [21. P. 10–12]. 



Имагология / Imagology 

267 

of price” [20. P. 54]. After becoming acquainted with the Soviet way of 

life, however, Scott changes: he sees the outstanding achievements of the 

USSR in all spheres and recognizes that communism defeats capitalism  

in a historical competition. While remaining a “shark of capitalism,” he is 

a sympathetic and friendly person. The director evidently sought to show 

that part of the U.S. ruling circles was now ready for constructive engage-

ment with the USSR in the name of peace. 

This idea of the peaceful coexistence of the two superpowers was in-

tended to further humanize the theme of romantic relationships. The writer 

Homer Johns, another American character in the film, falls in love with the 

main character, Varvara Komarova, played by Lyubov Orlova. The image 

of Varvara was obviously conceived as an ideal of a Soviet woman.  

The director described her as a woman having “a rich inner life, love for 

the country, belief in the victory of socialism, firmness, honesty, incorrup-

tibility and at the same time female charm, kindness and charm of the soft 

Russian psyche, openness of soul, fidelity to principles, and modesty” [20. 

P. 58]. This is particularly significant because, in response to Homer’s  

advances, Varvara says that their happiness together is possible, but only  

if the politicians can agree to make peace on earth.  

The Thaw cinema also sees the appearance of a movie showing a happy 

Soviet-American marriage. However, the film was not about policy  

existing at that time; it was Rafail Perelshtejn’s film A Man Changes Skin 

(1960), screened at the Tajikfilm studio. The movie was a screen version 

of Bruno Jasieński’s novel A Man Changes Skin written in 1932–1933 and 

telling about the construction of the Vakhsh Canal in the years of the first 

Five-Year Plan. Engineer Jim Clark, who came from the United States in 

search of earnings, is one of those who, while working at the building site, 

are inspired with the ideas of socialist transformation of society. Mr. Clark 

meets Masha Polozova, a Komsomol member and the embodiment of  

a new Soviet woman. The film shows that at first their family happiness  

is hindered by the fact that the American, a product of bourgeois society, 

is full of stereotypes and prejudices. The couple quarrels because  

Mr. Clark, believing that his wife should be at her husband’s side all the 

time, forbids Masha to go to the construction site. However, he then admits 

he is wrong, inspired with the ideas of the new Soviet morality, including 

the woman question. In this way, the superiority of the Soviet gender order 

is shown not only through the exposure of patriarchal prejudices, but also 



Riabov O.V. “From America with love”? Love stories and the “Iron Curtain”  

268 

through the fact that the bearer of truth, of political literacy, is a woman.  

In fact, it is Masha who trains Clark mentally, helping him to “change his 

skin.” Needless to say, in the film, as in the book, the very idea that the 

couple might leave for the United States is not allowed; Clark, in his own 

words, becomes essentially a Soviet man. 

This attitude toward Clark, who became the Soviet woman’s chosen 

one, fits the pattern of Soviet anti-Americanism, which was based on the 

idea of “two Americas”: a “reactionary” and a “progressive” one. The very 

essence of Soviet ideology, with its priority of the class over the national, 

demanded that the “good,” i.e., communists, working class, peace activists, 

black Americans, and “common people,” be represented in works of fiction 

in addition to the “bad Americans.” The idea of “two Americas” is most 

likely framed in Konstantin Simonov’s play The Russian Question (Russkiy 

vopros, 1946)1. Later, the idea of “two Americas” became an obligatory 

component of the portrayal of Americans. The Soviet people show great 

sympathy for this “Second” America (as Major Kuzmin says in Meeting on 

the Elbe: “We love America. We love this country of brave and honest 

people, the country of Jack London, Mark Twain, Whitman, Edison,  

Roosevelt <…> We love and respect the American people”). A tribute  

to the idea of “two Americas” is also given in A Man Changes Skin. One 

of the workers says to the Clark couple, “We are a savvy people, we un-

derstand that Americans differ”2. Along with Clark comes another Ameri-

can, Mr. Murray, who turns out to be a spy trying to disrupt construction in 

the Vakhsh Valley. Soviet audiences should not forget about the “First” 

America even during the Thaw3.  

Finally, another love story was planned to be shown in the Thaw cine-

matography in Meeting at a Far Meridian, an adaptation of the novel of 

the same name by the American writer Mitchell A. Wilson. The novel tells 

the story of two physicists, Nicholas Rennett and Dmitriy Goncharov, who, 

working on the same problem in the field of atomic energy, join forces by 

 
1 For a detailed analysis of the emergence of the idea of “two Americas,” see: [22. 

P. 108–116, 124]. 
2 It is indicative that this phrase is absent in Bruno Jasieński’s novel. 
3 1979 saw the release of another film adaptation of the novel A Man Changes Skin 

(directed by Boris Kimyagarov) – a five-part television movie, in which the interpreta-

tion of the aspect of interest to us was not fundamentally different. 



Имагология / Imagology 

269 

helping each other. The novel is set mostly in the USSR, where Dr. Rennet 

comes to the institute headed by Dmitriy Goncharov. The film was  

conceived as one of the first joint Soviet-American film projects. Marsha 

Seifert’s research reconstructs the history of this collaborative film, which 

was never intended to be made1. She discusses many aspects related to the 

production of the film. However, her article barely touches on what features 

of the images of “us” and “them.” Soviet and American characters, were 

the subject of the discussions that influenced the work on the film.  

The 25 April 1964 discussion of Wilson’s script and the director’s script 

by Igor Talankin based on it is instructive in this regard. The conclusion 

signed by Viktor Sytin, deputy editor-in-chief of the script-editorial board, 

stressed that Talankin’s script “proceeds from the principles and ideas of 

peaceful coexistence, which now form the basis of our international rela-

tions” [23. P. 8]. However, during the discussion, as follows from the 

minutes, a lot of comments on the scripts were made. Thus, according to 

one of the speakers, Talankin’s script reflected “idyllic impressions about 

America”; in particular, the director’s categorical statements that “America 

is a peace-loving country” and that “Americans” do not want war, seemed 

to him “too much” [23. P. 16]. Even more criticism was aroused by  

Wilson’s script, above all by the interpretations of the main characters it 

offered. One member of the panel emphasized: “The Americans obviously 

know what they want: in order to shade their hero, they must present  

our hero in a more primitive way” [23. P. 13]. Talankin’s observation of 

Wilson’s script is formulated as follows: “…there appears a wise reflective 

American with a sophisticated and contradictory organization, who then 

helps a dull-witted ignorant Russian man… All this, of course, was shown 

from the position of a White man…” [23. P. 11]. 

That is, while accepting the idea of peaceful coexistence, the represen-

tatives of the Soviet controlling bodies kept their guard up and paid serious 

attention to exactly how “us” and “them” should be portrayed on the movie 

screen. This also applies to the treatment of romantic relationships in this 

film. One of the important plot lines of the film was the story of the rela-

tionship of the main characters with Valya, a young physicist who was 

working in Goncharov’s research team. In Wilson’s book and his script,  

 
1 The film was released without American participation many years later in 1977  

at the Belarusfilm studio (directed by Sergei Tarasov). 



Riabov O.V. “From America with love”? Love stories and the “Iron Curtain”  

270 

a romance ensues between Rennet and Valya. Tellingly, the committee 

members did not object to this storyline. However, they suggested some 

noteworthy adjustments to Valya’s character. Thus, the screenwriter Ivan 

Bakurinskii was not satisfied that “there is something of submission in her 

whole being” [23. P. 13]. Talankin stressed that “if Valya is engaged  

in physics, she is obviously an intellectual person, a person of broad  

interests…” [23. P. 12]; her love for Rennet arises from pity for his  

“unsettledness, brokenness,” in other words, from the superiority of a Soviet 

woman. Viktor Sytin expressed his wish that the film should tell about the 

(obviously difficult) situation of women in the United States… [23. P. 20]. 

Thus, on the one hand, the change is obvious: a story in which a Soviet 

woman would become the mistress of an American man, even if she did 

not go to the United States with him, was impossible on the Soviet screen 

of the 1940s–1950s. On the other hand, the objections to the American in-

terpretation are also quite eloquent. Rehumanization had its limits: even 

during the Thaw, films imbued with the spirit of Soviet anti-Americanism 

continued to be screened. Moreover, by the end of Nikita Khrushchev’s 

rule, the ideological climate in the USSR was changing (which was due, in 

addition to internal reasons, also to foreign policy factors). On 17 Decem-

ber 1962, after Nikita Khrushchev had visited the Manege exhibition,  

a meeting with workers of literature and art was organized where the sec-

retary of the Central Committee of the Communist Party of the Soviet  

Union (CPSU), Leonid Ilichev, made a report and stressed: “We must make 

it absolutely clear: there was not and cannot be peaceful coexistence of 

socialist ideology and ideology of the bourgeoisie.” The June 1963 Plenum 

of the CPSU Central Committee was devoted to the tasks of the ideological 

work of the Party. The Iskusstvo Kino magazine reacted to these decisions 

with an editorial in which the danger of “abstract humanism” was discussed 

prominently [24]. Parallel to the “tightening of the screws” in ideology, 

there were changes in the representation of “us” and “them,” which, in turn, 

forced a more cautious approach to the portrayal of love stories. 

This tendency is even more pronounced in the 1977 film, in which the 

romantic line is substantially transformed. The American is interested  

in Valentina, but she is in love with Goncharov and feels only compassion 

for Rennet. In human terms, she rather sympathizes with him; but Rennet 

is burdened with the sins of the American way of life: individualism and 

disbelief in human progress. Being a representative of a dying social order, 



Имагология / Imagology 

271 

he lacks a real purpose in life and therefore cannot be liked by a Soviet 

woman, as Valentina’s explanation implies. 

 

Conclusion 

 

Thus, love stories between representatives of the two hostile blocs were 

also in demand in Soviet propaganda. They were intended to demonstrate 

the advantages of the Soviet way of life and the superiority of Soviet mas-

culinity. As in similar stories in American cinema, the issue in choosing 

the country was decided quite predictably and unambiguously. The superi-

ority (moral, intellectual, physical, aesthetic, etc.) of Soviet masculinity 

over American masculinity was recognized not only by Soviet women, 

but also by American women. This served as a form of a symbolic demas-

culinization of the enemy and, moreover, as a way of asserting the ad-

vantage of one’s own way of life: the hierarchization of masculinities also 

represented a hierarchization of the values they embodied. As in Holly-

wood pictures, in Soviet cinema love stories became part of the cultural 

Cold War.  

In addition to similarities, there were also differences, which, in our 

view, are quite revealing. We are talking about the model of a love story in 

which a Soviet woman becomes the wife of an American. The couple stays 

in the Soviet Union, while the American turns into a Soviet man. At the 

same time, it is the Soviet woman who reeducates the man. Obviously, 

these differences are related to different understandings of the status of 

women in society. The active role of women in the USSR and their involve-

ment in social change were a constant theme of Soviet propaganda;  

the solution of the woman question in the USSR was presented as evidence 

of the progressiveness and justice of the socialist system.  

Let us note that these love stories were part not only of geopolitical 

rhetoric, which showed the advantages of one’s own way of life in the  

international arena, but also of gender discourse, maintaining or correcting 

a certain gender order. What understanding of the nature of women is con-

tained in the love stories created in Hollywood? First of all, women are 

associated with the private sphere, while men are associated with the pub-

lic, social sphere. Women’s nature is unchanging, and not even the Bolshe-

viks can do anything about it; they are sure to involve women in political 

life, they put them at the controls of fighter jets, but women are first of all 



Riabov O.V. “From America with love”? Love stories and the “Iron Curtain”  

272 

women, and only then communists; that is why they, like Soviet heroines 

in American films, cannot resist beautiful clothes. As Rhiannon Dowling 

points out in her analysis of Ninotchka, Cold War love stories contributed 

significantly to the construction of the stereotype of women, including such 

a component as consumerism [25]. In general, they acted as part of the 

discourse of the “feminine mystique” described in Betty Friedan’s famous 

book. The ideal middle-class American family consists of a male, who is  

a breadwinner, and a female whose interests are limited to raising children 

and running a household [26]. In Soviet romantic stories, however, the  

heroine is shown as a woman who actively participates in the transfor-

mation of the world, is interested in worldview and political issues, and  

is able not only to obey the man, but also to lead him.  

These conclusions seem convincing, especially if we compare the ana-

lyzed films with those made at the end of the Soviet era. Leonid Popov’s 

film American Spy (Amerikanskiy shpion, 1991) tells the story of how im-

mediately after the war, in 1945, a Soviet Navy warship pays a friendship 

visit to San Francisco. One of the crew, Lieutenant Nikolai Korolev, res-

cues a drowning American girl, Mary, and a romantic relationship develops 

between them. Mary offers Nikolai to stay in the United States, but he re-

fuses; she is sympathetic, saying that the Soviet officer loves, above all, his 

Motherland. However, the security authorities accuse Nikolai of treason, 

and he is punished accordingly. Mary, on the other hand, retains her love 

for Nikolai all her life, learns the Russian language, and tries to find him  

in the USSR. The happy ending looks like this: during perestroika, Nikolai, 

a half-poor invalid, is found in Moscow by their illegitimate American son, 

whom he did not know existed. The son takes him to Mary in America. 

Convincing his father, he exclaims: his mother realized that “for you, the 

Russians, not life or freedom have top priority, but the Motherland, duty 

and honor do. But I didn’t understand <…> what could possibly keep you 

here?” One way or another, the priority of the Soviet way of life is already 

being questioned, although the high quality of Soviet masculinity is being 

confirmed. 

The Soviet-British film Lost in Siberia (Zateryannyy v Sibiri, directed 

by Alexander Mitta, 1991) is even more expressive in the context of the 

issue under study. The main character, the British archeologist Andrei  

Miller, is involved in excavations in Iran. Having mistaken Miller for an 

American agent, the Soviet secret service kidnaps him. After being 



Имагология / Imagology 

273 

“grilled,” he confesses to espionage and is sent to a Soviet camp, where  

he is considered an American and given the nickname “cowboy.” In the 

love story, the camp doctor, Anna Il’inichna, chooses the “cowboy,” pre-

ferring him to one of the camp administrators, Viktor Ivanovich. In the dis-

course of perestroika, Miller, even in the inhumane conditions of camp life, 

is more attractive to a Russian woman than a Russian man…  

Thus, the changes in the perestroika evaluation of the Soviet way of life 

are accompanied by a deconstruction of the canon of love stories. Soviet 

citizens leave for their lovers in the West. However, that is a separate story. 
 

References 
 

1. Laville, H. (2006) ‘Our Country Endangered by Underwear’: Fashion, Femininity, 

and the Seduction Narrative in Ninotchka and Silk Stockings. Diplomatic History. 30 (4). 

pp. 623–644. 

2. Steans, J. (2010) Revisionist Heroes and Dissident Heroines: Gender, Nation and 

War in Soviet Films of ‘the Thaw’. Global Society. 24 (3). pp. 401–419. 

3. Riabov, O. (2013) “From Russia with Love”: obraz SSSR v gendernom diskurse 

amerikanskogo kinematografa (1946–1963 gg.) [“From Russia with Love”: The Image 

of the USSR in the Gender Discourse of American Cinema (1946–1963)].  

Obshchestvennye nauki i sovremennost’. 5. pp. 166–176. 

4. Dowling, R. (2014) Communism, Consumerism, and Gender in Early Cold  

War Film: The Case of Ninotchka and Russkii vopros. In Aspasia. The International 

Yearbook of Central, Eastern, and Southeastern European Women’s and Gender  

History. 8. [Online] Available from: http://berghahnjournals.com/view/journals/aspa-

sia/8/1/asp080103.xml (Accessed: 10 May 2022).  

5. Pechatnov, V.O. (2017) Changing Cold War Interpretations in Post-Soviet  

Russia. In: Jarausch, K.H. (ed.) The Cold War: Historiography, Memory, Representa-

tion. Berlin: De Gruyter Oldenbourg. pp. 89–93. 

6. Shorten, R. (2018) The Cold war as comparative political thought. Cold War 

History. 18 (4). pp. 385–408. 

7. Enloe, C.H. (1993) The Morning After: Sexual Politics at the End of the Cold 

War. University of California Press. 

8. Cohn, C. (1993) Wars, wimps, and women: talking gender and thinking war.  

In: Cooke, M. & Woollacott, A. (eds) Gendering War Talk. Princeton: Princeton Uni-

versity Press. pp. 227–246. 

9. May, E.T. (1988) Homeward Bound: American Families in the Cold War Era. 

New York: Basic Books. 

10. Shaw, T. (2007) Hollywood’s Cold War. Edinburgh: Edinburgh UP. 

11. Shaw, T. (2010) The Russians Are Coming The Russians Are Coming (1966): 

Reconsidering Hollywood’s Cold War “Turn” of the 1960. Film History. 22 (2).  

pp. 238–240.  



Riabov O.V. “From America with love”? Love stories and the “Iron Curtain”  

274 

12. Shaw, T. & Youngblood, D. (2010) Cinematic Cold War: The American and 

Soviet Struggle for Hearts and Minds. Lawrence: University Press of Kansas. 

13. Fedorov, A. (2010) Obrazy kholodnoy voyny: Proektsiya politiki protivos-

toyaniya na ekrane [Images of Cold War: Politics of confrontation on the Screen]. Polis. 

4. pp. 48–64.  

14. Seifert, M. (2014) Meeting at a Far Meridian: American-Soviet Cultural Diplo-

macy on Film in the Early Cold War. In: Babiracki, P. & Zimmer, K. (eds) Cold  

War Crossings: International Travel and Exchange in the Soviet Bloc, 1940s–1960s. 

College Station: Texas A&M Press. pp. 166–209. 

15. Riabov, O. & Riabova, T. (2021) The Images of Urban Space in Constructing 

the Cold War Enemy: US Skyscrapers in Soviet Animation. Studies in Russian and 

Soviet Cinema. 2. pp. 122–138.  
16. Mayer, T. (2000) Introduction. In: Mayer, T. (ed.) Gender Ironies of Nationalism: 

Sexing the Nation. London; New York: Routledge. pp. 7–10. 
17. Yuval-Davis, N. (1997) Gender and Nation. London: SAGE Publications Ltd. 
18. Shaw, T. (2010) The Russians Are Coming The Russians Are Coming (1966): 

Reconsidering Hollywood’s Cold War “Turn” of the 1960s. Film History. 22 (2).  

pp. 238–240. 

19. Hudson, J. (2019) Iron Curtain Twitchers: Russo-American Cold War Rela-

tions. Lanham, Maryland: Lexington Books. 
20. Aleksandrov, G. (1957) Eskizy k budushchemy fil’my [Sketches to forthcoming 

film]. Isskustvo kino. 8. pp. 54–65. 

21. Russian State Archive of Literature and Art (RGALI). Fund 2329. Inventory 

12. Document 3963.  

22. Caute, D. (2005) The Dancer Defects: The Struggle for Cultural Supremacy 

during the Cold War. New York: Oxford University Press. 

23. Russian State Archive of Literature and Art (RGALI). Fund 2944. Inventory 4. 

Document 1055. 

24. Isskustvo kino. (1963) Mesto khudozhnika v bitve idey [The place of artist  

in the ideological struggle]. 8. pp. 1–11.  

25. Dowling, R. (2014) Communism, Consumerism, and Gender in Early Cold War 

Film: The Case of Ninotchka and Russkiy vopros. Aspasia. The International Yearbook 

of Central, Eastern, and Southeastern European Women’s and Gender History. 8. 

[Online] Available from: http://berghahnjournals.com/view/journals/aspasia/8/1/asp 

080103.xml (Accessed: 10th May 2022). 

26. Fridan, B. (1994) Zagadka zhenstvennosti [The Feminine Mystique]. Moscow: 

Progress. 

 

Information about the author: 

O.V. Riabov, Dr. Sci. (Philosophy), leading research fellow, Herzen State Pedagogical 

University of Russia (Saint Petersburg, Russian Federation). E-mail: riabov1@inbox.ru 

 

The author declares no conflicts of interests. 



Имагология / Imagology 

275 

Информация об авторе: 

Рябов О.В. – д-р филос. наук, ведущий научный сотрудник Института истории  

и социальных наук Российского государственного педагогического университета 

имени А.И. Герцена (Санкт-Петербург, Россия). E-mail: riabov1@inbox.ru 

 

Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 

 

Статья принята к публикации 19.01.2024. 

 

The article was accepted for publication 19.01.2024. 



Имагология и компаративистика. 2024. № 21. С. 276–288 

Imagology and Comparative Studies. 2024. 21. pp. 276–288 

© Сюй Шуан, 2024 

 
 

Научная статья 

УДК 821.161.1+821.581+821.29 

doi: 10.17223/24099554/21/14 

 

«Китайское» в названиях стихотворений  

В. Кучерявкина (книга «До Янджоу тысяча ли») 
 

Сюй Шуан 
 

Московский государственный университет имени М.В. Ломоносова, Москва,  

Россия, xuxuxushuang@163.com 

 

Аннотация. Представлен анализ культурного фона одного из необыч-

ных и значимых приемов – имитации «китайских» названий лирических 

стихотворений в творчестве Владимира Кучерявкина. Автор статьи  

комментирует этот формальный прием, воспринимаемый в современной 

русской словесности как маркированно «китайский», с позиций носителя 

китайской культуры и комментирует его, помещая в исторический кон-

текст эволюции названий в китайской поэзии. 

Ключевые слова: В. Кучерявкин, названия стихотворений, русская 

поэзия, китайская поэзия, перевод 

 

Для цитирования: Сюй Шуан. «Китайское» в названиях стихотворений 

В. Кучерявкина (книга «До Янджоу тысяча ли») // Имагология и компара-

тивистика. 2024. № 21. С. 276–288. doi: 10.17223/24099554/21/14 

 
Original article 

doi: 10.17223/24099554/21/14 

 

The “Chinese” in the titles of the poems  

of Vladimir Kucheryavkin 

 

Xu Shuang 
 

Lomonosov Moscow State University, Moscow, Russian Federation,  

xuxuxushuang@163.com 

 

Abstract. The principle of the poem title in Chinese poetry changes to  

a greater or lesser extent and some traditions remain to this day. It is the same 



Имагология / Imagology 

277 

for Russian poetry. The problem of the title of a poem has arisen from the first 

day of the birth of poetry in Russian and Chinese literature. Titles of poetic texts 

in Russian and Chinese poetry have developed separately from each other;  

nevertheless, their evolution shows both differences and similarities. The Chi-

nese influence on the titles of poems by the contemporary Russian poet Vladi-

mir Kucheryavkin, who is interested in Chinese culture and literature and knows 

oriental philosophy, has been discovered. The article discusses one striking  

formal feature of the “Chinese manner” in Kucheryavkin’s poems: the active 

use of names that are complete phrases and use the first-person singular verb  

of the present tense, names that are characteristic of Chinese classical poetry 

and quite alien to the Russian poetic tradition. Russian names in general are 

characterized by nominativity. This article pays special attention to the main 

stages of the evolution of the principles of giving titles poems in the Chinese 

history of literature and briefly describes the main types of titles. In the first 

known collection of Chinese poetry Shi Jing (11th–6th centuries BC) poems 

had no titles. The first two characters are used as titles. From the beginning of 

the Han dynasty (from 202 BC), titles of poems indicate the content of the work 

and that it is to be sung. By the end of the Han dynasty (3rd century AD), poems 

began to be separated from songs and take on the obvious character of texts  

for reading. In the times of the Song dynasty (10th–13th centuries AD), poems 

began to be preceded by indications of the time and circumstances of their  

creation, sometimes quite elaborate. In Chinese literature, this type of the title 

complex is denoted by the wording “one poem, two titles”; in Russian transla-

tions of Chinese classical lyrics, it is such “prefaces” that will be perceived and 

reproduced as characteristic Chinese titles. A similar phenomenon is also  

noticed in European literature; this is how the title and the subtitle can correlate. 

During the Ming and Qing dynasties (14th–19th centuries AD), the title com-

plex continues to increase in volume and content. Titles of Chinese poems  

began to strive for brevity only in the twentieth century, perhaps under the  

influence of European models. The article also considers Kucheryavkin’s  

“Chinese imagery”: he perceives China as one of the main bases of his poetic 

universe. Kucheryavkin’s “Chinese” poems turn out to be entire cycles (Karasi 

iz Shankhaya [Carp from Shanghai]) and even books (Do Yandzhou tysyacha  

li [It Is a Thousand Li to Yanzhou], 2016). The very title of Kucheryavkin’s 

collection Do Yandzhou tysyacha li manifests Chinese motifs. The four-word 

title contains two words connected with Chinese culture: Yandzhou [Yanzhou] 

and li. 

Keywords: Vladimir Kucheryavkin, titles of poems, Russian poetry,  

Chinese poetry, translation 

 

For citation: Xu Shuang. (2024) The “Chinese” in the titles of the poems  

of Vladimir Kucheryavkin. Imagologiya i komparativistika – Imagology and 

Comparative Studies. 21. pp. 276–288. (In Russian). doi: 10.17223/24099554/21/14 



Сюй Шуан. «Китайское» в названиях стихотворений В. Кучерявкина 

278 

Принято считать, что в русской филологии история изучения  

заглавий художественных произведений начинается с пионерской 

«Поэтики заглавий» (1931) С.Д. Кржижановского (так, в обобщающем 

недавнем историческом очерке А.М. Королева говорит, что «науке  

о заглавиях» «почти 100 лет» [1. С. 55]). Кржижановский писал, что 

заглавие ведет «за собой тысячи знаков текста»; «слова на обложке не 

могут не общаться со словами, спрятанными под обложку. Мало того: 

заглавие <…> вправе выдать себя  з а  г л а в н о е  книги» [2. С. 3]. 

Кржижановский особо выделил функцию заглавия – привлечение 

внимания читателей: «По мере дифференциации читателя на классы, 

веры и партии, по мере его расслоения по степеням грамотности  

и учености, – и книга расслаивает свое заглавие, стремясь притянуть 

к себе возможно больше глаз» [2. С. 9]. 

Современные представления о заглавии основаны на том, что «во-

первых, заглавие является неотъемлемой частью художественного тек-

ста; во-вторых, оказывается его ключевым компонентом (в первую 

очередь благодаря своей абсолютно сильной позиции в этом тексте); 

в-третьих, из признания заглавия одним из элементов так называе-

мого заголовочно-финального комплекса, входящего в состав любого 

произведения любого вида искусства», – выводы, сделанные по ито-

гам многолетней работы конференции «Феномен заглавия» [3. С. 6]. 

Предмет нашего исследования – необычная стилизация заглавий 

«китайского» типа, которая является заметной чертой поэтики совре-

менного русского поэта В.И. Кучерявкина. Прежде чем попытаться 

описать эту стилизацию и объяснить ее смысл, напомним, что русская 

и китайская традиции в области «поэтики заглавий» существенно раз-

личаются, поэтому так заметны случаи, когда русские поэты имити-

руют китайские способы называть стихи. 

Заметим предварительно, что для современного русского поэта, 

стилизующего «китайское», как и для его воображаемого читателя  

существуют, видимо, несколько упрощенные, жесткие и стабильные 

представления о китайской литературной манере, не совпадающие  

с более сложной и подвижной китайской литературной реальностью. 

Эти представления сформировались в основном под влиянием пере-

водов древнекитайской классической поэзии. 

Напомним основные этапы эволюции принципов называния стихо-

творений в китайской истории словесности и кратко опишем основные 



Имагология / Imagology 

279 

типы названий. Китайская литература имеет очень большую историю, 

на протяжении которой художественные принципы многократно ме-

нялись. В первом известном сборнике китайской поэзии «Ши Цзин» 

(XI–VI вв. до н.э.) стихотворения не имели названий, в качестве назва-

ний использовались первые два иероглифа1. Из 311 текстов, составля-

ющих сборник, 6 состоят только из двух иероглифов2 (таким образом, 

их тексты совпадают с тем, что функционирует как название, и это 

может быть сопоставлено с западным моностихом). 

С начала династии Хань (с 202 г. до н.э.) названия стихов указы-

вают на содержание произведения и на то, что его надо петь. Напри-

мер, «Да Фэн Ге» (大风歌) (Ге значит песня, Да Фэн – сильный ветер, 

то есть это песня о сильном ветре), «Бай Тоу Ин» (白头吟) (Бай Тоу – 

белые волосы, символ старости, Ин значит петь, в целом означает 

песню о любви до гроба). Но стихи среди народа в ту эпоху все-таки 

бытовали без названия. 

К концу династии Хань (III в. н.э.) стихи стали отделяться от песен 

и приобретали очевидный характер текстов для чтения. С тех пор  

у стихов появились названия. Названия есть, в частности, у классиче-

ских стихов династии Тан (VII–X вв. н.э.). 

Во времена династии Сун (X–XIII вв. н.э.) стихи начинают пред-

варяться указаниями на время и обстоятельства создания стихотворе-

ния, иногда довольно развернутыми; такие указания не исключали  

и собственно названий, соседствующих с ними. В китайской словес-

ности такой тип заголовочного комплекса обозначается формулиров-

кой «одно стихотворение, два названия»; в русских переводах китай-

ской классической лирики именно такие «предисловия» будут вос-

приниматься и воспроизводиться как характерные китайские названия. 

 
1 Среди до сих пор очень известных в Китае стихов этого сборника – 关雎 

(Голос баклана) и 蒹葭 (Камыш). Первые иероглифы, использующиеся как 

названия, в древней китайской словесности могли указывать на имя автора 

(например, названия знаменитых философских трактатов: «Лаоцзы», «Чжу-

анцзы», «Мэнцзы»). 
2  Такие стихи называются «Шэнь Ши», это следующие тексты: «南陔» 

(Нан Гай – Почитание родителей), «白华» (Бай Хуа –Белые цветы), «华黍» 

(Хуа Шу –Богатый урожай), «由庚» (Юй Ген – У всего свое Дао), «崇丘» (Чжон 

Чию – Высокие горы), «由仪» (Юй И –У всего существующего своя причина). 



Сюй Шуан. «Китайское» в названиях стихотворений В. Кучерявкина 

280 

Приведем в качестве примера текста, обладающего и названием, и 

предисловием, стихотворение Су Ши, которое называется «Песня на 

водный мотив» (水调歌头•明月几时有) и обладает следующим преди-

словием: «В год Огненного дракона на праздник середины осени ве-

селились и пировали до рассвета, когда совершенно пьяный написал 

эту песнь, скучая по брату Чжэ»1. 

В европейской литературе также замечается аналогичный фено-

мен. Во-первых, так могут соотноситься название и подзаголовок. 

Кроме того, встречается явление, которое Кржижановский называл 

«удвоением заглавия»: «Заглавие, поскольку ему сразу не удается во-

брать в себя всю книгу, пробует сделать это по частям, как бы в не-

сколько глотков». «В основе двоения заглавий лежит двойная окраска 

наших психических содержаний, распадающихся на а) логические 

процессы и б) эмоциональные испытывания…» [2. С. 8]. Примеры та-

ких двойных названий, которые приводит Кржижановский, – это 

названия с союзом «или»: «Аптека для души, или Систематическая 

алфавитная роспись книг...» 

Неслучайно в современной русской науке появился и стал употре-

бительным термин «заголовочно-финальный комплекс», указывающий, 

что название может быть сложным целым и включать в себя и подзаго-

ловок, и посвящение, и эпиграф. Так, сложные заголовочно-финальные 

комплексы есть в творчестве О.А. Седаковой (см. об этом, напр.: [4]); 

в качестве примера исследователь приводит стихотворение «Золотая 

труба Ритм Заболоцкого». 

Возвращаемся к китайской поэзии. Во времена династий Мин и 

Цин (XIV–XIX вв. н.э.) заголовочный комплекс продолжает увеличи-

ваться в объеме и становится довольно насыщенным. Названия китай-

ских стихотворений стали стремиться к лаконичности только в XX в., – 

возможно, под влиянием европейских образцов. Влияние это, однако, 

не было абсолютным. Заметим, что в современной китайской поэзии 

стихотворение почти всегда имеет название, а в русской поэзии 

весьма часто – нет. Так, «около трети всех известных нам стихотворе-

ний Седаковой (108 из 302) не имеют заглавий. Около 200 стихотво-

рений (что составляет чуть больше 40% заглавий) имеют заглавия, 

 
1 См. в переводе Алены Алексеевой (2019). URL: https://poezia.ru/authors/ 

alelnik (дата обращения: 16.05.2023). 



Имагология / Imagology 

281 

выраженные одним словом, еще около трети – словосочетанием» [4. 

С. 13]. 

История русской поэзии, как известно, намного короче, но типы 

названий там также эволюционировали. 

Еще Кржижановским было отмечено, что названия художественных 

текстов в литературе Нового времени чем далее, тем больше стремят-

ся к краткости. Так, уже в XVIII в. в роли названия может выступать 

краткое посвящение; см. названия стихов Ломоносова «К Пахомию»; 

«К Зубницкому» [5]. В китайской поэзии такие названия-посвящения 

появляются к концу династии Хан (III в. н.э.) (Преподношу кому... 

или к кому). Например, стихи Цао Чжи (曹植) «Преподношу Дин И» 

(赠丁仪), «Преподношу Вань Саню» (赠王粲) и стихотворение Ли Бо 

«Преподношу Ван Луню» (赠汪伦). Уже в пушкинскую эпоху, в том 

числе и у самого Пушкина, встречаются стихи и вовсе без названия,  

а посвящения могут быть зашифрованными, сводясь к короткому ряду 

букв и астериксов («K***» – «Я помню чудное мгновенье…»). 

Среди типов названий китайских стихов был и такой, который 

практически не имеет соответствий в русской поэтической практике, 

но распространен в практике китайской: названия, указывающие на 

ситуацию, описанную в стихотворении. Именно такие названия и ими-

тирует В.И. Кучерявкин. 

Поэт Кучерявкин воспринимает Китай как одну из главных основ 

своей поэтической Вселенной. Современные критики, например 

А. Горбунова, утверждают, что стихи Кучерявкина напоминают о во-

сточном просветленном отношении к миру, приятии его, готовности 

ценить каждое мимолетное явление материального мира [6. С. 195],  

в котором «для лирического героя все окружающее одинаково весомо, 

поскольку он окидывает происходящее в мире взглядом восточного 

философа» [7. С. 223]. «Китайскими» у Кучерявкина оказываются це-

лые циклы («Караси из Шанхая») и даже книги («До Янджоу тысяча 

ли», 2018). Сам поэт говорит: «Я слушаю Китай, как дальний родич» 

[8. С. 173]. 

Для детального исследования в качестве примера мы возьмем его 

сборник «До Янджоу тысяча ли», где «китайских» названий особенно 

много, хотя подобные есть и в других книгах автора. Китайские мо-

тивы присутствуют уже в названии самой книги: состоящее из четырех 



Сюй Шуан. «Китайское» в названиях стихотворений В. Кучерявкина 

282 

слов, оно содержит два слова, связывающихся с китайской культурой: 

название города и меру длины. Заметим, что топонимы довольно ча-

сто входят в названия произведений китайской классической поэзии. 

Например, у поэта Вань Бо, писавшего во времена династии Тан, есть 

стихотворение «Провожаю помощника начальника уезда Ду, уезжаю-

щего по назначению в Шуджоу» (《杜少府之任蜀州》), у Су Ши в ту же 

эпоху – «Благодарное письмо императору перед переводом на долж-

ность в Худжоу» (《湖州谢上表》) и т.д. 

Что в названиях отдельных стихотворений Кучерявкина «китай-

ского», легко заметить: это использование глаголов в форме первого 

лица, чаще всего единственного числа и настоящего времени; такие 

названия часто встречаются в русских переводах китайской классиче-

ской поэзии, тех переводах, по которым Кучерявкин и его читатели 

составляли свое впечатление о китайской поэзии; повторим, что соб-

ственно в русской поэтической практике такой прием не встречается. 

Уточним, что здесь мы говорим именно о названии, графически отде-

ленном от тела стихотворения; разумеется, первые строки русских 

стихов вполне могут содержать глагол в первом лице (возможные 

примеры многочисленны, – см., напр., «Балладу» В. Ходасевича: «Сижу, 

освещаемый сверху…»). 

Исследователи отмечают, что для русских названий вообще харак-

терна номинативность; предикаты, грамматически – глаголы, в них 

появляются редко. Но когда заглавию не удается избавиться от гла-

гольности, оно стремится избавиться от формально и содержательно 

выраженного субъекта действия. Н. Фатеева пишет, что если в рус-

ской литературной традиции и встречается глагольное заглавие, то оно 

«стремится “обезличиться”, местоимение приобретает в нем обоб-

щенно-личное значение. При этом сама глагольная форма чаще всего 

не предполагает реальной соотнесенности с определенным времен-

ным планом. Все это обусловливает синсемантичность заглавий с тек-

стом и вызывает появление в глагольных конструкциях следующих 

форм: инфинитива, бесподлежащных предложений, маскирующих 

сюжетный субъект, синсемантичных тексту местоимений, которые  

в контексте художественного произведения приобретают обобщенно-

личное значение, неопределенно-личных и безличных предложений, 

специально приспособленных к выражению смыслового обобщения, 



Имагология / Imagology 

283 

Повелительного наклонения глагола, для форм которого характерна 

волеизъявительная направленность, не соотносимая с конкретными 

временными рамками» [9. С. 23]. 

Названия Кучерявкина необычны (и отсылают тем самым к чужой 

классической традиции) еще и тем, что они длиннее обычных русских 

названий в литературе XIX– XXI вв. и, что еще важнее, являются не 

словосочетанием, а завершенным предложением («большинство за-

главий… состоит из словосочетаний или одного слова, редко трех и 

более слов» [4. С. 11]). Объем и грамматическую структуру русских 

заглавий исследовал, в частности, Ли Лицюнь, разделивший заглавия 

на заглавия-словоформы, сочинительные сочетания слов, заглавия – 

подчинительные словосочетания, заглавия-предложения; заглавия – 

простые предложения по частотности находятся на третьем месте,  

а сложные предложения – на последнем, среди таких заглавий-пред-

ложений предложения, обладающие сказуемыми, особенно редки [10. 

С. 7]. 

Вот в качестве примера стихотворение Кучерявкина «Сижу на вок-

зале» из сборника «До Янджоу тысяча ли»: 
 

Вот сижу на вокзале, автобуса жду. 

Моет узбечка полы, режутся русские в карты. 

Кассирша сидит за стеклом и похожа на какаду 

Или девочку в школе за партой. 

В космосе холодно. Низкая светит луна. 

Воздух дрожит. Бьется звезда в изголовье. 

И вороны расселись вокруг, как шпана, 

И улыбаются мне, поднимая брови [11. С. 11]. 
 

Всего в этом сборнике 17 названий такого типа (из 69 текстов; без 

названий – 37 стихотворений, с «европейскими» названиями – 15 сти-

хотворений). Заметим, что «китайский» грамматический облик назва-

ний у Кучерявкина может парадоксально сочетаться с петербургскими 

топонимами («Сижу у решетки Екатерининского сада», «Сажусь в трам-

вай на Большой Зеленина», «Еду в трамвае на Каменный остров»)  

и русскими реалиями девяностых годов ХХ в. («Стою в очереди», 

«Еду в автобусе 23 января 1991 года», «Слушаю радио “Свобода”»), 

указаниями на даты создания текста (кроме примеров, приведенных 

выше, назовем еще «Записываю 5 апреля 1991 года», «Записываю  

6 апреля 1991 года») 



Сюй Шуан. «Китайское» в названиях стихотворений В. Кучерявкина 

284 

Здесь стоит сделать существенное уточнение. В китайском языке 

глаголы не спрягаются, в отличие от русского языка, и категории вре-

мени и лица для них нерелевантны; смысл, который в русском языке 

передается грамматическими формами, в китайском понятен из кон-

текста (например: не знать почему, сегодня не хотеть идти на занятия 

(不知道为什么，今天不想上课。)). Довольно часто во фразах опуска-

ются и местоимения, в том числе и местоимение первого лица; так 

происходит и в названиях классических стихотворений1. 

К примеру, стихотворение великого китайского поэта Ли Бо, 

название которого буквально переводится «Один сидеть на горе 

Цзинтиншань», В.М. Алексеев перевел правильной русской фразой 

«Один сижу на горе Цзинтиншань»2 [12. С. 139]: из текста ясно, речь 

идет именно о самом авторе (или лирическом герое). Еще одно стихо-

творение Ли Бо, название которого буквально переводится «Прово-

жать друг», Алексеевым переведено как «Провожаю друга» [13.  

С. 53], – и в этом случае переводчик опирается на свое понимание 

текста в целом3. Перевод на русский язык потребовал грамматически 

 
1 Различия языков приводят, в частности, к тому, что не только с китай-

ского на русский, но и русского на китайский переводить трудно, некоторые 

смыслы теряются, в том числе и в переводах названий. Ли Лицюнь пишет об 

этом так: «Основная трудность перевода заглавий заключается в различиях 

грамматического строя языков: китайский язык – язык изолирующий, а рус-

ский – флективный. В связи с этим обращает на себя внимание отсутствие  

в китайском языке категории числа имен существительных. В результате до-

вольно большая группа русских заглавий, имеющих в своем составе имена 

существительные во множественном числе, переводится на китайский язык 

именами существительными с недифференцированным значением числа. Это 

приводит к тому, что утрачиваются важные смысловые оттенки слов-загла-

вий» [10. С. 15]. 
2 Стаями птицы  

взмывают, уносятся прочь  

Сирая тучка  

растворяется, тает.  

Смотреть друг на друга  

вовек нам не надоест –  

Мне и вот этой  

высокой горе Цзинтиншань. 
3 Зеленые горы лежат за северным валом, 

А белые воды кружат у восточной стены. 



Имагология / Imagology 

285 

оформить и разделить субъект и объект. Уточним, что сохранить ин-

финитив в названии было бы можно, нормам русского языка это не про-

тиворечило бы, но Алексеев выбирает первое лицо. В текстах самих 

стихотворений в русских переводах активно употребляются личные 

местоимения, – уточним, что в китайских оригиналах соответствия 

этому по большей части отсутствуют. 

Инфинитив в названиях китайских стихов обычно заменяется гла-

голом первого лица единственного числа настоящего времени в тех 

случаях, когда в качестве названия выступает посвящение. К примеру, 

стихи Ду Фу к Ли Бо, в оригинале называемые, если переводить бук-

вально, «Преподносить Ли Бо», переведены Л.Е. Бежиным как «Пре-

подношу Ли Бо» [14. С. 235]. 

Та черта поэзии Кучерявкина, в которой, на наш взгляд, проявляется 

его склонность к стилизации, может объясняться и иначе, – разные 

объяснения нам представляются взаимодополняющими. Немногочис-

ленные критики, откликавшиеся на появление книг Кучерявкина, за-

мечали, что в его стихах вообще преобладают глаголы настоящего 

времени (присутствие их в названиях мы понимаем как отсылку к ки-

тайской поэзии). Так, А. Горбунова писала: «Поэзия Кучерявкина  

по преимуществу находится в настоящем: в самых первых строках 

многих стихов, как бы задающих поэтические координаты, мы видим 

глаголы настоящего времени <…> В корне лежит непосредственное 

переживание того, что происходит прямо сейчас, и часто какая-то 

конкретная деталь, от которой поэт отталкивается в своей художе-

ственной логике, и эта деталь или переживание у него обрастает сюр-

реалистическим мясом, раскрывается во что-то неожиданное, пара-

доксальное, выпуклое» [6. C. 195]. 

Назовем еще один тип заглавий у Кучерявкина, соотносимый если 

не с китайской лирикой непосредственно, то с практикой русских пе-

реводов китайских стихотворений определенного вида: это употреб-

ление в качестве названия словосочетания «Без названия». В книге 

 
С этого места, едва мы с тобою простимся, 
Сухим тростником умчишь ты за тысячи ли. 
Плывущие тучи – это путника думы. 
Закатное солнце – это друга душа. 
Рукой на прощанье махнешь и уйдешь отсюда, 
И даже твой конь грустно-протяжно заржет. 



Сюй Шуан. «Китайское» в названиях стихотворений В. Кучерявкина 

286 

«До Янчжоу тысяча ли» так оформлено стихотворение, использую-

щее приемы комбинаторной поэзии, изображающее, если говорить 

упрощенно, лирического героя в полубессознательном состоянии и 

сталкивающее, как это обычно бывает у Кучерявкина, слова и образы 

из разных стилистических регистров («витязя» и «будильник», фоль-

клорных «дружков» и архаически-тютчевский «облак»). 

В европейской культуре, в частности, в русской литературе ХХ в., 

такое встречается, но не дорастает до того, чтобы стать признаком 

определенного жанра (хотя может быть приметой своеобразного но-

вого жанра в индивидуальной поэтической системе, как это происхо-

дит, видимо, у старшего современника Кучерявкина Г. Айги). Между 

тем в классической китайской поэзии отказ от названия с древних вре-

мен был приметой особой жанровой формы. Такой отказ означал, что 

поэт не желает сразу указывать на главную идею своего стихотворе-

ния, зашифровывает его смысл по политическим или личным причи-

нам. В русской переводческой практике такие стихи нередко предва-

ряются словами «Без названия»: для этих слов нет прямого соответ-

ствия в китайском оригинале, но так переводчик-синолог указывает 

на необычность построения текста в оригинале (классическая китай-

ская поэзия в большинстве случаев предполагает присутствие назва-

ния). Например, со слов «Без названия» начинается стихотворение  

поэта династии Тан Ли Шанъиня «Как встречаться нам тяжело…»  

в переводе А.Л. Сергеева [15. С. 398], стихотворение Ли Бо «И ясному 

солнцу, и светлой луне» в переводе А.И. Гитовича [16]. Вопрос о том, 

отсылают ли слова «Без названия» у Кучерявкина к китайской тради-

ции или нет, мы пока оставим открытым. 
 

Список источников 
 

1. Королева А.М. Поэтика заглавия: из истории почти 100-летних наблюде-

ний. Теория литературы // Журнал филологических исследований. 2022. № 4. 

С. 55–60. 

2. Кржижановский С.Д. Поэтика заглавий. М. : Никитинские субботники, 

1931. 32 с. 

3. Поэтика заглавия : сб. науч. тр. М. ; Тверь : Лилия Принт, 2005. 334 с. 

4. Колеватых Г.М. Заглавие в русской поэзии 1980–1990-х гг. : автореф.  

дис. … канд. филол. наук. Елец, 2008. 20 с. 

5. Захваткин А. Наименование в структуре стихотворения. URL: https://proza.ru/ 

2023/04/14/988  



Имагология / Imagology 

287 

6. Горбунова А. Прозрачное опьянение: Владимир Кучерявкин. Созерцание С. // 

Новый мир. 2015. № 3. С. 194–196. 

7. Хабибуллина М.Н. «Глаз открывая к Востоку»: Китай в лирике Владимира 

Кучерявкина // Уральский филологический вестник. 2013. № 5. С. 220–226. 

8. Кучерявкин В.И. Треножник : стихи, проза. СПб. : Борей-Арт, 2001. 206 с. 

9. Фадеева Н.А. Синтез целого. М. : Новое литературное обозрение, 2010. 352 с. 

10. Ли Лицюнь. Структура, семантика и прагматика заглавий художественных 

произведений : автореф. дис. … канд. филол. наук. М., 2004. 18 с. 

11. Кучерявкин В.И. До Янджоу тысяча ли. СПб. : Лимбус Пресс, 2018. 124 с. 

12. Постоянство пути : избранные танские стихотворения. СПб. : Петербург-

ское Востоковедение, 2003. 268 с. 

13. Чистые и ровные мелодии. Традиционная китайская поэзия. М. : РИПОЛ 

классик ; Пальмира, 2018. 335 с.  

14. Ду Фу. Сто печалей. СПб. : Кристалл, 1999. 576 с.  

15. Поэзия эпохи Тан (VIII–X вв.). М. : Худож. лит., 1987. 480 с. 

16. Ли Бо. Избранная лирика. М. : Гослитиздат, 1957. 176 с. 

 
References 

 

1. Koroleva, A.M. (2022) Poetika zaglaviya: iz istorii pochti 100-letnikh nablyu-

deniy. Teoriya literatury [Poetics of the title: from the history of almost 100 years of 

observations. Theory of literature]. Zhurnal filologicheskikh issledovaniy. 4. pp. 55–60. 

2. Krzhizhanovskiy, S.D. (1931) Poetika zaglaviy [Poetics of titles]. Moscow: Ni-

kitinskie subbotniki. 

3. Andreeva, A.N. et al. (eds) (2005) Poetika zaglaviya: sb. nauch. tr. [Poetics of 

the title: collection of works]. Moscow; Tver: Liliya Print. 

4. Kolevatykh, G.M. (2008) Zaglavie v russkoy poezii 1980–1990-kh gg. [Title in 

Russian poetry of the 1980s–1990s]. Abstract of Philology Cand. Diss. Elets: Elets State 

University. 

5. Zakhvatkin, A. (2023) Naimenovanie v strukture stikhotvoreniya [Title in the 

structure of the poem]. [Online] Available from: https://proza.ru/2023/04/14/988  

6. Gorbunova, A. (2015) Prozrachnoe op’yanenie [Transparent intoxication]. No-

vyy mir. 3. pp. 194–196. 

7. Khabibullina, M.N. (2013) “Glaz otkryvaya k Vostoku”: Kitay v lirike Vladimira 

Kucheryavkina [“Opening our eyes to the East”: China in the lyrics of Vladimir Ku-

cheryavkin]. Ural’skiy filologicheskiy vestnik. 5. pp. 220–226. 

8. Kucheryavkin, V.I. (2001) Trenozhnik: Stikhi, proza [Tripod: Poems, prose].  

St. Petersburg: Borey-Art. 

9. Fadeeva, N.A. (2010) Sintez tselogo [Synthesis of the whole]. Moscow: Novoe 

literaturnoe obozrenie. 

10. Li Liqun. (2004) Struktura, semantika i pragmatika zaglaviy khudozhestven-

nykh proizvedeniy [Structure, semantics and pragmatics of titles of works of art].  

Abstract of Philology Cand. Diss. Moscow: MSPI. 



Сюй Шуан. «Китайское» в названиях стихотворений В. Кучерявкина 

288 

11. Kucheryavkin, V.I. (2018) Do Yandzhou tysyacha li [It is a thousand miles  

to Yangzhou]. St. Petersburg: Limbus Press. 

12. Smirnov, I.S. (ed.) (2003) Postoyanstvo puti: Izbrannye tanskie stikhotvoreniya 

[Constancy of the path: Selected Tang poems]. Translated from Chinese. St. Petersburg: 

Peterburgskoe Vostokovedenie. 

13. Pal’mira. (2018) Chistye i rovnye melodii. Traditsionnaya kitayskaya poeziya 

[Clear and smooth melodies. Traditional Chinese poetry]. Translated from Chinese. 

Moscow: OOO Gruppa Kompaniy “RIPOL klassik”, Izdatel’stvo “Pal’mira”.  

14. Du Fu. (1999) Sto pechaley [A hundred sorrows]. Translated from Chinese.  

St. Petersburg: Kristall.  

15. Delyusin, L. et al. (eds) (1987) Poeziya epokhi Tan (VIII–X vv.) [Poetry of  

the Tang era (8th–10th centuries)]. Translated from Chinese. Moscow: Khudozhestven-

naya literatura. 

16. Li Bo. (1957) Izbrannaya lirika [Selected lyrics]. Moscow: Goslitizdat. 

 

Информация об авторе: 

Сюй Шуан – PhD (филология), аспирант кафедры истории новейшей русской 

литературы и современного литературного процесса Московского государ-

ственного университета имени М.В. Ломоносова (Москва, Россия). E-mail:  

xuxuxushuang@163.com 

 

Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 

 

Information about the author: 

Xu Shuang, PhD (Philology), postgraduate student, Lomonosov Moscow State  

University (Moscow, Russian Federation). E-mail: xuxuxushuang@163.com 

 

The author declares no conflicts of interests. 

 

Статья принята к публикации 18.01.2024. 

 

The article was accepted for publication 18.01.2024. 



Имагология и компаративистика. 2024. № 21. С. 289–307 

Imagology and Comparative Studies. 2024. 21. pp. 289–307 

© Е.О. Третьяков, 2024 

 

 
Научная статья 

УДК 82-22+791.43-22 

doi: 10.17223/24099554/21/15 

 

Свой среди чужих: национальное в фильме Павла  

Чухрая «по мотивам пьесы Н. Гоголя “Игроки”»  

«Русская игра» 

 

Евгений Олегович Третьяков 

 
Томский государственный университет, Томск, Россия, shvarcengopf@mail.ru 

 
Аннотация. Статья есть доказательство того, что картина П. Чухрая 

«Русская игра» (2007), снятая «по мотивам пьесы Н. Гоголя “Игроки”», 

стала как замечательным художественным комментарием к наследию  

Гоголя, так и значимым заявлением режиссера. Фильм учитывает концеп-

ции, заложенные в «Игроках», но оригинально преломляет их, и в итоге 

его базисом выступает художественное воспроизведение материальной  

и духовной иноментальной реальности. При этом, как и в случае гоголев-

ской пьесы, «Русская игра» – это комедия. 

Ключевые слова: Н. Гоголь, «Игроки», П. Чухрай, «Русская игра», 

имагологическая проблематика, комедия 

 
Для цитирования: Третьяков Е.О. Свой среди чужих: национальное  

в фильме Павла Чухрая «по мотивам пьесы Н. Гоголя “Игроки”» «Русская 

игра» // Имагология и компаративистика. 2024. № 21. С. 289–307. doi: 

10.17223/24099554/21/15 

  



Третьяков Е.О. Свой среди чужих: национальное в фильме Павла Чухрая 

290 

Original article 

doi: 10.17223/24099554/21/15 

 

At home among strangers: The national in Pavel  

Chukhrai’s The Russian Game filmed “based  

on the play The Gamblers by Nikolai Gogol” 

 

Evgeniy O. Tretyakov  
 
Tomsk State University, Tomsk, Russian Federation, shvarcengopf@mail.ru 

 
Abstract. In Pavel Chukhrai’s film The Russian Game (2007), which was 

created “based on the play The Gamblers by Nikolai Gogol”, the national motif 

becomes meaningful due to the change of nationality of the main character from 

Russian to Italian. Chukhrai’s film differs from Gogol’s play primarily in that 

it has a distinct imagological character. The Italian cheater Luchino Forza  

arrives in Russia, convinced of his superiority over the “naïve”, “kind people”, 

and is left out in the cold. The apple, which a peasant woman timidly puts into 

his hand at the end, should signify his awareness of his own delusions and his 

readiness to abandon them. The film does not give an answer to the question 

whether the notorious “card sharp, adventurer, and bigamist” will embark  

on the path of spiritual rebirth. It ends with an image of the road, sacramental 

for Gogol, as a symbol of Russian life; this road takes the trinity of rogues who 

fooled Forza away into the unknown. Indeed, the true “Russianness” in the film 

is not represented by the images of the heroes but is rather shown by some  

analogues of Gogol’s famous “lyrical digressions” – a landscape of the bound-

less steppe, which symbolizes the unlimited potential of Rus-Russia, or poetic 

sketches of rural life. They are an organic part of the content and poetics of the 

picture and become the embodiment of the genuine spirit of the national  

substance. Without this, it may seem that the message of the film boils down  

to the fact that a European who is used to the fact that in a civilized society 

cheating is marginal, finds himself in a space where it appears as a norm of life, 

and the film itself is exclusively a satire. But Chukhrai admits his strange yet 

sincere love for Russia, inseparable from a passionate appeal to solve its essen-

tial problems, and therefore the film has elements of satire. Despite the fact that 

in The Russian Game a generalized Europe is often shown as a designation of  

a different culture, the context of Gogol’s work forces us to pay close attention 

to the fact that Forza is an Italian, not a representative of another European  

nation. Chukhrai emphatically and polemically makes the Italian the central 

character of the film and argues that he does not fit Italy, just like an inhabitant 

of the endless Russian expanses does not harmonize with its inexhaustible 



Имагология / Imagology 

291 

possibilities, mainly spiritual ones. This disunity creates the essential unity  

of the spaces of Russia, depicted in the film, and Italy, only indirectly present 

in it. Their identity in philosophical terms is caused by the author’s longing for 

the lost harmony, for universal human values. At the same time, as in the case 

of Gogol’s play, Chukhrai’s film remains a comedy, conveying these ideas 

without pressure. So, if Gogol’s The Gamblers is a “human comedy”, then  

The Russian Game is a national-philosophical comedy. And such a departure  

of Chukhrai as a director from the literal following of Gogol’s text, leading to 

its productive reception and the creation of a vivid author’s work, is a clear 

evidence of the enduring relevance of Gogol’s dramatic heritage. 

Keywords: Nikolai Gogol, Players, Pavel Chukhrai, The Russian Game, 

imagological problems, comedy 
 

For citation: Tretyakov, E.O. (2024) At home among strangers: The national 

in Pavel Chukhrai’s The Russian Game filmed “based on the play The Gamblers 

by Nikolai Gogol”. Imagologiya i komparativistika – Imagology and Compara-

tive Studies. 21. pp. 289–307. (In Russian). doi: 10.17223/24099554/21/15 

 
[Ведь] мы играем не <из><?> денег, 

А только б вечность проводить! 

Александр Пушкин [1. С. 382] 

 

Начнем с того, что и в «Игроках» Николая Гоголя наличествовал 

национальный мотив, как, например, в следующем обмене репликами: 

«Утешительный. Так, но человек принадлежит обществу. – Кругель. 

Принадлежит, но не весь. – Утешительный. Нет, весь. – Кругель. Нет, 

не весь. – Утешительный. Нет, весь. – Кругель. Нет, не весь. – Утеши-

тельный. Нет, весь! – Швохнев (Утешительному). Не спорь, брат, ты 

неправ. – Утешительный (горячась). Нет, я докажу. Это обязан-

ность… Это, это, это… это долг! это, это, это…» [2. С. 70]1, – когда 

 
1 При этом финал приведенного диалога вскрывает неотвратимость для Иха-

рева оказаться в положении жертвы с иной позиции, нежели это постулировалось 

выше: так, с легкостью разгадывая уловку Утешительного, пожалуй, действи-

тельно слишком небрежную, своего рода первую проверку степени проницатель-

ности оппонента («Швохнев. Ну, зарапортовался! Горяч необыкновенно… – Уте-

шительный. Не могу, не могу! Если дело коснется обязанностей или долга, я уж 

ничего не помню. <…> Точно хмель какой-то, а желчь так и кипит, так и кипит. – 

Ихарев (про себя). Ну, нет, приятель! Знаем мы тех людей, которые увлекаются и 

горячатся при слове обязанность. У тебя, может быть, и кипит желчь, да только 

не в этом случае» [2. С. 70–71]), Ихарев впоследствии начинает доверять 



Третьяков Е.О. Свой среди чужих: национальное в фильме Павла Чухрая 

292 

«русский» Утешительный настаивает на полной присущности чело-

века социуму, тогда как «немец» Кругель отстаивает право личности 

на некую сферу приватности. Однако в созданной «по мотивам пьесы 

Н. Гоголя» кинокартине Павла Чухрая «Русская игра» он ввиду смены 

национальной принадлежности основного героя (к слову, последова-

тельность указания исполнителей ролей в титрах, где аналог Ихарева – 

Лукино Форца – указывается не первым, но лишь четвертым, после 

троицы аферистов во главе с Утешительным, заставляет усомниться 

в таковой характеристике и выдвигает на первый план «ансамбле-

вость» системы персонажей, многогеройность композиции произве-

дения) с русского на итальянца становится поистине смыслообразую-

щим – это заявляется уже номинацией, что едва ли нуждается в ком-

ментариях, и актуализируется на протяжении всего повествования – 

от порыва Швохнева сжать в объятиях нежданно обретенного сорат-

ника: «Дай, брат, я обниму тебя по-русски!» – и разговора его с Уте-

шительным, когда последний начинает: «Русский без риска…», – по-

сле чего оба в унисон завершают: «…и не русский вовсе», вплоть до 

притворного конфликта все того же Швохнева с Кругелем, заверша-

ющегося свирепым: «Не мешайся, немец, когда русский идет!», –  

 
неожиданно обретенным союзникам, хотя выявить их неискренность отнюдь не 

невозможно; ограничимся одним примером: повествуя о знакомстве со своими 

спутниками, Утешительный, обращаясь к Кругелю, вспоминает: «Помнишь, по-

чтеннейший, как я приехал сюды; один-одинешенек. Вообразите: знакомых ни-

кого. <…> Вдруг судьба послала вот его, а потом случай свел с ним» [2. С. 70], –

что значит, что описываемая судьбоносная встреча произошла не столь давно – 

на это указывают и интонация рассказа, и проживание в «городском трактире», 

наконец, слова трактирного слуги Алексея (верить которому, однако, можно да-

леко не безоговорочно): «Да вот уж шесть ночей сряду играют» [2. С. 66], –  

а между тем несколько далее, после заключения приснопамятного «дружеского 

союза», Швохнев оговаривается, что приятельствуют они семьями: «Говорит мне 

его зять (указывая на Утешительного), Андрей Иванович Пяткин…» [2. С. 73], 

после чего Швохнев «тот же час отправился в Тетюшевский уезд» [2. С. 73], что 

подразумевает значительное время. Чему верить и можно ли принять на веру хоть 

что-нибудь из сказанного – неясно, но очевидно, что одно противоречит другому. 

Ихарев же, немногим ранее столь прозорливый, явного несоответствия словно не 

замечает (что, впрочем, может обусловливаться тем, что первое озвучивается до 

предложения «принять дружбу»); так или иначе, обман перерастает в самообман, 

определяя обреченность героя. 



Имагология / Imagology 

293 

и лютой отповеди лже-Глова в финале: «Сам ты вор! Мошенник! Ита-

льяшка! Макаронник!» 

Начало же фильма переносит зрителя в Австрию, где «на окраин[е] 

Вены», как гласит поясняющий титр, «шулер, авантюрист и двоеже-

нец» Лукино Форца, застигнутый одним из обманутых им в номере 

захудалой гостиницы в компании «графини», как характеризует ее 

Форца, которой он должен заплатить «за всю ночь», обязуется в тече-

ние месяца выплатить 100 тысяч, будучи должен в противном случае 

отписать под залог «дом в Неаполе и пивоварню под Прагой»; попав-

шийся «рыцарь наживы» просит оставить дом как «память о детстве», 

но впоследствии, когда ему мнится, что он стал обладателем 200 ты-

сяч, предается мечтам: «С такими деньгами поеду в Париж… <…>  

И черт с ним, с домом в Неаполе. Париж!..», – каковая готовность рас-

статься с пресловутой «памятью» делает его куда более беспринцип-

ным по сравнению с Ихаревым – если, конечно, принимать на веру 

заявления завзятого обманщика. И отправляется в неведомую ему 

страну, ибо «земля там богата, а люди доверчивы и простодушны», – 

хотя его небезосновательно «пугали Россией»; здесь он в рекордно 

короткое время женится на владелице поместий в Смоленской и Ка-

лужской губерниях («Он у нас итальянец, за границей все больше, да 

жену взял из Смоленской губернии», по словам сопровождающего 

его слуги Гаврюшки), становится вдовцом и, продав смоленское име-

ние, «как барыня померла», по пути из Рязани обыгрывает некоего 

полковника Чеботарева «на 50 тыщ деньгами, да коляску варшав-

скую, да ковер, а до того еще одного – на 30», – опять же, разумеется, 

если верить показаниям все того же Гаврюшки, лгать которому вроде 

бы незачем, однако в словах его встречаются заметные противоречия: 

прежде всего, успеть реализовать все перечисленное менее чем за ме-

сяц (а судя по всему, Форца продолжает лелеять надежду распла-

титься с долгом) представляется едва ли возможным; но если предпо-

ложить, что неким фантастическим образом итальянский проходимец 

все же сумел это воплотить, неужели средств, вырученных от про-

дажи поместья, недостаточно для выполнения взятого на себя обяза-

тельства?.. А между тем Форца об этих деньгах не просто не упоми-

нает, но даже не думает.  

Куда более вероятно, что Гаврюшка лжет – либо по наущению хо-

зяина, стремящегося создать определенное представление о себе, 



Третьяков Е.О. Свой среди чужих: национальное в фильме Павла Чухрая 

294 

либо руководствуясь какими-то иными, скрытыми от зрителя резо-

нами. И еще одно: простоватый слуга ездит с барином вроде «всего 

неделю», и «неделю тому назад обыграли» они полковника Чебота-

рева, – когда же успел случиться помянутый «еще один»?.. Впрочем, 

возможно, Гаврюшка потому и куда менее подробно останавливается 

на этом эпизоде, что не был его свидетелем, – однако это вступает  

в противоречие с признанием Форца, обращенным к заветной колоде 

карт, которую он величает «королевой»: «С тобой за неделю мы вы-

играли 80 тысяч, осталось 20».  

Все это моделирует ситуацию тотальной дезориентации, абсолют-

ной неуверенности в достоверности каких бы то ни было сведений, 

становящихся известными зрителю, который разделяет с героем со-

стояние постоянно уходящей из-под ног земли, становящейся нацио-

нальной почвой, – неслучайно в финале картины эта метафора буква-

лизуется в образе грязи, как реальной, в которой стоит и шлет проклятья 

небесам, с которых недавно низвергались потоки ливня и в которых 

ныне, словно знаменуя прозрение героя, цветет рассвет, оставшийся 

в дураках Форца, так и символической.  

Возвращаясь к началу фильма, отметим, что дождь идет и в Вене, 

«закольцовывая» гаммаду, окружающую неудачливого ловкача, – 

опять же, не только внешнюю, но и – прежде всего – внутреннюю; по 

контрасту пространство «Росси[и], уездн[ого] город[а]», согласно 

титру в начале, и ее бесконечно раскинувшихся полей, по которым 

привольно катит троица торжествующих плутов, залито солнечным 

светом. Не будь этой внутренней рифмовки, вводимой образом до-

ждя, – и наличествовала бы антитеза прямолинейная до не приличе-

ствующей произведению искусства топорности; здесь же противопо-

ставление присутствует, но решенное куда более неоднозначно и 

даже с известным изяществом – пейзаж входит в качестве составляю-

щей в дискурс художественной антропологии с образом индивидуаль-

ного (итальянец Лукино Форца) и коллективного (шайка русских – 

при том, что Кругель, как его постоянно характеризуют, «немец»,  

а Швохнев, в отличие от своего литературного прототипа, которого, 

исходя из свидетельства трактирного слуги Алексея, зовут Петр Пет-

рович, имеет странное для русского имя Аполлон – во главе с Утеши-

тельным) носителя национальной ментальности в центре.  



Имагология / Imagology 

295 

Таким образом, фильм П. Чухрая отличается от пьесы Н. Гоголя 

прежде всего (но не исключительно – так, отметим отличную от пред-

ставленной в гоголевском оригинале атрибуцию иных реплик – ска-

жем, приведенные выше прения о прерогативе человека на частную 

жизнь имеют место не между Утешительным и Кругелем, а между 

Швохневым и Кругелем соответственно, – что неизбежно ведет  

к трансформации характеров персонажей и изменению их образов; 

впрочем, эта тема требует специального исследования) тем, что он 

имеет отчетливо выраженный имагологический характер, а сферу 

имагологии, как известно, составляют попытки постижения ликов 

национального мира, представлений о других странах, их культурах, 

носителях, возникающих в инонациональной среде, чем и определя-

ется суть «Русской игры». 

Так, высокомерный «сын Европы просвещенной», убежденный  

в своем превосходстве над «наивн[ым]», «добр[ым] народ[ом]», не от-

давая в том отчета, сам, в сущности, предрекает ожидающее его в гря-

дущем поражение, небрежно отмахиваясь от предложения цыганки 

«всю правду» рассказать: «Зачем правду?» – и веля Гаврюшке, выпол-

няющему обязанности кучера: «Гони!» (В контексте этого весьма 

иронично звучит его воззвание к подкупленному трактирному слуге 

Алексею: «От тебя – только честность».) Неслучайно и то, что на 

предложение Форца: «Может, партия в карты?» – Кругель отвечает 

согласием сыграть «в дурачка, по-нашему». В дураках Форца и оста-

ется, и яблоко, робко вложенное в его руку крестьянкой в финале, 

должно знаменовать осознание им собственных заблуждений, а по-

кой, пришедший на смену умоисступленному остервенению, – готов-

ность отказаться от таковых. Ответ на вопрос, ступит ли отъявленный 

«шулер, авантюрист и двоеженец» на стезю духовного возрождения, 

фильм не дает, завершаясь сакраментальным для Гоголя образом  

дороги, уносящей в неведомую даль троицу обморочивших Форца 

плутов, как символом российского бытия, сопрягающим, подобно 

тому, как явлено это в «Мертвых душах», «два сюжета: реальный, но 

миражный и символический, но жизненный» [3. С. 671], и вводя тему 

богатырства. 

Действительно, «Русская игра» постулирует понятие русской мен-

тальности, предполагающей существование глубинных, исторически 

сформировавшихся пластов национального сознания и подсознания, 



Третьяков Е.О. Свой среди чужих: национальное в фильме Павла Чухрая 

296 

обозначая сферу неотрефлектированной, стихийно развивающейся 

мысли, не отделенной от эмоций, привычек, интенций – от присущего 

русскому человеку тяготения к соборности («А вот скажите мне, как 

истый сын Европы просвещенной, отчего это русского человека не-

русская музыка вот так вот за душу берет? И особливо когда вот так 

вот все… вместе…»), выражающегося прежде всего, конечно, не в этом 

нарочитом вопросе Утешительного, но в слаженности совокупных 

действий команды обманщиков, до афористически точных характери-

стик русского характера (высказывания Утешительного: «Притвор-

ство не в русском обычае», «В рот не берет, хоть и русский», –  

или Швохнева: «Русскому скучно без риска») и национальной жизни 

(«В России дурак на каждом шагу сам в руки прет» (Швохнев), «Так, 

пожалуй, вся Россия должна застрелиться! У нас всякий или проиг-

рался, или точно намерен» (Утешительный)), – и ее рецепции пред-

ставителем иной культуры; другое дело, истинность всего вербализи-

рованного более чем сомнительна, будучи вложена в уста тех, что 

«словечка в простоте не скажут» [4. С. 47], и все сказанное обнаружи-

вает скрытый смысл, зачастую прямо противоположный кажущемуся, 

как, например, фраза Швохнева «Болваны на Руси на каждом шагу», 

служащая намеком на истинную роль Форца в разыгрываемой тремя 

«артистами» партии. (К слову, «Русь» вместо «России» есть явствен-

ное указание на извечный характер демонстрируемого.)  

И потому подлинная «русскость» в фильме связана не только  

с планом содержания, отмеченным подчеркнутой семантической не-

определенностью, но и с планом выражения и репрезентируется 

некими аналогами хрестоматийных гоголевских «лирических отступ-

лений» – пейзажем бескрайней степи, символизирующей безгранич-

ный потенциал Руси-России, причем пролегающая по ней дорога дис-

сонирует с образами людей, которые по ней едут, – ибо катит по этой 

дороге совсем не богатырская бричка, воплощающая мысль о том, как 

много дано русскому человеку и как мало он воплотил (действи-

тельно, не считать же достижением, достойным огромных российских 

просторов, одурачивание самовлюбленного итальянского картеж-

ника), поэтичными зарисовками сельского быта, безудержной  

пляской молодой цыганки, сопровождаемой перебором цыганской 

гитары, романсом «Однозвучно гремит колокольчик…» Выступая ор-

ганической частью и содержания, и поэтики «Русской игры», они 



Имагология / Imagology 

297 

становятся «лица необщим выраженьем» [5] неподдельного духа 

национальной субстанции. 

В картине не предпринимается попыток хоть в какой-то степени 

идеализировать противостоящих Форца «комбинаторов», оказываю-

щихся не в состоянии определить национальную принадлежность 

прибывшего в трактир иностранца («Француз, нет?..» – справляется 

Швохнев у Гаврюшки) и отличающихся от своих созданных Гоголем 

прототипов агрессивностью, даже жестокостью (см. угрозу Утеши-

тельного Алексею: «Гляди, брат! Я тебя как селедку порежу!»), но то, 

что апофеозом функционирования в фильме сквозного мотива пения 

является исполнение именно ими знаменитого романса на стихи 

Ивана Макарова, делает «трех самозванцев» частью неповторимой 

«богатырской симфонии» (Александр Янушкевич) отечественного 

векованья. Но важно, что в определенный момент песня обрывается – 

люди как бы «плохо» поют, не соответствуя необозримости онтоло-

гических критериев русской жизни. Они – ее олицетворение, вочело-

вечение идеи недореализованности безмерных российских раздолий, 

призванные не только заявить о жизнеспособности нации, способной 

отстоять себя в борьбе с сильнейшим противником, но и – прежде 

всего – вскрыть проблемы национального развития и человеческого 

существования; они – не столько демоны (в отличие от гоголевских 

«Игроков», отмеченных отчетливо инфернальной образностью), 

сколько духи, антропологическая универсалия феномена далекой от 

идеала русской действительности. При этом демонизм не нивелиру-

ется окончательно: так, героев так же «в Нижнем ждут» (правда, сни-

жая его градус, поясняется, что это «городок такой, ярмарка там»). 

Ввиду этого слова слуги Алексея о том, что в трактире «да живут 

нынче немного» (в отличие от характеристики, данной в пьесе:  

«Да живут теперь много; все номера почти заняты» [2. С. 65]), обре-

тают в общем контексте «Русской игры» характер почти ментального 

символа. 

Без этого может показаться, что посыл ленты сводится к тому, что 

европеец, привыкший, что в цивилизованном обществе плутовство – 

это маргиналия, оказывается в пространстве, где оно предстает нор-

мой жизни, и «вся жизнь – игра, а люди в ней шулеры» (в этом смысле 

свое закономерное место обретают и образы цыган, в фильме честно 

отрабатывающих жалуемый им заработок, развлекая остановившихся 



Третьяков Е.О. Свой среди чужих: национальное в фильме Павла Чухрая 

298 

в трактире господ, но дискредитируемых самой принадлежностью  

к этнической группе, расхожим представлением о которой является 

склонность ее представителей к мошенническим проделкам, в контек-

сте чего нельзя не припомнить, скажем, сюжет гоголевской «Соро-

чинской ярмарки»), а само произведение – исключительно сатира, то-

тальное отрицание. Но подобно тому, как в аналогичной ситуации 

Н. Гоголь сетовал в «Театральном разъезде…» устами Автора пиесы: 

«Странно: мне жаль, что никто не заметил честного лица, бывшего  

в моей пиесе. Да, было одно честное, благородное лицо, действовавшее 

в ней во все продолжение ее. Это честное, благородное лицо был – 

смех» [6. С. 169], – возлагая на выделенный курсивом антропоним ми-

розиждительную миссию, П. Чухрай признается в пусть странной, но 

искренней любви к России, неотделимой от страстного призыва к ре-

шению ее сущностных проблем, – и потому фильм не лишен сатири-

ческой направленности. Но финальный танец цыган, соседствующий 

с исполнением романса «Однозвучно гремит колокольчик…» – две 

стороны одной медали – стихии национальной жизни как праздника, 

народного веселья – и драматических раздумий. 

Космополит Форца же, готовый променять дом в Неаполе на Па-

риж, что для Гоголя – «страшное царство слов вместо дел» [7. С. 227], 

город-мираж, топос, субстанциальной чертой которого является «ка-

заться, а не быть» (А. Янушкевич), глух к особенностям националь-

ного бытия: так, в ответ на предупреждение Утешительного о том, что 

его с приятелями «сосед по нумерам» «не играет вовсе», итальянец  

с апломбом возражает: «Я в Пруссии обыграл двух генералов и мар-

шала» (стоит ли говорить, что на эту самонадеянность и рассчиты-

вают морочащие его махинаторы), по всей вероятности, не видя боль-

шой разницы между двумя странами. При этом у него явно сформи-

рован определенный «фон» – «горизонт ожиданий», обусловленный 

опосредованным предварительным знакомством с чужой страной, ее 

культурой и ментальностью, что он репрезентирует в диалоге с Уте-

шительным, когда на вопрос «Там, в Европах, нас, русских, небось за 

дураков держат?» – уклончиво отвечает: «Русский – широкий чело-

век… Водки много пьет. Но он добрый… немного доверчив», на что 

получает сокрушительно язвительный ответ: «Вот все ж по-твоему и 

дурак выходит!»; однако концепт «чужого», воплощенный в сюжете 

попытки приобщения к иной ментальности (преувеличенно-востор-



Имагология / Imagology 

299 

женная реакция Швохнева на «и дружб[у] и союз» с итальянским ма-

стером шулерства: «Так за учителя нашего, за Европу и за союз!» – и 

несколько далее: «Европа и Русь-матушка!», – или одобрительное за-

мечание Утешительного, обращенное к последнему: «На русского 

становишься похож!»), оборачивается в финале отчуждением от слиш-

ком непохожей ментальности: так, «Есть у вас закон?» – в бессильном 

отчаянии кричит Форца в лицо лже-Глова и в исступленном бешен-

стве восклицает: «К черту ее, землю эту!.. <…> Земля бессовестная! 

Бессовестная земля!». Итог ситуации, разворачивающейся в инонаци-

ональной среде, не становится для героя инструментом самоиденти-

фицирующего сравнения, но, напротив, приводит к обескураживаю-

щему ощущению утраты себя, ибо «я» соположено здесь с утвержде-

нием «своего» через главенство над «чужим», давления над ним. 

А между тем режиссер, предстающий также в ипостаси автора сце-

нария, вводит в фильм пласт бытийно-философский, и неслучайно 

финальная инвектива Форца направлена в адрес самой иррациональ-

ности «бессовестн[ой] земл[и]», а не ее насельников; тем самым заяв-

ляется идея трагического вглядывания человека, несовершенного по 

самой своей природе, в мир. И лирическая тональность, которой окра-

шен финал кинофильма, связана с этой философской позицией;  

он весь – призыв к человеку о необходимости сориентироваться 

прежде всего этически, нравственно, долженствующий стать потреб-

ностью и вызвать тоску по знанию истины, от коей столь легкомыс-

ленно отрекается Форца по дороге к персональному Ватерлоо. 

Несмотря на то, что в «Русской игре» в качестве обозначения  

иной культуры зачастую явлена обобщенная Европа (наиболее свой-

ственно это Швохневу, выступающему в амплуа эмоционального и не 

отличающегося умом пройдохи, который с готовностью подхваты-

вает предложенную Утешительным формулировку: «У них там, в Ев-

ропах, любая прачка поумнее нашей графини будет»), контекст гого-

левского творчества заставляет обратить пристальное внимание на то, 

что Форца – именно итальянец, а не представитель иной европейской 

нации. Акцент на этом ставится, например, бесчисленными Scusi  

Утешительного или тем, что «заповедная колодишка» Аделаида Ива-

новна, в пьесе «немка даже», именуется в фильме Аделией, на что 

Утешительный умиленно реагирует: «Ведь это… совершенно по-ита-

льянски» – и шутливо поддевает Кругеля: «Итальянка… Тебе, немцу, 



Третьяков Е.О. Свой среди чужих: национальное в фильме Павла Чухрая 

300 

невеста», – провоцируя того на защитное: «Ну что ты все заладил: 

немец да немец… Какой я немец? Дедушка у меня был немцем, да  

и то врал, наверное». (К слову, Швохнев в русле отмеченной выше 

закономерности восхищенно возглашает: «Вот – Европа! Вот куль-

тура где!» – правда, спустя мгновение продолжая: «Аделия… Cosa 

divina!» – и чуть разрушая творимый образ недалекого мошенника.) 

Как принято считать, «Гоголь с отвращением смотрел на утилита-

ристско-меркантильную перспективу, которую он ясно различал в со-

временном ему западноевропейском обществе. Лишь в Риме он чув-

ствовал себя “прекрасным человеком”, испытав на себе, благодаря 

своей обостренной чувствительности, благотворное влияние окружа-

ющей среды; теперь он надеялся и верил, что сумеет превратить  

в “прекрасных людей” и своих героев» [8. С. 31], и потому «Гоголь 

надеется на то, что Россия сумеет воспользоваться плодами эстетиче-

ских и художественных исканий, пронизывающих италийский  

“гений”, сумеет возродиться, как сам автор, прикоснувшись к источ-

нику искусства и красоты», Италии же в целом он доверяет миссию 

«возродить жителя Севера» [8. С. 30]. Очевидно сознавая эту гоголев-

скую установку, П. Чухрай акцентированно полемически делает  

центральным персонажем фильма никого иного, как итальянца, оли-

цетворяющего пресловутую «утилитаристско-меркантильную пер-

спективу». И потому сама собой напрашивающаяся мысль о том, что 

Лукино Форца – это персонификация такой идеологии, порожденной 

ущербной, по мнению автора, философией жизни, что свойственна 

коллективному Западу как «сборному месту», и – способом 

contradictio in contrarium – иллюстрация утопического пророчества 

позднего Гоголя, согласно которому «самая затруднительность обсто-

ятельств, предоставивши новые извороты уму, разбудила дремавшие 

способности многих, и в то время, когда на одних концах России еще 

доплясывают польку и доигрывают преферанс, уже незримо образо-

вываются на разных поприщах истинные мудрецы жизненного дела. 

Еще пройдет десяток лет, и вы увидите, что Европа приедет к нам  

не за покупкой пеньки и сала, но за покупкой мудрости, которой  

не продают больше на европейских рынках» [9. С. 345], вряд ли пе-

редает полноту авторского замысла. Скорее, Чухрай деконструирует 

разработанный Гоголем максимально поэтизированный образ Италии 

как мифологемы, в «Русской игре» сопрягая как реальный топос,  



Имагология / Imagology 

301 

так и полисемантический пространственный образ, вочеловеченный  

в Форца. 

Так, невзирая на то, что действие фильма не имеет никакого отно-

шения к Италии, она присутствует, с одной стороны, в качестве евро-

пейского государства, для которого характерно то же отношение  

к России, что и остальной Западной Европе (национальность Лукино 

Форца явственно свидетельствует об этом), – и в этом смысле Чухрай 

противоречит Гоголю, которого «как будто с целью всемогущая рука 

промысла бросила <…> под сверкающее небо Италии… <…> Вы го-

ворили мне о Швейцарии, о Германии и всегда вспоминали о них  

с восторгом. Моя душа также их приняла живо, и я восхищался ими 

даже, может, с большею живостью, нежели как я въехал в первый раз 

в Италию. Но теперь, когда я побывал в них после Италии, низкими, 

пошлыми, гадкими, серыми, холодными показались мне они со всеми 

их горами и видами…» [10. С. 112], отчего «вся Европа для того, 

чтобы смотреть, а Италия для того, чтобы жить» [11. С. 95], и чье опи-

сание Рима, занимающее окончание одноименной повести, есть «про-

рыв в пространство вечной жизни, вечной красоты» [3. С. 649]. С дру-

гой стороны, Италия функционирует в статусе духовной мифоло-

гемы, обусловленной дискурсом гоголевского творчества, лежащим  

в основе «Русской игры». И человек не соответствует ни Италии, ибо 

«кто был в Италии, тот скажи “прощай” другим землям. Кто был на 

небе, тот не захочет на землю. Мне кажется, уже душа не в силах бу-

дет наслаждаться прекрасным видом какого-нибудь места, – она бу-

дет помнить лучшее и уже ничто не в силах из нее выгнать его. <…> 

Словом, Европа в сравнении с Италией все равно, что день пасмурный 

в сравнении с днем солнечным» [12. С. 105–106], ни Риму, где «целой 

верстой <…> человек ближе к божеству» [13. С. 114], – не соответ-

ствует так же, как не гармонирует обитатель безрубежной российской 

шири с неисчерпаемыми ее потенциями, и главным образом – духов-

ными. И эта разобщенность рождает сущностное единство про-

странств изображаемой в фильме России и лишь имплицитно присут-

ствующей в нем Италии, тождественность которых в философском 

отношении вызвана тоской автора об утраченной гармонии бытия,  

об общечеловеческих ценностях. Так актуализируется, как обозна-

чает это Андрей Белый, «тема безродности – тема творчества Гоголя», 

и всегда у него «отщепенец показан как “личность в себе”», которого 



Третьяков Е.О. Свой среди чужих: национальное в фильме Павла Чухрая 

302 

не оставляет «и в Петербурге (и более того – нигде. – Е.Т.) видение 

клада» [14. С. 51–52]. 

Что-то из этого Форца, безусловно, понимает – и затихают его бес-

помощные проклятия «бессовестн[ой] земл[и]», а вот что и в насколько 

полной мере – вопрос. Но так или иначе, его пусть частичное, но все 

же прозрение, инспирированное приобщением к жизни как «русской 

игре», дает, перефразируя Риту Джулиани, «надежду на то, что душа 

может жить и в России». 

При этом «Русская игра» остается комедией, исполненной 

«настоящ[ей] веселост[и]» [15], хотя и базируется на глубокой драма-

тической идее, которую Виссарион Белинский, говоря о «Мертвых 

душах», видел «в противоречии общественных форм русской жизни  

с ее глубоким субстанциальным началом» [16. С. 413], – и не лишенное 

остроумия изображение первых перемежается вдохновенным лириз-

мом пейзажа, служащего высшим претворением второго. Обще-

ственно-социальные проблемы расширяются до глобальных масшта-

бов, и неслучайно антропологический аспект названия гоголевской 

пьесы «Игроки» сменяется национальными и философскими смыс-

лами, со всей очевидностью подразумеваемыми номинацией «Рус-

ская игра», – по-гоголевски сопровождаясь «страшным могуществом 

смеха» (Федор Достоевский). 

«Сударь, Вы передернул!» – гневно бросает в лицо Кругелю обви-

нение в мошенничестве взбешенный соперник за карточным столом, 

на что незадачливый шулер будто в недоумении уточняет: «Кто, я?..» 

а затем, подняв руки, уморительно косится на виднеющийся из рукава 

туз; гомерически смешон и эпизод, где «солирует» «чиновник» Псой 

Стахич в исполнении Авангарда Леонтьева; завершается же фильм 

хохотом Утешительного, в который переходит пение «Однозвучно 

гремит колокольчик…» Итак, смех, формирующий мирообраз кар-

тины, многолик, но в основе своей очистителен – это тот смех, о ко-

тором писал Михаил Бахтин, «настоящий смех, амбивалентный и 

универсальный», что «не отрицает серьезности, а очищает и воспол-

няет ее», не позволяет «застыть и оторваться от незавершимой целост-

ности бытия» [17. С. 134]. 

Таким образом, можно резюмировать, что при всей индивидуаль-

ности авторской манеры П. Чухрая в его «Русской игре» очень точно 

уловлены и объективированы и стихия театральности, и самый 



Имагология / Imagology 

303 

«синтетический стиль гоголевского творчества, в котором в нераз-

рывном единстве сочетались реальное и идеальное, сатира и лирика, 

возвышенное и низменное, трагическое и комическое» [18. С. 134]. 

Комедия стала как замечательным художественным комментарием  

к наследию Гоголя, так и значимым заявлением режиссера на акту-

альные темы. 

Так, можно констатировать, что в фильме «Русская игра», снятом 

«по мотивам» гоголевских «Игроков», метафизическое отступает  

в сторону, оставляя центральное место проблемам национального бы-

тия, обнаруживающим потенциал к расширению до философских 

масштабов. Беспредельность уходящих за горизонт полей становится 

метафорой необозримости русской жизни, постичь которую не уда-

ется носителю инокультурной ментальности и соответствовать кото-

рой – ее же порождениям. И торжество жуликоватых детей России, 

одерживающих легкую победу над ставшим ее пасынком не то «пло-

тью от плоти», не то изгоем «Европы просвещенной», не вызывает 

ощущения ликующего веселья у зрителя, так как ознаменовано без-

нравственностью. 

Ориентируясь на Гоголя, Чухрай учитывает концепции, заложен-

ные в «Игроках», но оригинально преломляет их в своем фильме, мар-

кируя эти трансформации сменой названия, в результате чего его  

базисом выступают художественное воспроизведение материальной 

и духовной иноментальной реальности, своеобразие психологизма ее 

представителей, тяготение к экзотизации и мифологизации; причем 

для героя – Лукино Форца – это характеризует Россию, для зрителя  

на первый взгляд – Италию и обобщенное представление о Европе  

в лице самого Форца, на более же внимательный, в соответствии с за-

мыслом автора, – Россию как край, остраненный от его жителей ввиду 

статуса недостижимого духовного образца, критерия, соответство-

вать которому человек даже не пытается, что и формирует драмати-

ческий раскол между онтологическим и антропологическим началами 

национальной жизни. При этом, как и в случае гоголевской пьесы, 

картина Чухрая остается комедией, без нажима донося эти идеи. 
Говоря о «Ревизоре», А. Янушкевич глубоко верно утверждает, 

что «общественная, высокая комедия Гоголя – это прежде всего “че-
ловеческая комедия”» [3. С. 660], что справедливо и в отношении «Иг-
роков»; «Русская игра» же – это комедия национально-философская. 



Третьяков Е.О. Свой среди чужих: национальное в фильме Павла Чухрая 

304 

И такой уход от буквалистского следования гоголевскому тексту, ве-
дущий к продуктивной его рецепции тем, кто несомненно заслужи-
вает звания художника1, и созданию яркого авторского произведения, 
есть явное свидетельство не только длящегося бытования, но и непре-
ходящей актуальности драматургического наследия Гоголя, отнюдь 
не ограничивающегося упомянутым «Ревизором» и претендующего 
на то, чтобы называться «гоголевским театром». 

 

Список источников 
 

1. Пушкин А.С. <Наброски к замыслу о Фаусте> («Скажи, какие заклина-
нья…») // Пушкин А.С. Полное собрание сочинений : в 16 т. М. ; Л. : Изд-во АН 
СССР, 1937–1959. Т. 2, кн. 1. С. 380–382. 

2. Гоголь Н.В. Игроки // Гоголь Н.В. Полное собрание сочинений : в 14 т. М. ; 
Л. : Изд-во АН СССР, 1937–1952. Т. 5. С. 65–101. 

3. Янушкевич А.С. История русской литературы первой трети XIX века : учеб. 
пособие. М. : Флинта, 2013. 748 с. 

4. Грибоедов А.С. Горе от ума : комедия в четырех действиях в стихах // Гри-
боедов А.С. Полное собрание сочинений : в 3 т. СПб. : Нотабене, 1995–2006. Т. 1. 
С. 9–122. 

5. Баратынский Е.А. Муза // Северные цветы на 1830 год. СПб. : Тип. Департ. 
народн. просвещ., 1829. С. 94. 

6. Гоголь Н.В. Театральный разъезд после представления новой комедии // Го-
голь Н.В. Полное собрание сочинений : в 14 т. М. ; Л. : Изд-во АН СССР, 1937–
1952. Т. 5. С. 137–171. 

7. Гоголь Н.В. Рим // Гоголь Н.В. Полное собрание сочинений : в 14 т. М. ; Л. : 
Изд-во АН СССР, 1937–1952. Т. 3. С. 215–259. 

8. Джулиани Р. Сюжетные и жанровые особенности «Рима» // Гоголь и Ита-
лия : материалы Междунар. конф. «Николай Гоголь: между Италией и Россией». 
Рим, 30 сентября – 1 октября 2002 г. М. : РГГУ, 2004. С. 11–37. 

9. Гоголь Н.В. Выбранные места из переписки с друзьями // Гоголь Н.В.  
Полное собрание сочинений : в 14 т. М. ; Л. : Изд-во АН СССР, 1937–1952. Т. 8. 
С. 213–418. 

10. Гоголь Н.В. Письмо Жуковскому В.А., 30 октября (н. ст.) 1837 г. Рим // 
Гоголь Н.В. Полное собрание сочинений : в 14 т. М. ; Л. : Изд-во АН СССР, 1937–
1952. Т. 11. С. 111–112. 

11. Гоголь Н.В. Письмо Данилевскому А.С., 15 апреля (н. ст.) 1837 г. Рим // 
Гоголь Н.В. Полное собрание сочинений : в 14 т. М. ; Л. : Изд-во АН СССР, 1937–
1952. Т. 11. С. 94–96. 

 
1 Так, фильмы «Вор» (1997) и «Водитель для Веры» (2004) стали заметным 

явлением российского кинематографа, а также снискали признание за рубежом, 
способствуя чаемому режиссером «диалогу культур». 



Имагология / Imagology 

305 

12. Гоголь Н.В. Письмо Балабиной В.О., 16 июля (н. ст.) 1837 г. Баден-Баден // 

Гоголь Н.В. Полное собрание сочинений : в 14 т. М. ; Л. : Изд-во АН СССР, 1937–

1952. Т. 11. С. 105–107. 

13. Гоголь Н.В. Письмо Плетневу П.А., 2 ноября (н. ст.) 1837 г. Рим // Гоголь Н.В. 

Полное собрание сочинений : в 14 т. М. ; Л. : Изд-во АН СССР, 1937–1952. Т. 11. 

С. 114–115. 

14. Белый А. Мастерство Гоголя : исследование. М. ; Л. : Гос. изд-во худож. 

лит., 1934. 324 с. 

15. Пушкин А.С. <Письмо к издателю «Литературных прибавлений к Рус-

скому Инвалиду»> // Пушкин А.С. Полное собрание сочинений : в 16 т. М. ; Л. : 

Изд-во АН СССР, 1937–1959. Т. 11. С. 216. 

16. Белинский В.Г. Полное собрание сочинений : в 13 т. М. : Изд-во АН СССР, 

1953–1959. Т. 6. 799 c. 

17. Бахтин М.М. Творчество Франсуа Рабле и народная культура средневеко-

вья и ренессанса. М. : Худож. лит., 1965. 530 с. 

18. Канунова Ф.З. Некоторые особенности реализма Н.В. Гоголя. Томск : Изд-

во Том. ун-та, 1962. 134 с. 

 

References 

 

1. Pushkin, A.S. (1937–1959) <Nabroski k zamyslu o Fauste> (“Skazhi, kakie 

zaklinan’ya…”) [<Sketches for a plan about Faust> (“Tell me what spells…”)].  

In: Pushkin, A.S. Poln. sobr. soch.: v 16 t. [Complete works: in 16 volumes]. Vol. 2. 

Book 1. Moscow; Leningrad: USSR AS. pp. 380–382. 

2. Gogol’, N.V. (1937–1952) Igroki [Players]. In: Poln. sobr. soch.: v 14 t.  

[Complete works: in 14 vols]. Vol. 5. Moscow; Leningrad: USSR AS. pp. 65–101. 

3. Yanushkevich, A.S. (2013) Istoriya russkoy literatury pervoy treti XIX veka: 

ucheb. posobie [History of Russian literature of the first third of the 19th century: text-

book]. Moscow: Flinta. 

4. Griboedov, A.S. (1995–2006) Gore ot uma: Komediya v chetyrekh deystviyakh 

v stikhakh [Woe from Wit: Comedy in four acts in verse]. In: Poln. sobr. soch.: v 3 t. 

[Complete works: in 3 vols]. Vol. 1. St. Petersburg: Notabene. pp. 9–122. 

5. Baratynskiy, E.A. (1829) Muza [Muse]. In: Delvig, A.A. (ed.) Severnye tsvety 

na 1830 god [Northern flowers for 1830]. St. Petersburg: Tipografiya Depart. narodn. 

Prosveshch. p. 94. 

6. Gogol’, N.V. (1937–1952) Teatral’nyy raz”ezd posle predstavleniya novoy 

komedii [Theatrical travel after the presentation of a new comedy]. In: Poln. sobr. 

soch.: v 14 t. [Complete works: in 14 vols]. Vol. 5. Moscow; Leningrad: USSR AS.  

pp. 137–171. 

7. Gogol’, N.V. (1937–1952) Rim [Rome]. In: Poln. sobr. soch.: v 14 t. [Complete 

works: in 14 vols]. Vol. 3. Moscow; Leningrad: USSR AS. pp. 215–259. 

8. Dzhuliani, R. (2004) [Plot and genre features of “Rome”]. Gogol’ i Italiya: ma-

terialy Mezhdunarodnoy konferentsii “Nikolay Gogol’: mezhdu Italiey i Rossiey” 



Третьяков Е.О. Свой среди чужих: национальное в фильме Павла Чухрая 

306 

[Gogol and Italy: Proceedings of the International conference “Nikolai Gogol: between 

Italy and Russia”]. Rome. 30 Separate – 1 October 2002. Moscow: RSUH. pp. 11–37. 

(In Russian). 

9. Gogol’, N.V. (1937–1952) Vybrannye mesta iz perepiski s druz’yami [Selected 

passages from correspondence with friends]. In: Poln. sobr. soch.: v 14 t. [Complete 

works: in 14 vols]. Vol. 8. Moscow; Leningrad: USSR AS. pp. 213–418. 

10. Gogol’, N.V. (1937–1952) Pis’mo Zhukovskomu V.A., 30 oktyabrya (n. st.) 

1837 g. Rim [Letter to V.A. Zhukovsky, 30 October (new style) 1837, Rome]. In: Poln. 

sobr. soch.: v 14 t. [Complete works: in 14 vols]. Vol. 11. Moscow; Leningrad: USSR 

AS. pp. 111–112. 

11. Gogol’, N.V. (1937–1952) Pis’mo Danilevskomu A.S., 15 aprelya (n. st.) 1837 g. 

Rim [Letter to Danilevsky A.S., 15 April (new style) 1837, Rome]. In: Poln. sobr. soch.: 

v 14 t. [Complete works: in 14 vols]. Vol. 11. Moscow; Leningrad: USSR AS. pp. 94–

96. 

12. Gogol’, N.V. (1937–1952) Pis’mo Balabinoy V.O., 16 iyulya (n. st.) 1837 g. 

Baden-Baden [Letter to V.O. Balabina, 16 July (new style) 1837, Baden-Baden].  

In: Poln. sobr. soch.: v 14 t. [Complete works: in 14 vols]. Vol. 11. Moscow; Leningrad: 

USSR AS. pp. 105–107. 

13. Gogol’, N.V. (1937–1952) Pis’mo Pletnevu P.A., 2 noyabrya (n. st.) 1837 g. 

Rim [Letter to Pletnev P.A., 2 November (new style) 1837, Rome]. In: Poln. sobr. 

soch.: v 14 t. [Complete works: in 14 vols]. Vol. 11. Moscow; Leningrad: USSR AS. 

pp. 114–115. 

14. Belyy, A. (1934) Masterstvo Gogolya: Issledovanie [Gogol’s Mastery:  

Research]. Moscow; Leningrad: Gos. izd-vo khudozh. Lit-ry. 

15. Pushkin, A.S. (1937–1959) <Pis’mo k izdatelyu “Literaturnykh pribavleniy  

k Russkomu Invalidu”> [<Letter to the publisher of “Literaturnye pribavleniya k Russ-

komu Invalidu”>]. In: Poln. sobr. soch.: v 16 t. [Complete works: in 16 vols]. Vol. 1. 

Moscow; Leningrad: USSR AS. p. 216. 

16. Belinskiy, V.G. (1953–1959) Poln. sobr. soch.: v 13 t. [Complete works: in 13 vols]. 

Vol. 6. Moscow: USSR AS. 

17. Bakhtin, M.M. (1965) Tvorchestvo Fransua Rable i narodnaya kul’tura  

srednevekov’ya i renessansa [The works of Francois Rabelais and the folk culture  

of the Middle Ages and the Renaissance]. Moscow: Khudozh. lit. 

18. Kanunova, F.Z. (1962) Nekotorye osobennosti realizma N.V. Gogolya [Some 

features of N.V. Gogol’s realism]. Tomsk: Tomsk State University. 

 
Информация об авторе: 

Третьяков Е.О. – канд. филол. наук, доцент кафедры русской и зарубежной  

литературы Томского государственного университета (Томск, Россия). E-mail: 

shvarcengopf@mail.ru 

 
Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 



Имагология / Imagology 

307 

Information about the author: 

E.O. Tretyakov, Cand. Sci. (Philology), associate professor, Tomsk State University 

(Tomsk, Russian Federation). E-mail: shvarcengopf@mail.ru 

 

The author declares no conflicts of interests. 

 

Статья принята к публикации 17.01.2024. 

 

The article was accepted for publication 17.01.2024. 



Имагология и компаративистика. 2024. № 21. С. 308–317 

Imagology and Comparative Studies. 2024. 21. pp. 308–317 

© В.Н. Крылов, 2024 

 

 

РЕЦЕНЗИИ 
 

Рецензия 

УДК 821.111.0+821.161.1.0 

doi: 10.17223/24099554/21/16 

 

Новое исследование культурного диалога О. Уайльда  

и России (Рецензия на книгу: О. Уайльд и Россия:  

проблемы поэтики и рецепции / ред.-сост. Е.В. Кузнецова. 

М.: ИМЛИ РАН, 2023. 400 с.) 
 

Вячеслав Николаевич Крылов 
 

Казанский федеральный университет, Казань, Россия, krylov77@list.ru 

 

Аннотация. Рассматривается 

коллективный сборник, посвящен-

ный проблемам рецепции О. Уайль-

да в русской культуре. Оценива-

ется композиционно-тематическая 

целостность книги, а также науч-

ная новизна статей, вошедших  

в сборник. Сделан вывод, что ав-

торам удалось убедительно пока-

зать общественно-исторические и 

культурные предпосылки популяр-

ности творчества Уайльда в Рос-

сии, существенно уточнить и рас-

ширить историко-литературные 

факты функционирования твор-

чества писателя в инонациональ-

ной среде. 

Ключевые слова: О. Уайльд, 

поэтика, рецепция, Россия, лите-

ратура модернизма, эстетизм 
 

Для цитирования: Крылов В.Н. Новое исследование культурного диа-

лога О. Уайльда и России (Рецензия на книгу: О. Уайльд и Россия: про-

блемы поэтики и рецепции / ред.-сост. Е.В. Кузнецова. М.: ИМЛИ РАН, 



Рецензии / Reviews 

309 

2023. 400 с.) // Имагология и компаративистика. 2024. № 21. С. 308–317. 

doi: 10.17223/24099554/21/16 

 

Review 

doi: 10.17223/24099554/21/16 
 

A new study of the cultural dialogue of Oscar Wilde  

and Russia (Book review: Kuznetsova, E.V. (ed.) (2023)  

O. Uayl’d i Rossiya: problemy poetiki i retseptsii  

[O. Wilde and Russia: Issues of poetics and reception].  

Moscow: IWL RAS) 

 

Viacheslav N. Krylov  
 

Kazan Federal University, Kazan, Russian Federation, krylov77@list.ru 

 

Abstract. A multi-author collection dedicated to the problems of Oscar 

Wilde’s reception in Russian culture is reviewed. The compositional and  

thematic integrity of the book is evaluated, as well as the scientific novelty  

of the worls included in the collection. It is concluded that the authors managed 

to convincingly show the socio-historical and cultural prerequisites for the 

 popularity of Wilde’s works in Russia, and to significantly clarify and expand 

the historical and literary facts of the functioning of the writer’s works in  

a foreign environment. 

Keywords: Оscar Wilde, poetics, reception, Russia, modernist literature, 

aestheticism 

 

For citation: Krylov, V.N. (2024) A new study of the cultural dialogue of Oscar 

Wilde and Russia (Book review: Kuznetsova, E.V. (ed.) (2023) O. Uayl’d i 

Rossiya: problemy poetiki i retseptsii [O. Wilde and Russia: Issues of poetics 

and reception]. Moscow: IWL RAS). Imagologiya i komparativistika – 

Imagology and Comparative Studies. 21. pp. 308–317. (In Russian). doi: 

10.17223/24099554/21/16 

 

Компаративные исследования рецепции англоязычной литературы 

пополнились коллективным трудом, подготовленным по итогам юби-

лейной конференции «“Жизнь – слишком важная вещь, чтобы рассуж-

дать о ней серьезно”: ирония, абсурд, парадокс в творчестве Оскара 

Уайльда (к 120-летию со дня смерти писателя»), состоявшейся  

3–4 сентября 2020 г. в ИМЛИ им. А.М. Горького РАН.  



Крылов В.Н. Новое исследование культурного диалога О. Уайльда и России  

310 

Рецензируемое исследование следует считать весьма своевремен-

ным, поскольку в области изучения типологических и контактных 

связей Уайльда с различными национальными литературами по-

прежнему актуальной и недостаточно изученной является сфера его 

взаимодействия с русской историей и культурой. Наиболее известным 

аспектом этого процесса выступает включенность личности и творче-

ства Уайльда в контекст русского модернизма. И здесь важно отметить, 

что тяготение русских литераторов к Уайльду было подготовлено  

благоприятной воспринимающей средой, необходимой для контакта  

с «почвой» рецепции, так как в русской литературной жизни конца 

1880-х – начала 1890-х гг. стали складываться предпосылки для вос-

приятия эстетических идей Уайльда; поворот в сторону интереса к во-

просам искусства обозначился не только появлением специальных  

художественно-эстетических изданий, но и некоторой терпимостью 

старшего поколения к различным мнениям и возможностью публика-

ций «молодых» на страницах традиционных «толстых журналов» (что, 

правда, не исключило ситуаций конфликтов «отцов» и «детей»). Даже 

«Вестник Европы» об О. Уайльде, вожде эстетизма, говорил доброже-

лательно и благосклонно, а журнал «Мир искусства» в конце XIX – 

начале XX в. вносил заметный вклад в пропаганду западноевропей-

ских эстетики и критики.  

Поэтому неудивительно, что книга эссеистики Уайльда «Замыслы» 

(“Intentions”) была даже больше оценена в России, чем у него на ро-

дине. История знакомства русских эстетов с эссеистикой Уайльда за-

мечательно передана в мемуарной книге С.К. Маковского «На Пар-

насе Серебряного века» (глава «Иннокентий Анненский – критик»): 

«В начале девяностых годов прошлого века наш “Летучий голландец” 

по Европам – Боборыкин, Петр Дмитриевич – привез в Петербург, 

среди прочих новинок, небольшую книжку (помню: переплет оливко-

вого цвета с тисненной золотом луковичкой в углу) – “Intentions” Ос-

кара Уайльда. Эти написанные с дерзкой независимостью и лукавым 

мастерством размышления, в форме диалогов, об искусстве и литера-

туре, в русском переводе вышли не так скоро, но томик Уайльда при-

надлежал к тому роду книг, что завоевывают внимание читателей и до 

прочтения двух-трех журнальных статей было довольно, чтобы автор 

этих диалогов и его парадоксальное эстетство вызвали всеобщий ин-

терес в литературных кругах <...>. Нельзя себе представить ничего 



Рецензии / Reviews 

311 

более противоположного отправным точкам зрения наших ревните-

лей научной объективности, критиков-общественников XIX века, чем 

этот уайльдовский критический субъективизм, да еще преподноси-

мый с высокомерной изысканностью и с таким пренебрежением к об-

щепризнанной морали и ко всему, казалось бы, давно установлен-

ному» [1. C.186–187]. 

Показательно и то, что первый номер важнейшего символистского 

журнала «Весы» (1904) открывался, наряду с программным манифе-

стом Брюсова (статьей «Ключи тайн»), статьей К. Бальмонта, напи-

санной в жанре литературного портрета, – «Поэзия Оскара Уайльда». 

В ней Бальмонт, сделавший исключительно много для популяризации 

Уайльда в России, дает оценку книги “Intentions”: «Оскар Уайльд 

написал гениальную книгу эстетических статей, Intentions, являющу-

юся евангелием эстетства». [2. C. 548] (курсив наш. – К.В.). 

Многие теоретические положения, отстаиваемые на раннем этапе 

развития русского модернизма Д.С. Мережковским, В.Я. Брюсовым, 

К.Д. Бальмонтом, Ф. Сологубом, перекликаются с уайльдовскими. 

Связь с его теорией критики прослеживается в выступлениях Эллиса, 

М. Ликиардопуло (переводчика произведений Уайльда и автора иссле-

дований о нем), М. Волошина, И. Анненского, Н. Абрамовича и др.  

Все эти достаточно хорошо известные факты, упомянутые нами, 

свидетельствуют об интенсивности и органичности вхождения Уайльда 

в эстетику русского модернизма, притягательности его эстетических 

идей для различных творческих слоев – от известных писателей до 

провинциальных литераторов. Нельзя в этой связи не упомянуть и об 

исследовании, непосредственно предшествовавшем проблематике ре-

цензируемой книги – статье Т.В. Павловой «Оскар Уайльд в русской 

литературе (конец XIX – начало XX в.)» [3]. Проследив историю 

«вхождения» Уайльда в русскую литературу и усвоение его тем, мо-

тивов, образов преимущественно модернистами, Т. В. Павлова косну-

лась не всех сторон этой многоаспектной проблемы. 

Дополнить, уточнить существующие представления о восприятии 

и интерпретации творчества Уайльда русскими читателями, взглянуть 

на его наследие с учетом последних данных о его биографии, литера-

турных и культурных связей и призван рецензируемый коллективный 

труд. Как справедливо отмечается во вступительной статье к сборнику 

редактора и составителя Е.В. Кузнецовой, «несмотря на проделанную 



Крылов В.Н. Новое исследование культурного диалога О. Уайльда и России  

312 

работу, процесс изучения “русского Уайльда”, а также особенностей 

его стиля и мировоззрения вряд ли можно считать завершенным. 

Научное осмысление наследия любой крупной фигуры в поле куль-

туры и литературы должно учитывать как знание неписаных художе-

ственных законов и социально-исторического контекста, повлияв-

ших на произведения этого автора, так и открывающиеся возможно-

сти применения новых научных методик и парадигм мышления,  

которые позволяют увидеть актуальные грани в текстах прошлого» 

[4. C. 17]. 

В сборнике пять разделов: «Поэтика и философия», «Взгляд на 

Россию в творчестве О. Уайльда», «О. Уайльд и русский модерн»,  

«О. Уайльд в культуре советской и постсоветской эпохи», «Западно-

европейская рецепция наследия О. Уайльда».  

Достоинством книги стало то, что авторы не ограничились лишь 

привычной и наиболее показательной для сравнительного исследова-

ния эпохой модерна, но и попытались – впервые в осмыслении «рус-

ского Уайльда» – с одной стороны, ввести контекст литературы XIX в. 

(причем довольно неожиданный, на первый взгляд), с другой – про-

длить вектор сравнения в советскую и постсоветскую эпохи.  

Сборник открывается интересной и почти по-уайльдовски пара-

доксальной статьей Т.А. Боборыкиной «Поэтика драматургии О. Уайль-

да и А. Островского: парадоксы сближения». Казалось бы, соотнесение 

поклонника «чистого искусства» и основателя русского националь-

ного театра, мастера изображения русского купечества видится невоз-

можным и даже странным. Но автор, открывая для читателя различ-

ные факты знакомства Островского с английской культурой (например, 

упоминая о тонких заметках Островского о романе Диккенса «Домби 

и сын»), виртуозно демонстрирует, как в творчестве этих писателей 

есть «метафизическое движение в сторону страны другого» [4. C. 26], 

выявляя важные точки пересечения их художественных ориентиров – 

Шекспир и Достоевский. Самым интересным в статье стало обнару-

жение еще одного общего произведения-посредника – малоизвестной 

ныне комедии А. Дюма-сына «Побочный сын», объясняющего вер-

бальные и сюжетные схождения комедии Островского «Без вины  

виноватые» и комедии Уайльда «Женщина, не стоящая внимания».  

В итоге выясняется, что в сближении Островского и Уайльда в самом 

деле не нужно видеть парадокса, в обеих комедиях «больше общего, 



Рецензии / Reviews 

313 

чем у каждой из них в отдельности по отношению к пьесе-предше-

ственнице» [4. C. 35].  

Частая проблема коллективных монографий заключается в том, 

что на деле они представляют собой не более чем сборники статей. 

Этот упрек нельзя предъявить рецензируемой книге: редактор-соста-

витель поступила честно, аннотируя ее именно как сборник статей. 

Однако перед нами углубленное исследование, обозначенное кон-

кретной темой – О. Уайльд и Россия: проблемы поэтики и рецепции, 

а его центральной задачей, как обозначено в аннотации, «является  

отношение писателя к России, ее литературе, философской и соци-

ально-политической мысли, а также способы и контексты осмысления 

его творчества в Российской империи, СССР и в постсоветской  

России».  

На деле же часть включенных в сборник работ, написанных авто-

ритетными знатоками творчества Уайльда и обладающих самостоя-

тельной научной ценностью, выпадает из заявленной темы (статьи  

Т.Г. Чесноковой «Метаморфозы традиции в творчестве О. Уайльда-

комедиографа: между комедией нравов и “хорошо сделанной пье-

сой”», О.М. Валовой «Молодость как категория уайльдовской фило-

софии нереального», Е.М. Белавиной «Оскар Уайльд и Марсель 

Пруст: от аудиального воображения к синестезии» и статьи послед-

него раздела «Западноевропейская рецепция наследия О. Уайльда»). 

Выделим, например, статью О.М. Валовой, где, пожалуй, впервые 

обоснована возможность рассматривать молодость как своеобразную 

категорию уайльдовской художественной философии. Данная катего-

рия описывается на материале критики, прозы и драматических  

произведений Уайльда. В статье прослежена безусловная связь «мо-

лодости» с тем фактом, что подавляющими героями его пьес всегда 

выступают молодые люди, а этот этап в жизни человека интересен пи-

сателю внутренней энергией, готовностью к авантюрам, к игре, эро-

тическим призывом, перспективой самореализации и тесной связью  

с искусством. Справедливости ради отметим также, что в упомянутой 

работе все же есть следы русской темы, так как автор обращается  

и к пьесе Уайльда «Вера, или Нигилисты».  

Но все же бо́льшая часть статей не отклоняется от заявленного  

в названии тематического вектора. Так, в статье Т.Н. Путинцевой 

«Фантазия О. Уайльда на русскую тему в английском стиле (“Вера, 



Крылов В.Н. Новое исследование культурного диалога О. Уайльда и России  

314 

или Нигилисты”)» дан обстоятельный анализ поэтики первой пьесы 

Уайльда, для которой автор взял сюжет о русских заговорщиках и 

анархистах, подсказанный чрезвычайной популярностью на Западе 

произведений русской классики, в том числе «Отцов и детей» Турге-

нева и «Бесов» Достоевского, с которыми Уайльд был знаком, отразив 

их восприятие в многочисленных пародийно-фарсовых аллюзиях на эти 

тексты. Убедительно показано, что первая пьеса Уайльда появляется как 

своеобразная иллюстрация того, «о чем он думал, читая произведения 

Достоевского и Тургенева, размышляя, как и многие его современники, 

о событиях завершающегося революционного XIX в.» [4. C. 115]. 

В насыщенной историко-литературными фактами и оперирующей 

множеством литературно-критических, философских источников ста-

тье Е.А. Марковой «Русские корни социальной философии О. Уайльда 

и ее восприятие в России начала ХХ в.» затронут вопрос воздействия 

анархизма П.А. Кропоткина на английского писателя, а также сделан 

вывод о возможном обратном влиянии. Подробно рассматривая от-

клики на эссе Уайльда «Душа человека при социализме» Н.А. Бердя-

ева, М.Л. Гофмана, С.Л. Франка, К.Д. Бальмонта, К.И. Чуковского,  

А. Белого, А.И. Тинякова, Ф.П. Шиллера и обсуждение эссе в романе 

М. Горького «Жизнь Клима Самгина», Е.А. Маркова доказывает, что 

социалистические взгляды Уайльда наибольший отклик, хотя и неод-

нозначный в дореволюционную и послереволюционную эпохи, об-

рели именно в России.  

Самый большой раздел книги посвящен рецепции Уайльда в эпоху 

Серебряного века. Не имея возможности в рамках рецензии остано-

виться на всех работах, обозначим контурно круг поставленных про-

блем. В статьях этого раздела прежде всего рассматриваются как из-

вестные, но показанные под новым углом зрения, так и малоизвестные 

страницы формирования уайльдовского мифа в культуре Серебряного 

века. Так, статьи В.В. Никульцевой «“Вселенец, заключенный в смо-

кинг дэнди…”: образ О. Уайльда в поэтической оценке Игоря-Севе-

рянина» и Е.В. Кузнецовой «“И афоризмы из Уайльда читаем, сидя на 

песке…”: поэтика афоризма и парадокса в творчестве И. Северянина», 

образуя некую дилогию, обращены к фигуре И. Северянина, «рус-

ского Оскара Уайльда». В.В. Никульцева провела тщательный линг-

вопоэтический анализ стихотворений Северянина, посвященных па-

мяти Уайльда, содержащих оценку жизни и творчества английского 



Рецензии / Reviews 

315 

писателя. Для Северянина, как утверждается в исследовании, до конца 

1910–х гг. Уайльд был «великим предшественником, образцом для 

подражания, учителем, культурным кодом, отчасти родственной ду-

шой и, наконец, загадкой XIX в.» [4. C. 195]. В статье Е.В. Кузнецовой 

рассмотрено влияние, оказанное Уайльдом на формирование иро-

нично-парадоксального стиля и жанра афоризма в творчестве И. Се-

верянина. При этом, как установлено в работе, сам образ страдающего 

английского денди, палача и жертвы высшего общества сложился  

у русского эгофутуриста во многом под влиянием критических статей 

Чуковского. Отметим очевидную историко-литературную ценность 

статьи М.В. Михайловой и С.М. Кудрицкой «О. Уайльд и А. Мирэ: 

творческие параллели», в которой обращено внимание на малоизвест-

ные рецензии забытой ныне писательницы начала XX в. А. Мирэ, где 

она дает собственное видение преступления, вины и наказания 

Уайльда, связанных с судебным процессом последних лет его жизни. 

Связь с уайльдовскими мотивами прослежена и в художественном 

творчестве писательницы. Замечательно и то, что составители вклю-

чили в Приложение подготовленные авторами статьи тексты двух ре-

цензий А. Мирэ. 

Несомненного внимания заслуживает и работа А.В. Филатова  

«О. Уайльд в жизни и творчестве Н.С. Гумилева», где виртуозно по-

казано, как рецепция Гумилева творчества и модели поведения 

Уайльда, начавшись еще в юности, в каком-то смысле предопределила 

его эстетические приоритеты на раннем этапе творчества и повлияла 

на формирование собственного литературного и социального имиджа. 

В статье обнаружено множество неожиданных фактов воздействия 

творчества английского писателя на поэзию и литературную критику 

Гумилева. Особо хотелось бы отметить подробный анализ известного 

стихотворения Гумилева «Портрет мужчины» с подзаголовком «кар-

тина в Лувре работы неизвестного». В этом демонически-заворажива-

ющем портрете прекрасного молодого человека с бездушными, пу-

стыми глазами, грешника и гедониста, не утратившего за многие годы 

своей красоты, но не способного сострадать и плакать, нельзя, по 

мысли исследователя, не увидеть связи с героем самого знаменитого 

произведения Уайльда – романа «Портрет Дориана Грея».  

Дополняют картину русской рецепции Уайльда исследования об 

особенностях присутствия личности Уайльда в круге чтения и куль-



Крылов В.Н. Новое исследование культурного диалога О. Уайльда и России  

316 

турном сознании читателя и зрителя советской и постсоветской эпохи. 

В статье С.Н. Морозовой и Е.В. Кузнецовой «О. Уайльд в критическом 

осмыслении К. Чуковского: история и эволюция» анализируется 

роль критика в создании образа Уайльда на протяжении длительно 

времени – от дореволюционных лет до 1966 г. Надо отметить, что 

Чуковский вообще присутствует так или иначе в каждой статье сбор-

ника, выполняя функцию одной из скреп между отдельными иссле-

дованиями. 

Я.Д. Чечнев в статье «Фигура О. Уайльда в советском культурном 

сознании 1920–1930-х гг.» обстоятельно показывает, что на протяже-

нии двух десятилетий после утверждения советской власти имя 

Уайльда все еще было актуальным в культурном сознании советского 

общества, но в начале 1930-х гг. подверглось табуированию. С тех 

пор эстетическая система писателя практически до оттепели интер-

претировалась как «буржуазная», «декадентская», «идеологически 

враждебная», «оторванная от жизни» и т.д. Богатый фактический ма-

териал жизни уайльдовского наследия в 1960-е и 1990–2010-е гг. кон-

цептуально осмыслен в статьях М.А. Родиной «Сопоставительный 

анализ рассказа О. Уайльда “Кентервильское привидение» и одно-

именного советского мультфильма”, Е.В. Шахматовой «Драматургия 

О. Уайльда на сцене московских театров постсоветского периода 

(1990–2020 гг.)». 

Рецензируемое издание, таким образом, выходит за рамки обыч-

ного сборника статей «по итогам конференции». Перед нами предста-

ет, несмотря на высказанное замечание, концептуально продуманное 

коллективное исследование функционирования творчества писателя  

в инонациональной среде. Авторам удалось убедительно показать об-

щественно-исторические и культурные предпосылки популярности 

творчества Уайльда в России, «приливы» и «отливы» читательского 

интереса к нему. Статьи, собранные в книге, позволяют представить 

многогранный образ Уайльда в русской культуре. Без сомнения, ре-

цензируемый сборник, тщательно отредактированный, каждая статья 

которого сопровождается всем необходимым набором наукометриче-

ских показателей, займет свое достойное место ряду компаративных 

и кросс-культурных исследований, посвященных рецепции знамени-

того английского писателя.  



Рецензии / Reviews 

317 

Список источников 

 

1. Маковский С.К. На Парнасе Серебряного века. М. : XXI век – Согласие, 

2000. 560 с. 

2. Бальмонт К.Д. Избранное : стихотворения, переводы, статьи. М. : Правда, 

1990. 608 с. 

3. Павлова Т.В. Оскар Уайльд в русской литературе (конец XIX – начало 

XX в.) // На рубеже XIX и XX веков. Из истории международных связей русской 

литературы. Л. : Наука, 1991. С. 77–128.  

4. О. Уайльд и Россия: проблемы поэтики и рецепции / ред.-сост. Е.В. Кузне-

цова. М. : ИМЛИ РАН, 2023. 400 с. 

 

References 

 

1. Makovskiy, S.K. (2000) Na Parnase Serebryanogo veka [On Parnassus of the 

Silver Age]. Moscow: XXI vek – Soglasie. 

2. Bal’mont, K.D. (1990) Izbrannoe: Stikhotvoreniya. Perevody. Stat’i [Selected 

works: Poems. Translations. Articles]. Moscow: Pravda. 

3. Pavlova, T.V. (1991) Oskar Uayl’d v russkoy literature (konets XIX – nachalo 

XX v.) [Oscar Wilde in Russian literature (late 19th – early 20th centuries)].  

In: Levin, Yu.D. (ed.) Na rubezhe XIX i XX vekov. Iz istorii mezhdunarodnykh svyazey 

russkoy literatury [At the turn of the 20th century. From the history of international 

relations of Russian literature]. Leningrad: Nauka. pp. 77–128.  

4. Kuznetsova, E.V. (ed.) (2023) O. Uayl’d i Rossiya: problemy poetiki i retseptsii 

[O. Wilde and Russia: Issues of poetics and reception]. Moscow: IWL RAS. 

 

Информация об авторе: 

Крылов В.Н. – д-р филол. наук, профессор кафедры русской литературы и мето-

дики ее преподавания Казанского федерального университета (Казань, Россия). 

E-mail: krylov77@list.ru 

 

Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 

 

Information about the author: 

V.N. Krylov, Dr. Sci. (Philology), professor, Kazan Federal University (Kazan,  

Russian Federation). E-mail: krylov77@list.ru 

 

The author declares no conflicts of interests. 

 

Статья принята к публикации 24.01.2024. 

 

The article was accepted for publication 24.01.2024. 



Имагология и компаративистика. 2024. № 21. С. 318–329 

Imagology and Comparative Studies. 2024. 21. pp. 318–329 

© В.С. Киселев, 2024 

 

 
Рецензия 

УДК 821.161.1 

doi: 10.17223/24099554/21/17 

 

В плену баллады (Рецензия на книгу: Анисимов К.В., 

Анисимова Е.Е. Очерки теории и истории русской  

баллады. Жанрологическое исследование. Красноярск: 

Сиб. федер. ун-т, 2023. 312 с.) 

 

Виталий Сергеевич Киселев 

 
Томский государственный университет, Томск, Россия, kv-uliss@mail.ru 

 
Аннотация. Рассматривается 

исследовательская концепция мо-

нографии К.В. и Е.Е. Анисимовых 

«Очерки теории и истории рус-

ской баллады». Акцентируется 

внимание на оригинальных теоре-

тико-методологических подходах 

к анализу жанровой поэтики бал-

лады. Оценивается новизна в ре-

конструкции жанровой истории 

русской баллады от В.А. Жуков-

ского до произведений позднего 

советского времени. Отмечается 

разнообразие выявленных жанро-

вых вариантов баллады при сохра-

нении аргументированно опреде-

ленного трансисторического жан-

рового ядра. 

Ключевые слова: жанрология, 

историческая поэтика русской ли-

тературы, баллада, В.А. Жуков-

ский, А.Н. Муравьев, П.В. Киреевский, А.А. Фет, А.К. Толстой, И.А. Бу-

нин, Н.А. Заболоцкий, Б.А. Слуцкий, В.Я. Брюсов, Л.Н. Мартынов,  

В.Ф. Ходасевич, С.Я. Маршак, И.Л. Сельвинский, С.А. Васильев,  

С.П. Щипачев, С.Ю. Куняев 



Рецензии / Reviews 

319 

Для цитирования: Киселев В.С. В плену баллады (Рецензия на книгу: 

Анисимов К.В., Анисимова Е.Е. Очерки теории и истории русской  

баллады. Жанрологическое исследование. Красноярск: Сиб. федер. ун-т, 

2023. 312 с.) // Имагология и компаративистика. 2024. № 21. С. 318–329. 

doi: 10.17223/24099554/21/17 

 
Review 

doi: 10.17223/24099554/21/17 

 

Captivated by the ballad (Book review: Anisimov, K.V.  

& Anisimova, E.E. (2023) Ocherki teorii i istorii  

russkoy ballady. Zhanrologicheskoe issledovanie  

[Essays on the theory and history of Russian ballads.  

Genre research]. Krasnoyarsk: Siberian Federal University) 

 

Vitaly S. Kiselev 

 
Tomsk State University, Tomsk, Russian Federation, kv-uliss@mail.ru 

 
Abstract. The research concept of the monograph by Konstantin Anisimov 

and Evgeniya Anisimova Essays on the Theory and History of Russian Ballads. 

Genre Research is considered. Attention is focused on original theoretical and 

methodological approaches to the analysis of the genre poetics of the ballad. 

The novelty in the reconstruction of the genre history of the Russian ballad from 

Vasily Zhukovsky’s ballads to works of the late Soviet era is evaluated.  

The diversity of identified genre variants of the ballad, with a well-argued 

transhistorical genre core preserved, is noted. 

Keywords: genre research, historical poetics of Russian literature, ballad, 

V.A. Zhukovsky, A.N. Muravyov, P.V. Kireevsky, A.A. Fet, A.K. Tolstoy,  

I.A. Bunin, N.A. Zabolotsky, B.A. Slutsky, V.Ya. Bryusov, L.N. Martynov, 

V.F. Khodasevich, S.Ya. Marshak, I.L. Selvinsky, S.A. Vasiliev, S.P. Shchipachev, 

S.Yu. Kunyaev 

 
For citation: Kiselev, V.S. (2024) Captivated by the ballad (Book review: Ani-

simov, K.V. & Anisimova, E.E. (2023) Ocherki teorii i istorii russkoy ballady. 

Zhanrologicheskoe issledovanie [Essays on the theory and history of Russian 

ballads. Genre research]. Krasnoyarsk: Siberian Federal University). Imagologiya 

i komparativistika – Imagology and Comparative Studies. 21. pp. 318–329.  

(In Russian). doi: 10.17223/24099554/21/17 



Киселев В.С. В плену баллады  

320 

Название рецензируемой монографии сугубо традиционно и отсы-

лает к почтенной в отечественном и мировом литературоведении  

традиции жанрологических изучений, обзоров теории и истории 

определенного жанра. Академичность формулировки, однако, скры-

вает за собой амбициозную задачу предложить оригинальную оптику 

в видении как своего непосредственного предмета – русской баллады 

XIX–XX веков, так и ряда особенностей исторического существова-

ния жанра в целом. В этом отношении монография уподобляется ла-

боратории, где посредством ряда опытов / очерков реконструируется 

поэтика сложного жанрового организма, умеющего приспособиться  

к запросам очень разных эпох. Книга оправданно концептуальна, она 

не погружает читателя в подробную эмпирику жанровой эволюции 

баллады, благо она уже достаточно хорошо изучена, а стремится про-

демонстрировать ее ключевые узлы. Между тем не является моногра-

фия и прямолинейной проекцией теоретической конструкции на ис-

торический материал, напротив, ее отличает повышенная чуткость  

к авторской оригинальности, поэтической органике, к своеобразию 

текста и контекста.  

Подобная продуманная архитектоника, в рамках которой отдель-

ные очерки складываются в цельную панораму жанрового развития, 

хорошо соответствует специфике русской баллады. Сложившись и за-

няв важное место в литературе эпохи Жуковского и Пушкина, впо-

следствии она становится вполне локальным явлением, актуализиру-

ющимся, тем не менее, с завидной регулярностью, причем обычно  

в периоды эстетических или исторических сломов. Понять, почему 

так происходит, в чем заключается мировоззренческая и художе-

ственная привлекательность этого старого жанра, – задача сложная и 

подразумевающая в том числе методологические новации. И в этом 

плане баллада как компактная жанровая структура, достаточно легко 

опознаваемая в различиях авторских вариантов, обладает особой при-

влекательностью для анализа. 

С выявления жанрового ядра и начинается монография, в дальней-

шем перерастая в историческое расследование с элементами едва ли 

не детективной занимательности. Обращает на себя внимание стрем-

ление авторов в теоретическом экскурсе уйти от понимания жанра как 

фиксированного набора тех или иных приемов и сместить внимание 

на функциональный аспект. Принципиальной основой здесь выступает 



Рецензии / Reviews 

321 

гипотеза об обязательности для национального канона баллады трех 

функций / ролей: «1. Сила универсального Миропорядка. 2. Связан-

ный с этой силой подвижный герой, топографически и / или символи-

чески принадлежащий “иному миру” и – часто, но не всегда – забира-

ющий кого-то из мира “здешнего”. 3. Герой, делающий роковой  

выбор. Динамика сюжета сообщается балладе персонажем, располо-

женным на третьей ролевой позиции: его выбор запускает в действие 

до поры сокрытые силы Провидения, включая и типового для бал-

лады “жениха-мертвеца”» [1. С. 44].  

Эта система позиций выявляется на материале баллад В.А. Жуков-

ского, определивших, по вполне справедливому мнению авторов, 

лицо жанра в русской литературе, но в следующих разделах плодо-

творно проецируется на произведения широкого круга поэтов более 

поздних эпох, что позволяет обнаружить в их балладах семантические 

интенции, трудно опознаваемые при иной, более традиционной оп-

тике рассмотрения. Особо заметим, что трехфункциональная основа 

русской баллады определяется в монографии сугубо как категория ис-

торической поэтики и случай очень частный, обеспечивший жанру 

узнаваемость и самотождественность в последующие эпохи. Баллада 

действительно стала одним из немногих «твердых» жанров русской 

словесности Нового времени, что подталкивает в том числе к спеку-

ляциям историко-мировоззренческого плана: актуальность баллады 

обеспечивается в отечественном культурном сознании XIX–XXI вв. 

архаичным и, тем не менее, устойчивым представлением о непреодоли-

мой влиятельности «силы универсального Миропорядка», деперсона-

лизированного, коллективистского, эссенциалистского представления, 

иногда привлекательного, иногда ужасного, но неизменно проблема-

тизирующего личную свободу. 

Приоритет функции над содержательным аспектом позволяет вы-

строить в монографии очень последовательную и аргументирован-

ную типологию баллад В.А. Жуковского, объяснив все случаи, когда 

ролевое задание неочевидно воплощается в том или ином персонаже, 

в том числе переносится на предмет или природное явление (эолова 

арфа, перстень, журавли, мыши), или совмещается с другим заданием 

(Лесной царь как подвижный герой и сила нового Миропорядка), или 

приобретает иной ценностный модус (баллады с благополучным фи-

налом). Пестрота и романтическая экзотичность баллад В.А. Жуков-



Киселев В.С. В плену баллады  

322 

ского, казалось бы, столь далеких от повседневной реальности, в ходе 

подобного анализа становятся лишь покровом подспудной телеоло-

гии онтологического, мирозиждительного свойства, что позволяет им 

быть орудием исторических прозрений, а поэту-певцу – и как герою, 

и как действительному автору – возвышаться до статуса пророка. 

Другие приметы русского балладного канона, выделенные в моно-

графии на материале кратких баллад В.А. Жуковского (однособытий-

ность, симметрия персонажей и действия, редукция диалога и сжатие 

хронотопа, мотив воды и тема памяти), лишь нарративно воплощают 

функциональную основу жанра, так же как и разнообразные мотив-

ные элементы, организующие семантическую ткань конкретного бал-

ладного текста. 

Имманентный анализ жанровой поэтики, приведший к чрезвы-

чайно интересным теоретическим выводам, является в книге только 

отправным моментом для серии исторических экскурсов, в ходе кото-

рых решается не менее важная задача, также имеющая теоретическое 

значение: каким образом тот или иной жанр участвует в конструиро-

вании идеологии эпохи, причем не в плане озвучивания каких-то кон-

цепций или подбора подходящих персонажей и сюжетов, а своей  

поэтикой. В случае баллады выявление подобного аспекта проведено 

авторами исключительно в рамках методологии исторической поэ-

тики. Очевидно, что это сознательная установка, поскольку материал 

XIX–XX вв. от В.А. Жуковского до Б.А. Слуцкого позволял сосредо-

точится и на прямых политических аллюзиях, на вскрытии ближай-

шего идеологического контекста балладных сюжетов – прием, доста-

точно часто использующийся. В монографии, однако, подобных  

эпизодов практически нет. Функциональное миромоделирующее 

ядро баллады, ее подспудная телеология, по-новому раскрывающиеся 

в определенной исторической, идеологической или индивидуально-

биографической ситуации, – вот приоритетный предмет интереса. 

В разделе, посвященном В.А. Жуковскому, контекстом историче-

ского становления баллады выступила наполеоновская и посленапо-

леоновская эпоха с ее коллизией легитимности. С опорой на истори-

ческие труды и свидетельства современников авторы демонстрируют 

русскую рецепцию Наполеона как самозванца, которому в системе 

балладных ролей потенциально можно было присвоить любую из 

трех функций – создателя ложного миропорядка, подвижного героя-



Рецензии / Reviews 

323 

соблазнителя, субъекта рокового выбора. В.А. Жуковский, однако, 

напрямую воспользовался этой возможностью только в своем позд-

нем творчестве, в «Ночном смотре», а в целом пошел по пути интер-

ференции мотивов, когда в балладах актуализировалась роль героя-

самозванца, лишь типологически восходящая к образу французского 

императора, а балладные поэтические формулы проникали в стихо-

творения исторического содержания. С чрезвычайной тонкостью ав-

торы выявляют растворенные в исторической семантике балладные 

элементы в «Песни барда над гробом славян-победителей», «Певце  

во стане русских воинов», «Вождю победителей», «Императору Алек-

сандру». Менее подробно, но вполне аргументированно обозначены 

и автопсихологические истоки самозванческого сюжета у В.А. Жу-

ковского, связанные как с происхождением (незаконный сын), так и  

с «незаконной» любовью, их проекции в балладный мир, и, что осо-

бенно интересно, обратные проекции балладных формул в стихотво-

рения других жанров («К Екатерине Афанасьевне Протасовой»,  

«К А.И.П.», «Пловец»). Эта лишь обозначенная в монографии тема 

напрашивается на продолжение в контексте как жизненной филосо-

фии В.А. Жуковского, так и интерференции балладных мотивов в его 

лирике. 

Узловым моментом следующего раздела выступила визуальность 

баллад В.А. Жуковского и ее рецепция в последующей традиции. 

Трудно не согласиться с тем, что именно прозрение, узнавание геро-

ями ужасающего внешнего облика пришельца из потустороннего 

мира было одним из важнейших эмоционально-рецептивных орудий 

жанра. Эта ситуация спадания покровов, имеющая, как демонстри-

руют авторы, параллели в европейской литературной балладе, будучи 

перенесена из автономного художественного мира в пространство  

исторических и социальных проекций, обнаруживает высокую вос-

требованность. Создатели монографии выстраивают пунктирную,  

но очень выразительную линию наследования приема в балладах  

А.К. Толстого («Змей Тугарин», «Сватовство»), где он становится вы-

разителем исторической концепции и погружается в контекст визу-

ального конструирования расовых примет (азиатское-европейское), 

Я.П. Полонского («Миазм»), когда в роли жуткого пришельца высту-

пает умерший рабочий, осуществляющий социально-историческую 

месть, Н.С. Гумилева («Мужик»), здесь визуальные отсылки насы-



Киселев В.С. В плену баллады  

324 

щаются политическими коннотациями. Можно, вероятно, спорить, 

насколько частотен для русской баллады второй половины XIX – XX в. 

мотив прозрения ужасного облика, расширяется или сужается в ней 

поле визуализации, тут возможно привлечение дополнительного ма-

териала, но монография, несомненно, доказывает его важность для 

конструирования историко-политического воображаемого. 

От исследования отдельного приема в следующем разделе авторы 

обращаются к проблеме моделирования в романтической балладе 

национальной истории. В.А. Жуковский свои исторические баллады 

строил на сюжетах европейских, и в первой трети XIX в. образцов 

освоения жанром сюжетов российского прошлого можно найти лишь 

единицы. «Ермак» А.Н. Муравьева в этом плане оказывается весьма 

репрезентативен. Как часто бывает у поэтов скромного дарования, их 

творчество сильно зависит от контекста – и он насыщенно сопровож-

дает анализ «Ермака», позволяя очертить круг непосредственных 

(«История государства Российского» Н.М. Карамзина) и отдаленных 

источников («История Сибирская» С.У. Ремезова) и художественных 

параллелей («Ермак» И.И. Дмитриева, «Смерть Ермака» К.Ф. Рылеева). 

С учетом общего влияния на автора балладной традиции В.А. Жуков-

ского и уже сложившейся в культурном сознании «потусторонней» 

имагологии Сибири (окраина, холод, дикие племена, ссылка) превра-

щение Ермака под пером А.Н. Муравьева в балладного героя стано-

вится предсказуемым. Анализ баллады показывает, насколько органич-

ным для нее является трехфункциональная архитектоника, в рамках 

которой Ермак выступает подвижным героем, выходцем из инфер-

нального мира, не только взламывающим лед Иртыша и угрожающим 

Путнику и Остяку, но и на более глубоком уровне становящимся  

воплощением Истории, которая вторгается в застывшее мифологиче-

ское пространство Сибири. Балладная демонизация Ермака, произве-

денная А.Н. Муравьевым, порождала интересную альтернативу,  

дополняющую традиционную в имперской культурной памяти геро-

изацию или трагедийность образа завоевателя-колонизатора. 

Казалось бы, после В.А. Жуковского непосредственная роль бал-

лады в русской литературе существенно ослабела, но жанровая па-

мять оказалась настолько сильна, что начала не только продуцировать 

новые версии, но и оказывать воздействие на конструирование наци-

онального культурного воображаемого, что, безусловно, питалось все 



Рецензии / Reviews 

325 

возраставшими запросами нациестроительства. Крайне интересным  

в этом плане выступает реконструируемый в монографии сюжет «изоб-

ретения» русской фольклорной баллады, во многом происходивший 

по лекалам литературного жанра. Погружение в творческую лабора-

торию П.В. Киреевского, в его архивные материалы помогает просле-

дить, как происходят отбор прежде не маркированных фольклорных 

текстов, не имеющих фантастического или исторического содержа-

ния, свойственного литературной балладе, и их выделение в особую 

группу. И здесь вновь плодотворность доказывает гипотеза о трехро-

левой функциональной основе жанра: именно она задала рамки для 

«конструирования» фольклорной баллады. Ситуация двойничества  

и подмены истинного ложным в оболочке кровавых семейно-любов-

ных историй выступила основой народной версии, где миропорядок 

оказывался нарушен действиями амбивалентного героя. Тонкий ана-

лиз мотивного строя текстов, их сюжетно-персонажной архитекто-

ники, сопоставления с внешне схожими положениями в русских бы-

линах делают наблюдения этого раздела глубоко доказательными  

и вносящими ценный вклад в изучение исторической поэтики фольк-

лорной баллады. 

Следующий блок монографии из двух разделов о балладах  

А.А. Фета и А.К. Толстого обращает наше внимание на типологиче-

скую развилку в развитии жанра, порождаемую либо уходом от исто-

рического контекста, либо всецелым погружением в него. Раздел  

об А.А. Фете имеет почти детективный интерес, не просто анализируя 

способы лиризации и психологизации баллады, но и отвечая на во-

прос об экзистенциальных истоках этих новаций, схожих с автопси-

хологической коллизией легитимности В.А. Жуковского, однако до-

стигающих гораздо большей остроты и трагичности. Прослеженные 

параллели сюжетов Жуковского / Фета о тайной связи и о судьбе ре-

бенка выразительно демонстрируют, что у последнего миропорядок 

необратимо разрушен и лирический герой испытывает смятение и страх 

от неотвратимых, но лишь смутно постигаемых последствий им са-

мим или другими совершенных поступков. Подобное экзистенциаль-

ное самоощущение определяет выявляемые в анализе черты фетов-

ской поэтики жанра (диалогизация, бессобытийность, лаконичность, 

детализация), причем отмечаемая авторами монографии сюжетная 

аисторичность баллад на другом уровне может рассматриваться как 



Киселев В.С. В плену баллады  

326 

особый ракурс художественной реакции на историю – через сознание 

современника, его пронизанную нерефлексируемым балладным ужа-

сом психологию. 

Противоположный вектор – рационализацию, концептуальное ху-

дожественное овладение историей – демонстрирует балладное твор-

чество А.К. Толстого, выступающее благодатным материалом для 

темы взаимодействия литературы и идеологии. Позицию поэта ав-

торы монографии оправданно рассматривают на фоне нациестрои-

тельных полемик середины XIX в. об истоках российской государ-

ственности. Поглощение и разрушение наследия европейской Киев-

ской Руси азиатской Московской Русью выступает у А.К. Толстого не 

только идеологическим ответом на споры, но и истоком балладного 

сюжетостроения. Жанровая схема, как показывает выстроенная в раз-

деле типология, разворачивается поэтом либо в сторону легитимации 

европейского миропорядка, либо делегитимации московско-азиатского, 

мыслящегося аналогом инфернального пришельца. Ясность и рацио-

нальность исторической баллады А.К. Толстого выступает зримой анти-

тезой лирических полунамеков персоналистичных баллад А.А. Фета. 

Литература XX в. ставит перед исследователем баллады сложные 

задачи, во многом связанные с глубокой трансформацией или раство-

рением жанровых элементов в иных художественных системах. Опо-

знание и выявление этого балладного субстрата в неотрадиционалист-

ской и авангардистской версии – предмет двух следующих параграфов 

монографии. И вновь свою плодотворность здесь доказывает гипотеза 

о функциональной основе жанра, позволяющая даже при анализе тек-

ста иной природы, как повесть И.А. Бунина «Суходол», не уйти на 

уровень частных аллюзий. Знаменательно, что точки пересечения по-

этики повести и баллады удается найти опять-таки с учетом историко-

идеологической концепции писателя, его видения национального 

единства и судеб со- и противопоставленных в его рамках социальных 

слоев. Прошлое, самозванно врывающееся в настоящее и захватыва-

ющее в свою орбиту и господ, и крестьян, провоцирующее странные 

гибридные союзы, сдвигающее Суходол в лиминальное простран-

ство, открытое для вторжения чужаков, социальных или этнических, 

подпитывающее иссушающий жар страстей, становится источником 

балладной поэтики – в ее контрасте с параллельным субстратом идил-

лии и элегии. Отголоски баллады выявляются авторами едва ли не на 



Рецензии / Reviews 

327 

всех уровнях произведения: в повествовании, тонко интерпретируе-

мой системе мотивов, характерологии, сюжетных положениях. 

Многообразности художественной интеграции балладных элементов, 

которую демонстрирует неотрадиционалистское бунинское творчество, 

во многом противостоит внешне переусложненная, но семантически 

однолинейная рецепция авангарда – в виде «Баллады Жуковского» 

Н.А. Заболоцкого. В ней поэт оперирует уже не столько с жизнеспо-

собной жанровой моделью, сколько с ее обломками, выстроенными  

в абсурдистский коллаж. Для разгадки текста-ребуса авторы привле-

кают необходимый контекст как в плане творческих интересов  

Н.А. Заболоцкого, так и мотивного сюжета сборника «Арарат» (все-

мирный потоп и рождение нового мира), но подлинным ключом для 

дешифровки становится трехфункциональная схема, фрагментарные 

проекции которой обнаруживаются в персонажах «Баллады Жуков-

ского», а на нее нанизываются другие мотивные переклички (вода, 

утопленник и др.). Вероятно, именно герметичность стихотворения не 

позволила его каким-то образом вывести в историко-идеологическое 

поле, что составляет сквозную установку монографии. 

Последнее, впрочем, в полной мере компенсируется завершающими 

разделами, где рецепция балладной поэтики советскими авторами глу-

боко определяется идеологической рефлексией. Книгу, однако, отли-

чает предельное внимание к индивидуальной мировоззренческой пози-

ции, как при интерпретации «Баллады о догматике» Б.А. Слуцкого. 

Подлинный смысл этого произведения, внешне, казалось бы, неслож-

ного, открывается только при учете многих факторов: соотнесения  

с военной ситуацией 1944–1945 гг., потребовавшего привлечения парал-

лелей в мемуарной прозе поэта («Записки о войне»), вскрытия мерцаю-

щих смыслов, вкладываемых автором в важные для баллады концепты 

(«порядок» как идиллическое, сатирическое и онтологическое явление), 

определения общих векторов мировоззрения и поэтики Б.А. Слуцкого, 

по справедливому мнению создателей монографии, заключающихся  

в «острой проблематизации, логика которой препятствовала как рас-, так 

и самоотождествлению субъекта с намечаемыми поэтом полюсами». 

Собственно анализ «Баллады о догматике» показывает, насколько 

трансформируется поэтом функциональная основа баллады, каждая из 

ролей которой (миропорядок, подвижный герой, субъект выбора) глу-

боко проблематизируется, не давая читателю однозначного ответа. 



Киселев В.С. В плену баллады  

328 

В завершающем параграфе авторы обращаются к коллективным 

коммеморативным практикам, инициируемым потребностями нацие- 

или империостроительства и актуализирующим балладные сюжеты 

вторжения мертвого прошлого (мавзолей, памятник / могила неиз-

вестного солдата) в живое историческое настоящее. Начав с рекон-

струкции балладного компонента в стихотворениях В.Я. Брюсова и 

Л.Н. Мартынова о гипсовых слепках тел, погребенных под пеплом  

в Помпеях, создатели монографии находят им параллель в монумен-

тах неизвестному солдату, реальное тело превращающих в коллектив-

ный символ, что становится темой стихотворения В.Ф. Ходасевича. 

Еще одним символом подобного плана выступает ленинский мавзо-

лей и культ Ленина как одновременно мертвого и живого – отчетливо 

балладный образ. Стихотворения С. Маршака, И. Сельвинского,  

С. Васильева, С. Щипачева, Б. Слуцкого позволяют проследить, как 

трансформируется в подобных текстах об оживающих мертвецах / 

статуях балладная функциональная основа. Кодой здесь выступает 

«Последний парад» С. Куняева, стихотворение 1991 г., воскрешаю-

щее призраки Парада Победы 24 июня 1945 г. 

Выстроенный в монографии столь плотный и непрерывный исто-

рический ряд – от наполеоновских войн до крушения СССР – не 

только демонстрирует плодотворность предлагаемой методологии 

жанрового анализа, когда функциональная основа, телеология жанра 

актуализируется историко-идеологическими запросами эпохи, но и 

задает определенный ракурс видения самой русской литературы, 

находящейся в плену баллады, в состоянии повышенной чуткости –  

и беззащитности – перед вторжением очередной силы, пытающейся 

утвердить свой миропорядок. 
 

Список источников 

 

1. Анисимов К.В., Анисимова Е.Е. Очерки теории и истории русской баллады. 

Жанрологическое исследование. Красноярск : Сиб. федер. ун-т, 2023. 312 с. 

 

References 
 

1. Anisimov, K.V. & Anisimova, E.E. (2023) Ocherki teorii i istorii russkoy 

ballady. Zhanrologicheskoe issledovanie [Essays on the theory and history of Russian 

ballads. Genre research]. Krasnoyarsk: Siberian Federal University. 



Рецензии / Reviews 

329 

Информация об авторе: 

Киселев В.С. – д-р филол. наук, заведующий кафедрой русской и зарубежной 

литературы Томского государственного университета (Томск, Россия). E-mail: 

kv-uliss@mail.ru 

 

Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 

 

Information about the author: 

V.S. Kiselev, Dr. Sci. (Philology), head of the Department of Russian and Foreign Lite-

rature, Tomsk State University (Tomsk, Russian Federation). E-mail: kv-uliss@mail.ru 

 

The author declares no conflicts of interests. 

 

Статья принята к публикации 24.01.2024. 

 

The article was accepted for publication 24.01.2024. 

 

 

 



Правила оформления статей 

330 

ПРАВИЛА ОФОРМЛЕНИЯ СТАТЕЙ 

В НАУЧНЫЙ ЖУРНАЛ «ИМАГОЛОГИЯ И КОМПАРАТИВИСТИКА» 

 

Редакция принимает статьи, набранные в текстовом редакторе Word. Статьи 

должны быть представлены в электронном и в распечатанном виде (формат A4). Ил-

люстрации (рисунки, таблицы, графики, диаграммы и т.п.) дополнительно предостав-

ляются в отдельных файлах, вложенных в авторскую электронную папку. 

Все рисунки выполняются только в черно-белой гамме, полноцветные иллюстра-

ции не допускаются. 

В начале статьи указывается номер по Универсальной десятичной классификации 

(УДК), приводятся (каждый раз с новой строки):  

инициалы и фамилия автора; 

название статьи (строчными буквами, например: Идеологический контекст «Со-

брания стихотворений, относящихся к незабвенному 1812 году»); 

ее краткая аннотация (500 знаков), которая выделяется курсивом и отделяется от 

текста статьи пропуском строки;  

ключевые слова (3–5). 

Текст набирается шрифтами Times New Roman, размер шрифта – 14 кеглей, меж-

строчный интервал – полуторный, поля (все) – 1,5 см, абзацный отступ – 0,5 см. 

При использовании дополнительных шрифтов при наборе статьи такие шрифты 

должны быть представлены в редакцию в авторской электронной папке. 

Нумерация страниц сплошная, с 1-й страницы, внизу по центру. Ссылки на ис-

пользованные источники приводятся после цитаты в квадратных скобках с указанием 

порядкового номера источника цитирования, тома и страницы, например: [1. Т. 2. 

С. 25]. Список литературы располагается после текста статьи, нумеруется (начиная  

с первого номера), предваряется заголовком «Список источников» и оформляется  

в порядке упоминания или цитирования в тексте статьи (не в алфавитном порядке!). 

Под одним номером допустимо приводить только один источник. Обязательно указа-

ние количества страниц в используемых источниках. 

Примечания оформляются в виде постраничных сносок. Если в примечаниях при-

сутствуют ссылки на используемую литературу, номер этих источников в списке ли-

тературы должен быть соотнесен с нумерацией источников в основном тексте статьи, 

после которых (перед которыми) вставлено примечание со ссылкой на источник. При-

меры оформления можно посмотреть на сайте журнала (http://journals.tsu.ru/imago/)  

в разделе «Архив». 

Двумя отдельными файлами (а также в виде распечаток) обязательно предостав-

ляются: 

Англоязычный блок 

английский вариант инициалов и фамилии автора; 

перевод названия своей организации; 

перевод названия статьи (например: Ideological context of «Collection of Poems  

Relating to the Unforgettable 1812»); 

автореферат статьи на английском языке (2500–3000 печатных знаков, включая 

пробелы) и исходный текст автореферата на русском языке; 

перевод ключевых слов на английский язык. 



Рецензии / Reviews 

331 

Сведения об авторе по форме: 

фамилия, имя, отчество (полностью); 

ученая степень, ученое звание; 

должность и место работы / учебы (кафедра / лаборатория / сектор, факультет / 

институт, вуз / НИИ и т.д.) без сокращений, например: КИСЕЛЕВ Виталий Сергее-

вич – д-р филол. наук, профессор кафедры русской и зарубежной литературы Том-

ского государственного университета. E-mail: kv-uliss@mail.ru 

Кроме того, отдельно в том же файле указываются: 

Ф.И.О., должность и место работы научного руководителя (для студентов, аспи-

рантов и соискателей); 

специальность (название и номер по классификации ВАК); 

телефоны (рабочий, сотовый). 

Статья и сведения об авторе заверяются подписью автора (и научного руководителя – 

в случае, если автор не имеет ученой степени). 

Всего оформляется и подается три электронных и бумажных документа: 

текст статьи с аннотацией на русском языке; 

английский вариант имени и фамилии автора, названия своей организации; перевод 

названия статьи и ключевых слов; автореферат статьи на английском языке (2 500–3 000 

печатных знаков; включая пробелы) и исходный текст автореферата на русском языке; 

сведения об авторе. 

Файлы, представляемые в редакцию, должны быть поименованы по фамилии ав-

тора в латинской графике (например: Ivanov1.doc, Ivanov2.doc, Ivanov3.doc) и вло-

жены в папку, названную аналогично (например, Ivanov). При передаче электронной 

папки обязательно использование архиваторов WinZip или WinRar (например, 

Ivanov.zip или Ivanov.rar). 

Авторы должны представить в редакцию заполненный бланк, в котором указыва-

ется согласие автора на публикацию статьи и размещение ее в интернете. Письмо 

должно быть подписано автором и заверено в организации, в которой работает или 

обучается автор. В случае соавторства каждый из авторов подписывает и заверяет от-

дельное письмо. 

Статьи принимаются по адресу: 634050, г. Томск, пр. Ленина, 36, Томский госу-

дарственный университет (ТГУ), филологический факультет, редакция журнала 

«Имагология и компаративистика», Хомуку Николаю Владимировичу1. 

Электронные версии материалов обязательно размещаются в «личном кабинете» 

автора на сайте журнала: http://journals.tsu.ru/imago/ 

После регистрации и прикрепления статьи авторы имеют возможность отслежи-

вать изменение ее состояния (получение бумажного варианта, результат рецензирова-

ния и т.д.). 

  

 
1 По желанию автора бумажные варианты могут быть заменены сканирован-

ными PDF-файлами и представлены в редакцию в отдельной заархивированной 

папке посредством прикрепления на сайте параллельно с электронными вариан-

тами материалов. 



Правила оформления статей 

 

Научно-практический журнал 

ИМАГОЛОГИЯ 

И КОМПАРАТИВИСТИКА 

IMAGOLOGY AND COMPARATIVE STUDIES 

2024. № 21 

Редакторы: Н.А. Афанасьева, Ю.П. Готфрид 

Компьютерная верстка А.И. Лелоюр 

Дизайн обложки Л.Д. Кривцовой 

Подписано в печать 21.05.2024 г. 

Формат 60×841/16. Бумага для офисной техники.  

Печ. л. 20,8; усл. печ. л. 19,3. Тираж 50 экз. Заказ № 5908 

Цена свободная 

Дата выхода в свет 04.06.2024 г. 

Журнал отпечатан на оборудовании  

Издательства Томского государственного университета, 

634050, г. Томск, пр. Ленина, 36, тел. 8(382-2) 52-98-49 

http://publish.tsu.ru; e-mail; rio.tsu@mail.ru 




