
Сибирский психологический журнал.  

2025. № 97. С. 171–184. DOI: 10.17223/17267080/97/10 

 

 

 
УДК 159.9.01 

 

ВОЗМОЖНОСТИ ИСПОЛЬЗОВАНИЯ КОНЦЕПТА  

ТРАНСИДЕНТИЧНОСТИ В ПСИХОЛОГИИ 
 

С.К. Кумченко1, А.Ш. Тхостов2 
 

1 Московский институт психоанализа, Россия, 121170, Москва, Кутузовский пр., 34, 

стр. 14 
2 Московский государственный университет им. М.В. Ломоносова, Россия, 119991, 

Москва, Ленинские горы, 1 
 

Резюме 
 

В контексте методологического и социального «кризиса» идентичности для исследова-

ния проблем психологии предлагается понятие трансидентичности, заимствованное  

из философских трудов Г. Ансальдуа и связанное с концепциями транскультурации  

Ф. Ортиса, идеями номадологии Ж. Делёза и Ф. Гваттари. Изначально концепт транс-

идентичности развивался на примере территориальных миграций и связывался со спе-

цифическими характеристиками социального субъекта, включенного в современные 

трансформационные процессы и находящегося на стадии перехода от одной идентич-

ности к другой. В соответствии с постнеклассическими идеями системно-антропологи-

ческой психологии В.Е. Клочко трансидентичность определяется в качестве психологи-

ческой системы, формирующейся в результате прижизненного опыта межкультурных  

и внутрикультурных переходов, ведущих к образованию нескольких идентичностей, 

функционирующих контекстуально и отдельно друг от друга. Трансидентичность пере-

секается с понятиями толерантности к неопределенности, критичности к противоречиям, 

метаосознанностью и зрелыми механизмами психической саморегуляции. Клиническими 

проявлениями трансидентичности предполагаются феномены быстрой сменяемости 

идентичностных конструктов, при которой не происходит эмоционально-ценностного 

включения в социальный опыт. Другой клинический пример – гетто-идентичность, 

которая связана с фиксацией субъекта на том или ином опыте идентичности, препят-

ствующей социальной адаптации к новой ситуации. Предлагаются возможности психо-

диагностики трансидентичности с помощью интервью на тему пережитых переходов. 

Намечаются пути эмпирического обоснования концепции трансидентичности. 
 

Ключевые слова: трансидентичность, системно-антропологическая психология, куль-

турно-исторический подход, постнеклассическая рациональность, транзитивность, нома-

дология, прекариат, гетто-идентичность 

 

Введение 

 

На сегодняшний день проблема идентичности является одной из веду-

щих в гуманитарных науках (Лукьянов, Федоров, 2024; Zikic, 2022; Andersen, 

2023; Weir, 2024; Marin, 2025; Mihes, 2025). Сообщают о «кризисе» иден-

тичности как философской, социальной и психологической концепции, для 

которой настал момент исчерпанности методологического языка (Everett, 



С.К. Кумченко, А.Ш. Тхостов 

172  

Skorburg, Livingston, 2022). С другой стороны, под «кризисом» идентичности 

имеют в виду состояние современного общества, которому приписывают 

транзитивность, неопределенность и глобальный пересмотр социальных и 

гуманитарных норм, ведущих в том числе к росту в популяции кризисных, 

пограничных и патологических психических состояний (Асмолов, 2018; 

Соколова, 2018; Арефьев, 2023; Марцинковская, Хорошилов, 2023). В кон-

тексте осмысления бытия современного человека, переживающего всемир-

ные социальные перемены, на примере территориальных миграций фило-

софами и социологами предлагается понятие трансидентичности, которым 

описывают особый тип идентичности и специфических характеристик со-

циального субъекта, включенного в трансформационные процессы обще-

ства и находящегося на стадии перехода от одной идентичности к другой 

(Козулина, 2015; Думнова, 2018; 2023; 2024; Anzaldúa, 2012). И хотя транс-

идентичность связывается с личностным адаптационным потенциалом  

человека в изменяющемся мире, к настоящему моменту это понятие не 

реализовано в психологии. Таким образом, цель настоящей работы – обос-

новать возможность применения категории «трансидентичность» в совре-

менной психологии. 

 

«Кризис» идентичности в транзитивной современности 

 

Системная антропологическая психология (Клочко, Галажинский, 1999; 

Клочко, Лукьянов, 2009; Клочко, Галажинский, Краснорядцева, Лукьянов, 

2015) предлагает исходить из обзора современности как постнеклассиче-

ской реальности со свойствами, которые закономерно развились к настоя-

щему моменту в результате самодвижения и эволюции открытых систем: 

человека, науки, социума, мира. Речь идет о свойствах нелинейности, неста-

бильности, хаосогенности, саморазвития, синергии, синхронии, когерент-

ности, холизма, междисциплинарности, плюрализма, глобальной систем-

ности, коэволюции и человекоразмерности, которые принято ассоциировать 

с постнеклассической научной рациональностью и которые можно экстра-

полировать на другие процессы открытых систем. В таких «текучих» усло-

виях идентичность как стабильная соотнесенность к чему-либо могла бы 

выступить фактором стабильности, однако это теряет свой смысл, по-

скольку остается неясным, с чем именно должно происходить самосоотне-

сение, когда действует постнеклассический плюрализм взглядов и верно 

все: «Все дозволено» (Фейерабенд, 2007, с. 48). Возникает впечатление 

«кризиса» идентичности как понятия и как способа бытия в транзитивной 

современности. 

Идентичность сама по себе может быть изменчивой, поскольку ее фе-

номенологические границы подвижны (Тхостов, 2020). Постнеклассическое 

прочтение идентичности может исходить из идеи саморазвития, понимае-

мого в качестве «основания устойчивости человека как сложной, но целост-

ной самоорганизующейся психологической системы» (Клочко, Галажин-

ский, 1999, с. 4), и тогда речь идет о способности сохранять устойчивость  



Возможности использования концепта трансидентичности 

173 

в изменчивом мире, имея при этом возможность контекстуально изменять-

ся (Mihes, 2025). Классические акценты восприятия идентичности должны 

быть смещены с параметров стабильной самосоотнесенности на что-то 

другое, чтобы в результате прийти к пониманию идентичности как «дина-

мического центра равновесия, соответствия, устойчивости в бытии и 

устойчивости в изменениях» (Лукьянов, Федоров, 2024, с. 165). 

Между тем неопределенность как свойство постнеклассической совре-

менности тесно связана с проблемой границы нормативного и ненорма-

тивного: «Избыточная фиксированность формы и содержания идентич-

ности, как и избыточная изменчивость, препятствуют становлению 

аутентичной экзистенции и могут быть квалифицированы как специфи-

ческая форма психической ригидности, отражающая проблему (кризис)  

в отношении условий жизни, нарушения историко-психических оснований 

бытия» (Лукьянов, 2009, с. 41). С одной стороны, системно-динамическое 

рассмотрение идентичности позволяет говорить о факторах адаптации  

к транзитивной реальности, но, с другой стороны, избыточная подвиж-

ность идентичностных характеристик может быть связана с патологиче-

скими процессами, например в случае феномена диффузной идентичности 

при погранично-нарциссических расстройствах (Соколова, 2015). 

Современные процессы глобализации давно приобрели кризисные черты, 

когда массовые коммуникации и производство стирают историко-тради-

ционные межгрупповые и межкультурные границы (Zikic, 2022; Marin, 

2025). Социальное бытие современного индивида критически усложняется: 

«Одним из сложнейших феноменов современности является соединение 

ощущения возможности обустроить “жизнь здесь и сейчас” с ощущением 

подвижности и непостоянности, хрупкости мирового порядка» (Козули-

на, 2015, с. 49). Выделяется проблема миграций и переживаний мигрантов 

(Вершинина, Панич, 2015; Думнова, 2024), когда «проблема самоиденти-

фикации в форме ответа на вопрос “кем быть?” приобрела форму отве-

та на вопрос “где быть?”» (Лукьянов, Федоров, 2024, с. 165). Негативный 

сценарий «пересотворения» идентичности мигранта связывается с созда-

нием «нового опасного класса» прекариата (Стэндинг, 2014) и размыто-

стью идентичности, когда «мигрант идентифицирует себя с определенным 

населенным пунктом, но не с его сообществом, сохраняя верность социо-

культурному ядру “материнской” общности» (Вершинина, Панич, 2015, 

с. 45), что выступает основой нарастания социальных конфликтов. Образ 

мигранта становится метафорой, описывающей кризисные искания поте-

рянного и растерянного человека постнеклассической плюралистической 

нестабильной современности. 

 

Философские предпосылки понятия «трансидентичность» 

 

Адаптация к современности видится в метафорах теории номадической 

субъективности Делёза и Гваттари (Deleuze, Guattari, 1980), где описывается 

кочевник (nomad), который находится в перманентном путешествии и про-



С.К. Кумченко, А.Ш. Тхостов 

174  

тивопоставляется оседлому субъекту модерна: «Единому началу субъекта 

противопоставляется множественность, ризома, постоянный поиск но-

вых – всегда временных – идентичностей; <…> “кочующий” субъект все-

гда находится в становлении, ускользает от окончательной дефиниции» 

(Арефьев, 2023, с. 132). Классический акцент прочтения понятия идентич-

ности смещается с параметра единственности на постнеклассическую 

множественность и временность. Неокочевничество из маргинального фе-

номена становится новой культурной парадигмой обретения идентичности, 

когда «личность не может не выбирать свою идентичность», поскольку 

«перманентная изменчивость современной культуры не дает никаких га-

рантий стабильности» (Браерская, 2020, с. 29), как если бы психологиче-

ской точкой отсчета стабильности теперь становилась не самосоотнесен-

ность с нестабильными социальными институтами, а сама способность 

выбирать и гибко перестраиваться в изменчивом мире.  

С этим пересекается понятие трансмигранта (Думнова, 2024), ассоции-

руемого с полиидентичностным опытом транснационального пространства 

жизни, что проявляется в виде обретения особого свойства – трансиден-

тичности (лат. trans – «переход»), «представляющей собой некий синтез 

идентичностей, а не отказ от прежней и приобретение новой, <…> и 

отдельные ее “слои” проявляются контекстуально» (Думнова, 2023, с. 141). 

Трансидентичность связывают со множественной идентичностью мигран-

тов, которые обещают свою принадлежность сразу нескольким социальным 

группам, имеющим разное культурное происхождение, благодаря чему 

возможна адаптация к новой среде (Каслс, 2022, с. 462). Предполагается, 

что трансидентичность «в будущем может послужить скрепой мозаично-

го общества» (Думнова, 2024, с. 71). 

Одним из авторов понятия трансидентичности является Глория Ансаль-

дуа (Gloria Anzaldúa), исследовавшая собственный американо-испанский 

опыт «двойного сознания, выросшего в зазоре между миром западным и 

незападным» (Тлостанова, 2010, с. 203). Ансальдуа вдохновляется работами 

кубинского философа Фернандо Ортиса, создавшего термин «транскуль-

турация» для обозначения исканий кубинской идентичности (Ortiz, 1995). 

Ортис спрашивает: как связать опыт колонизации, опыт усредняющей ев-

ропеизации со способностью презентовать себя через отличительную сим-

волику кубинского табака и сахара? Ситуация, когда аккультурация как 

однонаправленный процесс присвоения определенной культуры невозмож-

на, означает активацию транскультурации – двунаправленного процесса 

взаимодействия культур без потери специфики каждой из них, ведущего  

к способности «жонглировать культурами» (Тлостанова, 2010, с. 204).  

По утверждению Г. Ансальдуа (Anzaldúa, 2012), трансидентичность явля-

ется своеобразным способом организовать диалог разных культур внутри 

отдельной личности, что приводит к трансформации этой личности: «Она 

плюралистична и действует в плюралистичном мире – ничто ею не от-

вергается: ни плохое, ни хорошее, ни уродливое, ничто не исключается и 

не выбрасывается. Она не только сохраняет противоречия, она перево-



Возможности использования концепта трансидентичности 

175 

дит амбивалентность в иное качество» (Тлостанова, 2010, с. 204). Пози-

тивный аспект трансидентичности наблюдается в «культивировании в себе 

терпимости к противоречиям и неоднозначности», возникающих в ходе 

интериоризации разных по происхождению культурных опытов. 

Исследователи сообщают о негативном аспекте трансидентичности: 

«Так, человек, находящийся на границе социальных групп, слоев и страт, 

по-настоящему не ощущает принадлежности к большинству из них, он на-

ходится между нескольких огней, и ни один не согревает его по-настоя-

щему» (Козулина, 2015, с. 49). Это ведет к социальному отчуждению, хотя 

есть впечатление, что речь идет не о негативном аспекте трансидентично-

сти, а о ее недостаточной гибкости, зацикленности на маргинальном поло-

жении, и это напоминает противоположность трансидентичности – гетто-

идентичность, свойственную некоторым группам этнических меньшинств 

(Алов, 2021). С другой стороны, речь может идти о повышенной сменяе-

мости идентичностных конструктов, что также ассоциируется с проблемным 

функционированием. Трансидентичность связывается со способностью 

сочетать разное, не отказываясь от прежнего, не оставаясь в пространстве 

крайнего или среднего, и контекстуально выбирать актуальное. 

 

Психологический подход к концепту трансидентичности 

 

Трансидентичность как психологическое явление можно определить как 

прижизненно формируемую психологическую многокомпонентную систе-

му, способную включать в себя различные по происхождению и функциям 

конструкты идентичности и обеспечивать гибкий переход между ними без 

потери специфики каждого из них, что позволяет, с одной стороны, адап-

тироваться к транзитивной среде, с другой – поддерживать переживание 

внутренней стабильности, согласованности и целостности. Приставка «транс» 

подчеркивает две важные характеристики понятия: 1) трансидентичность 

не является врожденной категорией и связана с прижизненными опытами 

перехода (trans) в иное культурное пространство, например при смене ме-

ста жительства, изменении социального статуса и т.д.; 2) трансидентич-

ность является системой идентичностей, объединяя их в себе, но не сме-

шивая, выступая над ними (trans) зонтичной категорией, что подчеркивает 

равноценность каждой из них. Возможно и третье значение приставки 

«транс»: трансидентичность может быть интрапсихическим пространством 

организации «диалога культур» (по Г. Ансальдуа) с последующей интро-

спекцией этого диалога, трансового вслушивания во внутреннюю иден-

тичностную полифонию, что связывает концепцию трансидентичности  

с трансцендентным опытом. Это перекликается с бахтиновскими идеями  

о полифоническом устройстве внутреннего мира, что было психологически 

реализовано в диалогическом методе исследования самосознания (Бурла-

кова, 1996). Образно трансидентичность напоминает шкаф с одеждой, ко-

торая была привезена из разных стран и получена в ходе различных куль-

турных опытов, и обретение новой одежды не отменяет прежнюю, а откла-



С.К. Кумченко, А.Ш. Тхостов 

176  

дывает ее до востребования, и в этой «коллекции идентичностей» одно 

другому не мешает. Здесь «хранятся» различные идентичностные кон-

структы, ни один из которых не делается лишним с появлением нового,  

и которые делают нас нами, подчеркивая нашу аутентичную историю как 

открытой всеусложняющейся системы. Это напоминает психоаналитиче-

ское прочтение идентичности как собирания отдельных частиц психиче-

ского опыта в целостный феномен переживания себя (Толпина, 2004; 

Кернберг, 2014), однако психоаналитический подход здесь остается пре-

имущественно в русле исследований раннего онтогенеза и мало обращает-

ся к постнеклассической культурной проблематике. 

Макросоциальными условиями возникновения трансидентичности мож-

но считать общемировые практики миграций, путешествий, межкультур-

ных диалогов, сетевого объединения, складывающихся в транзитивную 

мультикультуру современности (Марцинковская, 2018). Если в классиче-

ской реализации культурно-исторического подхода интериоризацию куль-

турных нормативов принято считать аккультурацией, которую связывают  

с однонаправленным воздействием одной культуры на индивида, то здесь 

речь идет о транскультурации (по Ф. Ортису), когда интериоризации под-

лежит сразу несколько культурных парадигм, не отменяющих, не смеши-

вающихся в нечто среднее, но дополняющих друг друга. Благодаря транс-

идентичности становится возможной «игра идентичностей», в которой 

«индивид пробует себя в различных образах, ролях, часто глубже осознавая 

как сами эти роли и образы, так и себя в них» (Марцинковская, 2018, с. 18). 

Из этого получается, что трансидентичность связана с готовностью  

к эклектике, конвергенции, сочетанию несочетаемого. Трансидентичность 

может участвовать в процессах усложнения когнитивного стиля (Соколо-

ва, 2015), при котором могут быть выдержаны «черные» и «белые» репре-

зентации бытия. Возникновение трансидентичности напоминает опыт три-

ангуляции психодинамической диады, когда к изначальному материнскому 

образу присоединяется образ отца, воплощающего собой Другого, иное, 

альтернативное, но не отменяющее прежний опыт (Тайсон, 2006). Транс-

идентичность ассоциируется с эмпатией к инаковости, толерантностью  

к неопределенности (Корнилова, 2018), критичностью к противоречиям 

(Рассказова, Тхостов, Абрамова, 2015), а также со зрелыми вариантами 

совладания с тревогой от неопределенности и противоречий (Соколова, 

2018). Зрелое функционирование трансидентичности кажется возможным 

на невротическом уровне организации личности (Кернберг, 2014), по-

скольку этот уровень связан с триангуляцией диады, зрелыми психически-

ми защитами и целостной идентичностью в психоаналитическом смысле, 

хотя возникает предположение, что содействие психотерапевта может по-

мочь активировать функционал трансидентичности и на более тяжелых 

уровнях личностной организации. Так, психологический взгляд на транс-

идентичность ассоциируется с навыком занимать наблюдательную безоце-

ночную позицию относительно внутренних процессов и идентичностных 

опытов. В контексте современных доказательных методов немедикамен-



Возможности использования концепта трансидентичности 

177 

тозной психотерапии обсуждается понятие Внутреннего Наблюдателя, или 

Я-наблюдающего, или метаосознанности, которое определяют как транс-

цендентный аспект человеческого существа, отвечающий за любое осо-

знанное направление внимания на внешний или внутренний мир (Хэррис, 

2024). Предполагается, что для обзора различных собственных идентично-

стей необходимо занять особую «замечающую» позицию во внутреннем 

мире, когда было бы возможно «называть вещи своими именами», выде-

ляя, обозначая и принимая свои идентичности, как есть, а также допуская 

их противоречивый характер относительно друг друга. Я-наблюдающее 

позволяет не сводить свою субъектность к какой-либо конкретной иден-

тичности, а самим актом наблюдения за идентичностями переживать опыт 

субъектности, стабильности и постоянства в условиях транзитивной со-

временности и сменяющихся идентичностей. 

 

Клиническая психология трансидентичности 

 

Поскольку трансидентичность связывается с прижизненными опытами 

различных миграционных, статусных, личностных и других переходов, то 

примеры проблемного функционирования трансидентичности видятся в слу-

чаях проблемных переходов. Можно говорить о фиксации на изначальной 

национальной идентичности, которая может наблюдаться среди вынуж-

денных мигрантов и которая препятствует освоению нового опыта в усло-

виях такой необходимости, что ведет к социальной дезадаптации, форми-

рованию закрытых общин (Алов, 2021). Другой моделью проблемной 

трансидентичности может быть феномен транссексуальности, ключевой 

характеристикой которой выступает медицинский переход от одной иден-

тичности к другой в связи с острой аффективной неудовлетворенностью 

жизнью, именуемой гендерной дисфорией, вследствие рассогласования 

между гендерной идентичностью и приписанными гендерными нормати-

вами (Coleman et al., 2022). В этом случае наблюдается фиксация на обре-

тении конкретного нового идентичностного опыта, в то время как изна-

чальный опыт переживается невыносимым, что может сопровождаться 

интраперсональной дисгармонией и социальной дезадаптацией (Kumchenko, 

Rasskazova, Tkhostov, Emelin, 2020). В обоих примерах наблюдается изо-

ляция от социума, формирование закрытого сообщества, где формируется 

гетто-идентичность. Концепт гетто-идентичности может объединять раз-

личные явления проблемных переходов, связанных с клиническим функ-

ционированием трансидентичности по типу негибкости, ригидности, непе-

реключаемости идентичностей. Возможность контекстуально возобновить 

прежний идентичностный опыт и освоить новый, не теряя доступа к преж-

нему, представляется критерием зрелой трансидентичности.  

Еще одной моделью проблемной трансидентичности может выступить 

ситуация, когда происходит слишком частая смена социальных групп для 

идентификации. На сегодняшний день разрабатывается понятие прекарно-

сти, описывающее совокупность социальных практик, касающихся преиму-



С.К. Кумченко, А.Ш. Тхостов 

178  

щественно сферы трудовых отношений, для которых характерны неста-

бильность рынка труда, негарантированность трудовых прав и состояние 

перманентной неопределенности работников (Стендинг, 2014). Как прави-

ло, описываются практики частой смены работы, эмоционально-ценностной 

невключенности в рабочие процессы. Феномен прекарности выступает 

социальным отзывом на транзитивную и неопределенную современность, 

когда непривязанность к нестабильному рабочему месту предполагается 

вариантом социальной адаптации, хотя это вызывает сомнения. В такой 

ситуации может наблюдаться легкость сменяемости профессиональных 

самоидентификаций, что может ассоциироваться и с проявлениями более 

общего клинического феномена диффузной идентичности (Соколова, 2015). 

Следует подчеркнуть, что меняются не столько идентичности, сколько са-

моидентификации, разница между которыми может быть проиллюстриро-

вана формулой «быть или казаться», а также идеей У. Джеймса о том, что 

человек должен бежать с поля боя и не входить в чумной барак, но если 

этот человек идентифицирует себя с воином или врачом, то эта самоиден-

тификация ограничивает свободу его поведения (Джемс, 1991; Тхостов, 

Рассказова, 2012). Другими словами, предполагается, что ценностное от-

ношение и эмоциональная включенность в референтную социальную 

группу выступают параметрами той идентичности, которая будет функци-

онировать в системе трансидентичности. 

В то же время ряд нормативных примеров демонстрирует невозможность 

вернуться в прежний статус: например, взросление, старение и умирание 

могут исключать такое возвращение, однако возрастные трансформации 

выступают всеобщим естественным нормативом, которому подвержено 

любое живое существо, в то время как пример с однонаправленным гендер-

ным перемещением не является всеобщим. Есть также примеры, демон-

стрирующие принципиальную невозможность освоить новый идентичност-

ный опыт из-за наличия прежнего опыта; например, женщины не могут 

оплодотворять мужчин, а мужчины не могут вынашивать детей, и речь 

идет не про формирование гетто-идентичности, а про необходимость при-

нятия естественных ограничений. Возникает предположение, что тело мо-

жет выступить ограничителем обретения идентичностей в системе транс-

идентичности, поскольку именно тело с его различными врожденными и 

неизменными свойствами является первым объектом культуризации и пер-

вой универсальной идентичностной точкой отсчета (Тхостов, 2020). 

 

Психодиагностика трансидентичности 

 

На сегодняшний день не существует эмпирического обоснования кон-

цепта трансидентичности с позиций психологической методологии. Пред-

полагается, что трансидентичность проявится в интервью о жизни иссле-

дуемого, которое включало бы четыре основные темы: 1) прежняя жизнь и 

прежняя идентичность; 2) опыт перехода; 3) новая жизнь и новая идентич-

ность; 4) возможность возвращаться к прежней идентичности. Кроме этих 



Возможности использования концепта трансидентичности 

179 

тем необходимо затронуть вопросы социальной адаптации, специфики пе-

реживания сочетания нескольких идентичностей, личностной трансформа-

ции благодаря этому сочетанию, негативным сторонам этого сочетания. 

На данный момент кажется необходимым накопить достаточное коли-

чество таких рассказов лиц, переживших различные опыты «перехода», 

чтобы впоследствии сконцентрироваться на маркерах адаптивной и деза-

даптивной трансидентичности. После этого представляется возможным 

приступить к созданию инструмента для количественного измерения па-

раметров трансидентичности.  

 

Заключение 

 

Таким образом, основываясь на постнеклассических философских идеях 

и основных принципах системной антропологической психологии, можно 

предложить психологический подход к понятию трансидентичности как 

системного явления, связанного с прижизненным опытом межкультурных и 

внутрикультурных миграций, в ходе которого происходит обретение новой 

идентичности, сочетающейся с прежней без потери специфики каждой из 

них. Освоение новой идентичности предполагает эмоционально-ценностное 

отношение к референтным социальным группам, с которыми происходит 

идентификация. Функциями трансидентичности выступают адаптация к тран-

зитивной среде в ходе контекстуального переключения между различными 

объединенными и ценностно наполненными идентичностями, выдержива-

ние их противоречий, обретение аутентичности саморазвития и извлечение 

трансцендентного потенциала из личной истории. Открытыми областями 

психологической концепции трансидентичности остаются вопросы ее даль-

нейшего психологического обоснования, формирования в онтогенезе, свя-

зи с другими психологическими параметрами, критериев патологии, пси-

ходиагностического измерения и психотерапевтического применения, что 

станет предметом будущих исследований, в то время как на данный мо-

мент можно видеть эвристический потенциал этой концепции. 
 

Литература 

 

Алов, И. Н. (2021) «Там, откуда я родом»: репрезентация гетто-идентичности в текстах 

афроамериканских хип-хоп-исполнителей. В кн.: География искусства: пространство, 

подчиненное стилю: сб. ст. (с. 284–299). М.: Ин-т кино и телевидения (ГИТР). 

Арефьев, А. А. (2023). Кочующий субъект: восприятие и переосмысление номадологии 

Ж. Делёза и Ф. Гваттари в постгуманизме. Каспийский регион: политика, экономи-

ка, культура, 2(75), 131–137. doi: 10.54398/1818510Х_2023_2_131 

Асмолов, А. Г. (2018). Психология современности: вызовы неопределенности, сложно-

сти и разнообразия. В кн.: Mobilis in mobili: личность в эпоху перемен (с. 13–28). М.: 

Изд. дом ЯСК. 

Браерская, А. Ю. (2020). Нео-кочевничество: маргинальный феномен современности 

или новая культурная парадигма обретения идентичности? Международный жур-

нал исследований культуры, 1(38), 22–30. doi: 10.24411/2079-1100-2020-00002 



С.К. Кумченко, А.Ш. Тхостов 

180  

Бурлакова, Н. С. (1996). Внутренний диалог в структуре самосознания и его динамика 

в процессе психотерапии: автореф. дис. … канд. психол. наук: 19.00.04. Москва. 

Вершинина, И. А., Панич, Н. А. (2015). Идентичность мигрантов в условиях меняющейся 

социальной структуры. Теория и практика общественного развития, 20, 44–48. 

Джеймс, У. (1991). Психология. М.: Педагогика. 

Думнова, Э. М. (2018). Проблема формирования идентичности сквозь призму постмо-

дернистской парадигмы. Вестник Томского государственного университета. Фи-

лософия. Социология. Политология, 41, 41–48. doi: 10.17223/1998863Х/41/5 

Думнова, Э. М. (2023). Транснационализм как методологическое основание исследования 

миграции в современном мире. В кн.: Современные социальные процессы в контек-

сте глобализации: сб. материалов V Междунар. науч.-практ. конф. (с. 139–146). 

Краснодар: КубГТУ. 

Думнова, Э. М. (2024). Дом и родина трансмигранта в фокусе современной концептуа-

лизации. Идеи и идеалы, 16(2(1)), 66–79. doi: 10.17212/2075-0862-2024-16.2.1-66-80 

Каслс, С. (2022). Век миграции: международное движение населения в современном 

мире. М.: Дело. 

Кернберг, О. Ф. (2014). Тяжелые личностные расстройства: стратегии психотерапии. 

М.: Класс. 

Клочко, В. Е., Галажинский, Э. В. (1999). Самореализация личности: системный взгляд. 

Томск: Изд-во Том. ун-та. 

Клочко, В. Е., Лукьянов, О. В. (2009). Личностная идентичность и проблема устойчиво-

сти человека в меняющемся мире: системно-антропологический ракурс. Вестник 

Томского государственного университета, 324, 333–336. 

Клочко, В. Е., Галажинский, Э. В., Краснорядцева, О. М., Лукьянов О. В. (2015). Си-

стемная антропологическая психология: понятийный аппарат. Сибирский психоло-

гический журнал, 56, 9–20. doi: 10.17223/17267080/56/2 

Козулина, Т. Д. (2015). Трансидентичность и проблема взаимопонимания в период 

трансформации структуры российского общества. Теория и практика обществен-

ного развития, 20, 48–51. 

Корнилова, Т. В. (2018). Психология неопределенности: когнитивная и личностная 

регуляция предвосхищений, выбора и риска. В кн.: Mobilis in mobili: личность  

в эпоху перемен (с. 54–75). М.: Изд. дом ЯСК. 

Лукьянов, О. В. (2009). Самоидентичность как условие устойчивости человека в ме-

няющемся мире: автореф. дис. … д-ра психол. наук: 19.00.01. Томск. 

Лукьянов, О. В., Федоров, И. В. (2024). Тенденции развития представлений о психоло-

гии самоидентичности. В кн.: Психологическое здоровье человека: жизненный ре-

сурс и жизненный потенциал: материалы X Междунар. науч.-практ. конф. (с. 162–

167). Красноярск: Версо. 

Марцинковская, Т. Д. (2018). Идентичность в транзитивном и виртуальном простран-

стве. Вестник РГГУ. Сер. Психология. Педагогика. Образование, 4(14), 11–20. 

Марцинковская, Т. Д., Хорошилов, Д. А. (2023). Психология социального познания: 

перспективы развития в изменяющемся обществе. Вестник Санкт-Петербургского 

университета. Психология, 13(1), 12–23. doi: 10.21638/spbu16.2023.101 

Рассказова, Е. И., Тхостов, А. Ш, Абрамова, Ю. А. (2015). Несогласованность оценок 

себя, мира и людей как психологический конструкт: разработка и апробация мето-

дики противоречивости когнитивных убеждений. Психологические исследования, 

8(39), 4. doi: 10.54359/ps.v8i39.573 

Соколова Е. Т. (2015). Клиническая психология утраты Я. М.: Смысл. 

Соколова, Е. Т. (2018). Трансформации самоидентичности в условиях социокультурной 

неопределенности. В кн.: Mobilis in mobili: личность в эпоху перемен (с. 319–330). 

М.: Изд. дом ЯСК. 

Стэндинг, Г. (2014). Прекариат: новый опасный класс. М.: Ад Маргинем Пресс. 



Возможности использования концепта трансидентичности 

181 

Тайсон, Ф. (2006). Психоаналитические теории развития. М.: Когито-Центр. 

Тлостанова, М. В. (2010). Человек в современном мире: проблемы множественной 

идентичности. В кн.: Вопросы социальной теории: научный альманах. Т. IV: Чело-

век в поисках идентичности (с. 191–217). М.: РУДН. 

Толпина, И.А. (2004). Психодинамический анализ проблемы идентичности. Московский 

психотерапевтический журнал, 1, 124–150. 

Тхостов, А. Ш., Рассказова, Е. И. (2012). Идентичность как психологический конструкт: 

возможности и ограничения междисциплинарного подхода. Психологические иссле-

дования, 5(26), 2. doi: 10.54359/ps.v5i26.741 

Тхостов, А. Ш. (2020). Культурно-историческая патопсихология. М.: Канон+. 

Фейерабенд, П. (2007). Против метода: очерк анархистской теории познания. М.: 

АСТ: Хранитель. 

Хэррис, Р. (2024). Полное наглядное пособие по терапии принятия и ответственности: 

революционные методы и стратегии для содействия глубоким изменениям в пове-

дении клиентов. М.: Эксмо. 

 

Ссылки на зарубежные источники см. в разделе References после англоязычного блока.  

 

Поступила в редакцию 31.05.2025 г.; принята 09.08.2025 г. 

 
Кумченко Сергей Константинович – старший преподаватель кафедры нейро- и пато-

психологии взрослых Московского института психоанализа. 

E-mail: kumchenko.s.k@gmail.com 

Тхостов Александр Шамилевич – профессор кафедры нейро- и патопсихологии фа-

культета психологии Московского государственного университета им. М.В. Ломоносова, 

доктор психологических наук. 

Email: tkhostov@gmail.com 

 
For citation: Kumchenko, S. K., Tkhostov, A. S. (2025). Possibilities of Using the Concept 

of Transidentity in Psychology. Sibirskiy Psikhologicheskiy Zhurnal – Siberian journal  

of psychology, 97, 171–184. In Russian. English Summary. doi: 10.17223/17267080/97/10 

 

Possibilities of Using the Concept of Transidentity in Psychology 
 

S.K. Kumchenko1, A.S. Tkhostov2 

 
1 Moscow Institute of Psychoanalysis,34, bld. 14, Kutuzovsky Ave., Moscow, 121170, Russian Federation 
2 Lomonosov Moscow State University, 1, Leninskie Gory, Moscow, 119991, Russian Federation 

 

Abstract 

 

Today, we can talk about a methodological and social "crisis" of identity in the psycho-

logical sciences. To solve this problem, we propose the concept of transidentity, which is 

borrowed from the philosophical works of G. Ansaldua and is related to the concepts of trans-

culturation by F. Ortiz, the ideas of nomadology J. Deleuze and F. Guattari. The philosophical 

concept of transidentity is related to the phenomena of territorial migration. It is characterized 

by the specific features of a social subject involved in modern transformation processes and  

at the stage of transition from one identity to another. In accordance with V.E. Klochko's post-

non-classical ideas of systemic anthropological psychology, transidentity is defined as a psy-

chological system formed as a result of lifelong experience of intercultural and intracultural 

transitions that lead to the formation of several functionally independent identities. Transiden-

tity is associated with the concepts of tolerance to uncertainty, criticality to contradictions, 



С.К. Кумченко, А.Ш. Тхостов 

182  

meta-awareness, mature mechanisms of mental self-regulation. Clinical manifestations of 

transidentity are the phenomena of rapid turnover of identity constructs, when the subject 

does not have emotional and value inclusion in social experience. Another clinical example  

of transidentity is ghetto identity, when a subject has a fixation on an identity, and this pre-

vents social adaptation to a new situation. We consider the possibilities of psychodiagnostics 

of transidentity through interviews on the topic of experienced transitions. Outlined are the 

ways of empirical substantiation of the concept of transidentity. 

 

Keywords: transidentity; systemic anthropological psychology; cultural and historical 

approach; post-nonclassical rationality; transitivity; nomadology; precariat; ghetto identity 

 

References 

 

Alov, I. N. (2021). “Tam, otkuda ya rodom”: reprezentatsiya getto-identichnosti v tekstakh 

afroamerikanskikh khip-khop-ispolniteley [“There, where I come from”: The representa-

tion of ghetto identity in the texts of African American hip-hop performers]. In O. A. La-

vrenova (Ed.). Geografiya iskusstva: prostranstvo, podchinennoe stilyu [Geography of Art: 

Space Subordinated to Style] (pp. 284–299). Moscow: Institute of Cinema and Television. 

Andersen, H. (2023). Metaphysics of Identity: Examining the Nature of Self and Personal 

Identity. Journal of Philosophical Criticism, 6(2), 161–173. 

Anzaldúa, G. (2012). Borderlands/La Frontera: The New Mestiza. San Francisco: Aunt Lute 

Books. 

Arefiev, A. A. (2023). Kochuyushchiy sub"ekt: vospriyatie i pereosmyslenie nomadologii  

Zh. Deleza i F. Gvattari v postgumanizme [The nomadic subject: Perception and rethinking 

of the nomadology of G. Deleuze and F. Guattari in posthumanism]. Kaspiyskiy region: 

politika, ekonomika, kul'tura, 2(75), 131–137. doi: 10.54398/1818510Х_2023_2_131 

Asmolov, A. G. (2018). Psikhologiya sovremennosti: vyzovy neopredelennosti, slozhnosti  

i raznoobraziya [Psychology of modernity: Challenges of uncertainty, complexity and  

diversity]. In A. G. Asmolov (Ed.), Mobilis in mobili: lichnost' v epokhu peremen [Mobilis 

in mobili: Personality in an Era of Change] (pp. 13–28). Moscow: YaSK. 

Braerskaya, A. Yu. (2020). Neo-kochevnichestvo: marginal'nyy fenomen sovremennosti ili 

novaya kul'turnaya paradigma obreteniya identichnosti? [Neo-nomadism: A marginal 

phenomenon of modernity or a new cultural paradigm of identity acquisition?]. Mezhdu-

narodnyy zhurnal issledovaniy kul'tury, 1(38), 22–30. doi: 10.24411/2079-1100-2020-00002 

Burlakova, N. S. (1996). Vnutrenniy dialog v strukture samosoznaniya i ego dinamika v 

protsesse psikhoterapii [Internal dialogue in the structure of self-consciousness and its 

dynamics in the process of psychotherapy]. Abstract of Psychology Cand. Diss. Moscow. 

Castles, S. (2022). Vek migratsii: mezhdunarodnoe dvizhenie naseleniya v sovremennom mire 

[The age of migration: International population movements in the modern world] (Transl. 

from English). Moscow: Delo. 

Coleman, E., Radix, A., Bouman, W., Brown G., et al. (2022). Standards of care for the health 

of transgender and gender diverse people, Version 8. International Journal of Transgender 

Health, 23, 1–259. doi: 10.1080/26895269.2022.2100644 

Deleuze, G., & Guattari, F. (1980). Capitalisme et schizophrénie. Mille plateaux, collection 

Critique. Paris: Les Éditions de Minuit. 

Dumnova, E. M. (2018). The problem of identity formation through the lens of the postmodern 

paradigm. Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta. Filosofiya. Sotsiologiya. 

Politologiya – Tomsk State University Journal of Philosophy, Sociology and Political  

Science, 41, 41–48 (in Russian). doi: 10.17223/1998863Х/41/5 

Dumnova, E. M. (2023). Transnatsionalizm kak metodologicheskoe osnovanie issledovaniya 

migratsii v sovremennom mire [Transnationalism as a methodological basis for the study 

of migration in the modern world]. In Sovremennye sotsial'nye protsessy v kontekste 



Возможности использования концепта трансидентичности 

183 

globalizatsii [Modern Social Processes in the Context of Globalization] (pp. 139–146). 

Kransnodar: KubSTU. 

Dumnova, E. M. (2024). Dom i rodina transmigranta v fokuse sovremennoy kontseptualizatsii 

[The home and homeland of a transmigrant in the focus of modern conceptualization]. 

Idei i idealy, 16(2(1)), 66–79. doi: 10.17212/2075-0862-2024-16.2.1-66-80 

Everett, J., Skorburg, J., & Livingston, J. (2022). Me, my (moral) self, and I. In F. de Brigard 

& W. Sinnott-Armstrong, Neuroscience and philosophy (p. 111–138). Cambridge, Massa-

chusetts: The MIT Press. 

Feyerabend, P. (2007). Protiv metoda: ocherk anarkhistskoy teorii poznaniya [Against Method: 

An Essay on an Anarchist Theory of Knowledge]. Moscow: AST: Khranitel'. 

Harris, R. (2024). Polnoe naglyadnoe posobie po terapii prinyatiya i otvetstvennosti: revo-

lutsionnye metody i strategii dlya sodeistviya glubokim izmeneniyam v povedenii klientov 

[The comprehensive illustrated guide to acceptance and commitment therapy: Revolu-

tionary methods and strategies for promoting deep changes in client behavior] (Transl. 

from English). Moscow: Eksmo. 

James, W. (1991). Psikhologiya [Psychology] (Transl. from English). Moscow: Pedagogika. 

Kernberg, O. F. (2014). Tyazhelye lichnostnye rasstroystva: strategii psikhoterapii [Severe 

Personality Disorders: Psychotherapeutic Strategies]. Moscow: Klass. 

Klochko, V. E., & Galazhinskiy, E. V. (1999). Samorealizatsiya lichnosti: sistemnyy vzglyad 

[Self-realization of the individual: A systemic view]. Tomsk: Tomsk State University. 

Klochko, V. E., & Lukyanov, O. V. (2009). Lichnostnaya identichnost' i problema 

ustoychivosti cheloveka v menyayushchemsya mire: sistemno-antropologicheskiy rakurs 

[Personal identity and the problem of human stability in a changing world: A systemic-

anthropological perspective]. Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta – Tomsk 

State University Journal, 324, 333–336. 

Klochko, V. E., Galazhinskiy, E. V., Krasnoyardtseva, O. M., & Lukyanov, O. V. (2015). 

Systemic anthropological psychology: A conceptual framework. Sibirskiy psikhologi-

cheskiy zhurnal – Siberian Journal of Psychology, 56, 9–20 (in Russian). doi: 

10.17223/17267080/56/2 

Kornilova, T. V. (2018). Psikhologiya neopredelennosti: kognitivnaya i lichnostnaya reguliatsii 

predvoshchishchenii, vybora i riska [Psychology of uncertainty: Cognitive and personal 

regulation of anticipations, choice and risk]. In A. G. Asmolov (Ed.), Mobilis in mobili: 

lichnost' v epokhu peremen [Mobilis in mobili: Personality in an Era of Change] (pp. 54–

75). Moscow: YaSK. 

Kozulina, T. D. (2015). Transidentichnost' i problema vzaimoponimaniya v period transformatsii 

struktury rossiyskogo obshchestva [Transidentity and the problem of mutual understanding 

during the transformation of the structure of Russian society]. Teoriya i praktika  

obshchestvennogo razvitiya, 20, 48–51. 

Kumchenko, K., Rasskazova, E., Tkhostov, A., & Emelin, V. (2020). Preference for mascu-

line or feminine gender roles and its relationship to well-being in transgender persons: 

Comparing pre-treatment, hormonal therapy, and post-surgery groups. Behavioral Sciences, 

10(6), 100–108. doi: 10.3390/bs10060100 

Lukyanov, O. V. (2009). Samoidentichnost' kak uslovie ustoychivosti cheloveka v menyayu-

shchemsya mire [Self-identity as a condition of human stability in a changing world].  

Abstract of Psychology Dr. Diss. Tomsk. 

Lukyanov, O. V., & Fedorov, I. V. (2024). Tendentsii razvitiya predstavlenii o psikhologii 

samoidentichnosti [Trends in the development of ideas about the psychology of self-

identity]. In Psikhologicheskoe zdorov'e cheloveka: zhiznennyy resurs i zhiznennyy  

potentsial [Human Psychological Health: Life Resource and Life Potential]. Proc. of the 

10th International Conference (pp. 162–167). Krasnoyarsk: Verso. 

Marin, L. (2025). Becoming oneself online: Social media platforms as environments for self-

transformation. Humanities and Social Sciences Communications, 12(1), 219. doi: 

10.1057/s41599-025-04495-7 



С.К. Кумченко, А.Ш. Тхостов 

184  

Martsinkovskaya, T. D. (2018). Identichnost' v transitivnom i virtual'nom prostranstve [Identity 
in transitive and virtual space]. Vestnik RGGU. Seriya: Psikhologiya. Pedagogika. Obra-
zovanie, 4(14), 11–20. 

Martsinkovskaya, T. D., & Khoroshilov, D. A. (2023). Psikhologiya sotsial'nogo poznaniya: 
perspektivy razvitiya v izmenyayushchemsya obshchestve [Psychology of social cogni-
tion: Development prospects in a changing society]. Vestnik Sankt-Peterburgskogo  
universiteta. Psikhologiya, 13(1), 12–23. doi: 10.21638/spbu16.2023.101 

Mihes, D. (2025). Unraveling the self: How postmodern philosophy reshaped the narrative  
of personal identity. Studia Universitatis Babeş-Bolyai Philosophia, 33–47. doi: 
10.24193/subbphil.2024.sp.iss.02 

Ortiz, F. (1995). Cuban Counterpoint, Tobacco and Sugar. Duke University Press. 
Rasskazova, E. I., Tkhostov, A. Sh., & Abramova, Yu. A. (2015). Nesoglasovannost' otsenok 

sebya, mira i lyudey kak psikhologicheskiy konstrukt: razrabotka i aprobatsiya metodiki 
protivorechivosti kognitivnykh ubezhdeniy [The inconsistency of self, world and people 
assessments as a psychological construct: Development and testing of the method of  
contradictoriness of cognitive beliefs]. Psikhologicheskie issledovaniya, 8(39), 4. doi: 
10.54359/ps.v8i39.573 

Sokolova, E. T. (2015). Klinicheskaya psikhologiya utraty Ya [Clinical psychology of the loss 
of the Self]. Moscow: Smysl. 

Sokolova, E. T. (2018). Transformatsii samoidentichnosti v usloviyakh sotsiokul'turnoy  
neopredelennosti [Transformations of self-identity in conditions of socio-cultural uncer-
tainty]. In A. G. Asmolov (Ed.), Mobilis in mobili: lichnost' v epokhu peremen [Mobilis in 
Mobili: Personality in an Era of Change] (pp. 319–330). Moscow: YaSK. 

Standing, G. (2014). Prekariat: novyy opasnyy klass [The Precariat: The New Dangerous 
Class] (Transl. from English). Moscow: Ad Marginem. 

Tkhostov, A. Sh. (2020). Kul'turno-istoricheskaya patopsikhologiya [Cultural-Historical 
Pathopsychology]. Moscow: Kanon+. 

Tkhostov, A. Sh., & Rasskazova, E. I. (2012). Identichnost' kak psikhologicheskiy konstrukt: 
vozmozhnosti i ogranicheniya mezhdistsiplinarnogo podkhoda [Identity as a psychological 
construct: Possibilities and limitations of an interdisciplinary approach]. Psikhologicheskie 
issledovaniya, 5(26), 2. doi: 10.54359/ps.v5i26.741 

Tlostanova, M. V. (2010). Chelovek v sovremennom mire: problemy mnozhestvennoy iden-
tichnosti [Man in the modern world: Problems of multiple identity]. In Voprosy sotsi-
al'noy teorii [Issues of Social Theory] (Vol. 4, pp. 191–217). Moscow: RUDN. 

Tolpina, I. A. (2004). Psikhodinamicheskiy analiz problemy identichnosti [Psychodynamic 
analysis of the identity problem]. Moskovskiy psikhoterapevticheskiy zhurnal, 1, 124–150. 

Tyson, F. (2006). Psikhoanaliticheskie teorii razvitiya [Psychoanalytic Theories of Develop-
ment]. (Transl. from English). Moscow: Kogito-Tsentr. 

Vereshinina, I. A., & Panich, N. A. (2015). Identichnost' migrantov v usloviyakh menyayush-
cheysya sotsial'noy struktury [Migrants' identity in the context of a changing social struc-
ture]. Teoriya i praktika obshchestvennogo razvitiya, 20, 44–48. 

Weir, R. (2024). The Personal Identity Dilemma for Transhumanism. Philosophy, 99(3), 351–
377. doi: 10.1017/S0031819124000068 

Zikic, S. (2022). How Technology Impacts Communication and Identity Creation. Philosophy 
and Society, 33(2), 297–310. doi: 10.2298/FID2202297Z 

 

Received 31.05.2025; Accepted 09.08.2025 
 

Sergey K. Kumchenko – Senior Lecturer, Department of Adult Neuro- and Pathopsychology, 
Moscow Institute of Psychoanalysis. 
E-mail: kumchenko.s.k@gmail.com 
Alexander Sh. Tkhostov – Professor, Department of Neuro- and Pathopsychology, Faculty 
of Psychology, Lomonosov Moscow State University, Doctor of Psychology. 
E-mail: tkhostov@gmail.com 


