
Вестник Томского государственного университета. 2025. № 514. С. 5–15 
Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta – Tomsk State University Journal. 2025. 514. рр. 5–15 

© Андрейчук К.Р., 2025 

 
 

ФИЛОЛОГИЯ 
 
Научная статья 
УДК 821.113.6, 821.161.1, 821.112.2 
doi: 10.17223/15617793/514/1 

 
Между Ницше и Достоевским: пьесы «Пария», «Преступление и преступление»  

и роман «Чандала» А. Стриндберга 
 

Ксения Руслановна Андрейчук1 
 

1 Институт мировой литературы им. А.М. Горького Российской академии наук, Москва, Россия, enantiosemia@yandex.ru 
 

Аннотация. Анализируются произведения А. Стриндберга (пьесы «Пария», «Преступление и преступление» и 
роман «Чандала») с точки зрения рецепции в них творчества Ф.М. Достоевского и Ф. Ницше. Привлекаются 
письма Стриндберга, в том числе не переведенные и, таким образом, не введенные в отечественный дискурс. 
Подчеркивается влияние на пьесы Стриндберга теоретических высказываний Ницше о драме и впервые указыва-
ется на роль поэтики романов Достоевского в формировании теории драмы и художественного языка 
Стриндберга. Выделяются основные темы творчества Стриндберга, в которых он наследует Ф.М. Достоевскому 
и Ф. Ницше. Выстраивается эволюция восприятия Стриндбергом идей двух упомянутых авторов и их синтеза. 
Ключевые слова: А. Стриндберг, Ф. М. Достоевский, Ф. Ницше, «Пария», «Преступление и преступление», 
«Чандала», рецепция 
 
Для цитирования: Андрейчук К.Р. Между Ницше и Достоевским: пьесы «Пария», «Преступление и преступ-
ление» и роман «Чандала» А. Стриндберга // Вестник Томского государственного университета. 2025. № 514. 
С. 5–15. doi: 10.17223/15617793/514/1 

 
Original article 
doi: 10.17223/15617793/514/1 
 

Between Nietzsche and Dostoevsky: The plays Paria and Brott och brott,  
and the novel Tschandala by August Strindberg 

 
Kseniia R. Andreichuk1 

 
1 A.M. Gorky Institute of World Literature of the Russian Academy of Sciences,  

Moscow, Russian Federation, enantiosemia@yandex.ru 
 

Abstract. The aim of this article is to analyze the simultaneous influence of Fyodor Dostoevsky and Friedrich Nietzsche 
on the works of August Strindberg (the plays Paria and Brott och brott, and the novel Tschandala). The issue being 
addressed stems from the fact that the works of both Dostoevsky and Nietzsche gained popularity in Sweden and 
attracted Strindberg's attention simultaneously – in the 1880s. In Strindberg's works from this and the following decade, 
references to the ideas of Nietzsche (on religion, Aryans and pariahs, the personality of the criminal) and Dostoevsky 
(on thought-crime, the possibility of spiritual rebirth) and his characters – Rodion Raskolnikov (on "the extraordinary" 
and "the ordinary") and Ivan Karamazov (on religion) – are not always distinguishable at first glance. For the first time, 
the play Paria is analyzed from the perspective of Dostoevsky's influence; the novel Tschandala and the play Brott och 
brott are examined more comprehensively, drawing on Strindberg's correspondence and his critical statements. For the 
first time, the influence of not only Dostoevsky's themes and ideas but also his poetics on Strindberg is indicated. The 
dramatic work of the Swedish classic was influenced, on the one hand, by Nietzsche's theoretical statements about the 
event as the basis of drama (a topic analyzed in foreign research), and on the other hand, by the poetics of Dostoevsky's 
novels with their idea-driven characters and conflicts developed through dialogue (a previously unexplored topic). The 
article also examines the history of Strindberg's acquaintance with the works of Dostoevsky and Nietzsche within the 
context of their reception in Scandinavia. Strindberg's views on Nietzsche are compared with the positions of Ola 
Hansson and Georg Brandes (popularizers of the German philosopher in Scandinavia), while his views on Dostoevsky 
are compared with the Russian writer's reception by authors of so-called "criminal literature" (members of the "Young 
Sweden" group) and by the same Georg Brandes, who introduced Scandinavians to Russian literature through his lec-
tures and essays. Through an analysis of the literary texts of the three authors, as well as the letters of Strindberg and 
Nietzsche, the author of the article traces the evolution of Strindberg's reception of the Russian writer and the German 
philosopher: from an exclusively positive, almost imitative attitude towards Nietzsche and an interested, yet not wholly 
enthusiastic view of Dostoevsky (which included criticism of the artistic features of his texts and a rejection of his 
spiritual quests) towards a partial adoption of features of Dostoevsky's poetics and character development, and a revi-
sion of his views on works of Nietzsche (who, nevertheless, remained Strindberg's idol). This study complements and 
complicates the existing research picture of Strindberg's separate receptions of Dostoevsky and Nietzsche, emphasizing 



Филология / Philology 

6 

the importance of the synthesis of these influences in the creation of Strindberg's unique artistic language. It contributes 
to the study of cultural reception mechanisms, demonstrating how new artistic trends emerge as a synthesis of ideas 
originating from different cultures. 
Keywords: A. Strindberg, F. M. Dostoevsky, F. Nietzsche, "Paria", "Brott och brott", "Tschandala", reception 
 
For citation: Andreichuk, K.R. (2025) Between Nietzsche and Dostoevsky: The plays Paria and Brott och brott, and 
the novel Tschandala by August Strindberg. Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta – Tomsk State 
University Journal. 514. рр. 5–15. (In Russian). doi: 10.17223/15617793/514/1 
 

Введение 
 

Восьмидесятые годы XIX в. в Швеции стали пери-
одом активного интереса как к Достоевскому, так и к 
Ницше. О них обоих читал в это время лекции извест-
нейший датский критик Георг Брандес, буквально от-
крыв для Швеции Достоевского и – вместе со швед-
ским писателем Улой Ханссоном – Ницше [1. S. 421–
425] (при этом для Фридриха Ницше Брандес открыл 
Стриндберга [2. S. 185–186]).  

Известность Ницше в Скандинавии предшество-
вала популярности на родине. Если Г. Брандес в своих 
лекциях и эссе подходил к Ницше с точки зрения пусть 
и крайне благожелательного, но критика, то позицию 
Улы Ханссона можно было бы охарактеризовать как 
восторженное поклонение [3. S. 31–40]. Восприятие 
Ницше обоими авторами, а также фон рецепции – дис-
куссия о реализме между Г. Брандесом и Г. Бангом – 
подробно описаны в книге М. Штерна [3. S. 31–132]. 

О переводах, критической и литературной рецеп-
ции Достоевского в 1880-е гг. мы подробно пишем в 
цикле статей «Ранняя рецепция творчества Ф.М. До-
стоевского в Швеции (1880-е годы)» [4, 5]. Отметим 
лишь, что эти годы отмечены беспрецедентным коли-
чеством изданий русской литературы, в частности 
Ф.М. Достоевского, большим количеством хвалебных 
отзывов (в основном от группы реалистической 
направленности «Молодая Швеция»), театральными 
постановками. Достоевский оказался интересен Шве-
ции, с одной стороны, как представитель России (шве-
дов чрезвычайно интересовали политические и обще-
ственные изменения в России того времени, в частно-
сти нигилизм), а с другой – как психолог преступления.  
В Швеции этих лет можно отметить «встречное тече-
ние» – популярность так назыаемой криминальной ли-
тературы, вдохновленной идеями Ч. Ломброзо об изна-
чальной предрасположенности отдельных людей к 
преступлению, а также литературным опытом изобра-
жения преступления и его причин у Э. По и Э. Золя. 
Образы и идеи, очевидно почерпнутые в «Преступле-
нии и наказании», переведенном на шведский в 1883–
1884 гг., появлялись в рассказах и романах Г. аф Гей-
ерстама, В. Бенедиктссон и У. Ханссона. Помимо 
«Преступления и наказания», к 1889 г. были переве-
дены на шведский и изданы полностью романы «Бед-
ные люди», «Подросток», «Игрок», «Записки из Мерт-
вого дома», в сокращении – «Братья Карамазовы», 
«Униженные и оскорбленные», а также некоторые по-
вести и рассказы. 

То, что период знакомства А. Стриндберга как с ро-
манами Ф.М. Достоевского, так и с произведениями 
Ф. Ницше пришелся на оно и то же десятилетие, опре-
делило присутствие в произведениях крупнейшего 

шведского писателя Августа Стриндберга, расцвет 
творчества которого начался как раз с 1880-х гг., дис-
куссии с идеями двух авторов – и, бесспорно, влияния 
обоих, не всегда различимого, тем более что Ницше и 
сам читал Достоевского как раз в 1887–1888 гг. [6. 
C. 210–232]. Целью данной статьи является попытка 
проанализировать переплетение идей и тем Достоев-
ского и Ницше в произведениях Стриндберга «Пария», 
«Преступление и преступление» и «Чандала», а также 
рассмотреть влияние поэтики Достоевского и взглядов 
на теорию драмы Ницше на творчество шведского пи-
сателя. 

Теме «Достоевский и Ницше» посвящено большое 
количество исследований – от классического сочине-
ния Л. Шестова «Достоевский и Ницше. Философия 
трагедии» [7] до многочисленных современных работ, 
как отечественных [8–11], так и зарубежных [12–15], 
впрочем, тему вряд ли можно считать исчерпанной.  

С Ф. Ницше Стриндберг в 1888–1889 гг. вел пере-
писку на французском и отчасти латыни (двух писателей 
порекомендовал друг другу как близких по духу критик 
Г. Брандес в своих письмах [16]). Кроме того, Стриндберг 
не раз [17. S. 210; 18. S. 44; 19. S. 4] упоминал Ницше в 
своих сочинениях, а в письмах советовал своим знако-
мым читать его труды (например, в письме К. Викселлю 
от 13 октября 1888 г. [20. S. 139], но не только). Вероятно, 
отчасти поэтому тема «Стриндберг и Ницше» также не 
осталась не замеченной исследователями. 

В России выборка из семи писем, в основном корот-
ких записок, которыми обменялись Стриндберг и 
Ницше, была опубликована в переводе и с коммента-
рием И.А. Эбаноидзе [16]. Не переведенным на рус-
ский осталось одно из писем Стриндберга, от 27 де-
кабря 1888 г., в котором Стриндберг благодарит 
Ницше за присланную книгу «Генеалогия морали», 
называет ее «грандиозной» и просит Ницше обратить 
внимание на созвучную этой книге новеллу самого 
Стриндберга «Муки совести» 1884 г. [20. S. 210]. 

За рубежом еще в 1921 г. вышло в свет немецко-
язычное исследование К. Штрекера «Ницше и 
Стриндберг» [21], основой для которого также стали 
публикация и комментарий их переписки. Дискуссия 
на тему продолжалась весь XX в. [22–24]. Среди совре-
менных работ следует отметить книгу М. Штерна 
«Океан Ницше, открытое море Стриндберга» [3], пер-
вая часть которой посвящена рецепции Ницше в Скан-
динавии, а вторая – обсуждению возможности влияния 
Ницше на Стриндберга и компаративному анализу их 
творчества. Важный ракурс темы «Ницще и 
Стриндберг» – влияние немецкого философа на новую 
драму – открыт в статье Д. Корнхэйбера [25] (это тем бо-
лее интересно тем, что в отечественном литературоведе-
нии изучается вопрос влияния Стриндберга на новую 



Андрейчук К.Р. Между Ницше и Достоевским 

7 

драму в России [26], а вопросу места драмы в романах 
Достоевского посвящено множество исследований, начи-
ная от трудов Вяч. Иванова [27] и М. Бахтина [28]). 

Нам представляется необходимым изучение влияния 
на Стриндберга Ницше и Достоевского в совокупности, 
анализ переплетения их идей в творчестве шведского пи-
сателя конца 1880–1890-х гг. В таком ракурсе проблема 
ставилась только советским исследователем русско-скан-
динавских литературных связей Д.М. Шарыпкиным [29, 
30], выводы которого могут быть уточнены при анализе 
не рассматриваемых им работ Стриндберга (эссе «Мое 
отношение к Ницше», пьесы «Пария», полной пере-
писки) и введении новой темы – влияния Ницше и Досто-
евского на теорию драмы Стриндберга. Кроме того, даже 
рассмотренные Шарыпкиным интересующие нас произ-
ведения (роман «Чандала», пьеса «Преступление и пре-
ступление») в современном отечественном литературо-
ведении не становятся объектом внимания, а в зарубеж-
ном становятся очень редко [31, 32]. Вопрос влияния До-
стоевского на Стриндберга, даже без связи с Ницше, оста-
ется малоизученным. За исключением работ Д.М. Ша-
рыпкина, подробного анализа удостаивались лишь от-
дельные связанные с творчеством Достоевского мотивы 
в работах Стриндберга [33].  

В данной статье пьеса А. Стриндберга «Пария» впер-
вые будет рассмотрена в свете влияния на нее Ф.М. До-
стоевского, а пьеса «Преступление и преступление» и ро-
ман «Чандала», на связь которых с творчеством Ницще и 
Достоевского указывалось ранее, будут проанализиро-
ваны более детально и с привлечением не освещенных 
ранее критических и эпистолярных высказываний 
Стриндберга. Впервые будет выдвинута гипотеза о влия-
нии поэтики Достоевского на теорию драмы и художе-
ственный язык Стриндберга и сделана попытка доказа-
тельства этой гипотезы. Также мы попытаемся пере-
осмыслить эволюцию творчества Стриндберга 1880–
1890-х гг. в контексте этапов его почти одновременного 
увлечения двумя знаковыми для конца XIX в. авторами. 

 
Знакомство Стриндберга с творчеством  

Достоевского и Ницше 
 

Стриндберг начал знакомиться с творчеством До-
стоевского не позднее 1885 г., когда Биргер Мёрнер 
прислал ему свой перевод романа «Бедные люди», сде-
ланный через датский (Стриндберг благодарит его в 
письме от 19 ноября 1885 г.) [34. S. 209]. К 1888 г. 
Стриндберг прочитал и «Преступление и наказание», о 
чем сообщал в письме к Э. Брандесу от 4 октября 
1888 г. [20. S. 130–131]. Толстого и Достоевского 
Стриндберг упоминает в более поздней статье «Что та-
кое Россия?» (Vad är Ryssland?, 1892): «Прочтите сочи-
нения Толстого, романы Достоевского, если вы еще не 
читали их, и вы обнаружите там молодость нации, 
страну новую и девственно юную» (здесь и далее пере-
вод мой. – К.А.) [35. S. 317]. Из этого можно заключить, 
что ценность Достоевского Стриндберг, как и его со-
отечественники и современники, видел только в репре-
зентации России, однако художественное творчество 
Стриндберга, как мы постараемся показать, демон-
стрирует и осмысление идей Достоевского. 

Как уже говорилось, благодаря Г. Брандесу между 
Ницше и Стриндбергом завязалась переписка, из кото-
рой следует, что шведский писатель читал как мини-
мум два произведения немецкого философа – «Ecce 
Homo» [36] и «Генеалогию морали» [20. S. 210]. 

Из упоминания концепции «Übermensch» в авто-
биографических книгах «Inferno» [17. S. 210] и «Ле-
генды» [18. S. 44] очевидно, что Ницше к 1896–1897 гг. 
был знаком и с идеями книги «Так говорил Зарату-
стра». В других своих произведениях Стриндберг упо-
минает также «волю к власти» [19. S. 4]. На то, что 
Стриндберг читал «Сумерки идолов», указывает и пря-
мая цитация в романе «Чандала», о которой еще пой-
дет речь. Г. Брандес сообщает в письме Ницше от 6 ок-
тября 1888 г., что отправил Стриндбергу «Случай Ваг-
нера» [37. S. 315]. В наследии Стриндберга есть и 
много других упоминаний Ницше и, безусловно, 
осмысление его идей, поэтому некоторым лукавством 
представляется его короткое эссе 1894 г. «Мое отноше-
ние к Ницше», в котором Стриндберг утверждает, что 
самую известную книгу Ницше – «Так говорил Зарату-
стра» – он никогда читал, а в произведениях, написан-
ных до знакомства с творчеством Ницше (в том числе 
драме «Отец» и романе «Жители Хемсё») независимо от 
Ницше выразил собственную позицию, которую позднее 
стали называть ницшеанской. Вместе с тем он замечает, 
что влияние Ницше можно проследить в его пьесе «Фре-
кен Юлия» и романе «Чандала», в которых «моя 
<Стриндберга> новая точка зрения нашла поддержку в 
книгах «Происхождении добра и зла» (1886), «К генеало-
гии морали» (1887), «Человеческое, слишком человече-
ское» и «Сумерки богов» (1889)» [38. S. 104]. Холодность 
этого эссе контрастирует с высказываниями Стриндберга 
в письмах. В год написания известнейших драм «Фрекен 
Юлии» и «Кредиторы» и романа «Исповедь безумца» и 
за год до создания рассматриваемых нами пьесы «Пария» 
и романа «Чандала» он сообщает Э. Брандесу: «В утробу 
моей духовной жизни изверглось семя Фридриха Ницше, 
так что теперь я чувствую себя таким наполненным, как 
будто в животе у меня подушка» [20. S. 112].  

 
Ницше, Достоевский и стриндберговская драма 

 
Уже делались попытки рассмотреть новаторские 

драмы А. Стриндберга (вместе с драмами Ю. О’Нила и Б. 
Шоу) в контексте их связи с переосмыслением театра 
Фридрихом Ницше, в основном в работах «Рождение 
трагедии из духа музыки» и «Случай Вагнера» [3, 25]. 
Между тем в указанных работах рассматриваются в ос-
новном «Фрекен Юлия» (с предисловием) и «Отец», в ко-
торых Стриндберг (и сам Ницше) [36] увидел сходство с 
ницшевскими идеями о театре ретроспективно: он полу-
чил от Г. Брандеса сочинение Ницше «Случай Вагнера» 
уже после их написания (читал ли Стриндберг «Рожде-
ние трагедии из духа музыки», установить не удалось).  

В написанном Стриндбергом вскоре после прочте-
ния «Случая Вагнера» манифесте «О современной 
драме и современном театре» очевидно влияние 
Ницше: «Драма на древнегреческом языке может быть 
означала событие, а не действие, или то, что мы назы-
ваем сознательной интригой.  



Филология / Philology 

8 

Жизнь проходит, собственно, отнюдь не столь за-
кономерно, как построенная драма, и сознательным 
интриганам в столь крайне редких случаях удается вы-
полнить свои планы в мелочах, что мы утратили веру 
в этих лукавых крючкотворцев, которые беспрепят-
ственно управляют человеческой судьбой, и театраль-
ный фокусник этой своей сознательной ложью только 
вызывает у нас улыбку, как всякий лжец» [39. Т. 1. 
C. 19–20]. Ср. с примечанием Ницше в «Казусе Ваг-
нера», где он критикует Вагнера за то, что тот стре-
мится к ярким сценам с активным действием, и уже ис-
ходя из них создает характеры: «Было истинным не-
счастьем для эстетики, что слово “драма” всегда пере-
водили словом “действие”. Не один Вагнер заблужда-
ется в этом; заблуждаются еще все; даже филологи, ко-
торым следовало бы знать это лучше. Античная драма 
имела в виду великие сцены пафоса – она исключала 
именно действие (переносила его до начала или за 
сцену). Слово “драма” дорического происхождения, и 
по дорическому словоупотреблению оно означает “со-
бытие”, “историю”, оба слова в гиератическом смысле. 
Древнейшая драма представляла местную легенду, 
“священную историю”, на которой покоилась основа 
культа…» [40. C. 541].  

С позиций Ницше Стриндберг отзывается о романе 
Достоевского «Преступление и наказание». Стриндберг, 
вспоминая «Преступление и наказание» в письме 
Э. Брандесу от 4 октября 1888 г., начинает говорить о 
драме (впрочем, возможно, что Стриндберга также за-
интересовала сценическая постановка «Преступления 
и наказания» в парижском «Одеоне» в сентябре 1888 
г.): «Прочитал Раскольникова (первые шведские пере-
воды «Преступления и наказания» носили название 
«Raskolnikow». – К.А.)! Хорошо, но не Диккенс! Созна-
тельные интриги! Никаких характеров: все говорят 
одинаково. Ницше, как и я, не верит в действие в 
драме! Только события!» (далее Стриндберг опять 
объясняет древнегреческое значение слово «драма» и 
ставит в пример драмы свою пьесу «Кредиторы») [20. 
S. 130–131]. 

Любопытнейшим материалом для изучения влияния 
Ницше и Достоевского на стриндберговскую драму нам 
представляется пьеса «Пария», написанная в 1889 г., 
вскоре после знакомства Стриндберга с некоторыми рабо-
тами немецкого и русского авторов. Тем более интересно, 
что эта пьеса написана на основе одноименного рассказа 
Улы Ханссона – заядлого ницшеанца. То есть пьеса 
Стриндберга – пример того, как Стриндберг применил тео-
рию драмы Ницше к пропитанному идеями Ницше проза-
ическому материалу и модифицировал идейную составля-
ющую этого материала, в том числе, как нам представля-
ется, под некоторым воздействием Достоевского. 

Для понимания дискуссионной составляющей этой 
драмы важен контекст представлений о преступлении 
и преступнике в Швеции 1880-х гг. На «криминальную 
литературу», упомянутую в начале статьи, влияют 
Э. По, натурализм Золя и, главное, представления 
Ч. Ломброзо о врожденной, отраженной во внешности, 
предрасположенности к преступлению у некоторых 
людей. Шведские авторы (В. Бенедиктссон, Г. аф Гей-

ерстам) в своих рассказах о нарушителях закона обяза-
тельно дают традиционное, основанное на Ломброзо, 
описание внешности преступника [5]. Стриндберг был 
приверженцем этих представлений: в его рассказе 
«Преступник» (En brottsling, 1888) юрист и врач выяв-
ляют истинного преступника на основании особенно-
стей черепа (подробнее останавливаться на этом рас-
сказе не имеет смысла, так как в этом детективном ме-
тоде и состоит вся его суть). 

Представления Ч. Ломброзо и критика Ницше 
М. Нордау стали камнем преткновения в спорах 
Стриндберга с Ницше и его последователем У. Ханс-
соном. Стриндберг в первом же письме Ницше гово-
рит: «…несмотря на Ваш свободный ум, Вы обманы-
ваетесь касательно этого преступного субъекта. Взгля-
ните на сотни фотографических снимков, иллюстриру-
ющих тип ломброзовского преступника, и признайте, 
что мошенник – это существо низшего порядка, деге-
нерат, слабоумный, лишенный элементарных умствен-
ных способностей, которые позволили бы ему усвоить 
параграфы закона и понять, что они являются мощным 
препятствием на пути его воли к власти» [16]. 

Отличный от точки зрения Ницше и Ханссона 
взгляд Стриндберга на преступника проявился и в 
пьесе «Пария» 1889 г. В рассказе «Пария» Ханссон 
представляет преступника с типичной ломброзовской 
внешностью: «У него были редкие светлые волосы, 
лоб – почти неестественно высоким, а губы – ярко-
красными» [41. S. 90], однако преступление (подделка 
векселя) было, по словам самого нарушителя, слова ко-
торого нельзя ни опровергнуть, ни подтвердить, совер-
шенно в сомнамбулическом состоянии, по велению за-
гадочных сил души. Случай был раскрыт, и герой по-
нес наказание, от несправедливости которого страдал 
долгие годы, и только недавно наконец смирился – 
стал считать, что он сам себе хозяин и судья, от боли 
несправедливости только развившийся как личность. 
Последнее утверждение, очевидно, навеяно представ-
лениями Ницше о преступнике, как человеке, восстав-
шем против общества, и тем самым в некоторых слу-
чаях даже проявившем мужество. Но всё же апология 
преступления у Ханссона смягчена тем, что подделка 
векселя была совершена в сомнамбулическом состоя-
нии (здесь Ханссон следует за другим трендом тех 
лет – психологическими учениями В. Вундта и 
И. Бернхейма).  

Текст рассказа Ханссона представляет собой почти 
полностью монолог героя, обращенный к рассказчику. 
Стриндберг в своей пьесе делает из несущественного 
для сюжета и идеи ханссоновского рассказчика полно-
ценного персонажа. Между тем и этот новый персо-
наж, и персонаж-наследник ханссоновского главного 
героя не имеют, по сути, характеров – они даже 
названы обезличенно, господами X и Y. В отличие от 
героев, например, «Фрекен Юлии», герои стриндбер-
говской пьесы «Пария» представляют, на наш взгляд, 
идеи, как и герои Достоевского, а их конфликт, как и у 
Достоевского, воплощается в диалоге. 

Герои представляют собой разные типы преступни-
ков. Один из героев – господин Y – сходен с главным 



Андрейчук К.Р. Между Ницше и Достоевским 

9 

героем у Ханссона. У него та же профессия (энтомо-
лог), он тоже вернулся на родину, прожив в Америке 
пятнадцать лет. Вместо неприметного ханссоновского 
рассказчика у Стриндберга шведский археолог (госпо-
дин Х). С самого начала, еще до первого диалога в 
пьесе, становится понятно, что господину Y есть что 
скрывать: он вздрагивает, когда в комнату входит гос-
подин Х. Они сразу начинают обсуждать, можно ли 
оправдать археолога, если он заберет себе найденное в 
земле золото. Сам археолог, господин Х, считает, что 
у него на это не хватило бы храбрости, но он мог бы 
защищать в суде человека, который украл бы из зави-
сти и честолюбия, «как коллекционер, как человек 
науки или как честолюбец, стремящийся во что бы то 
ни стало сделать открытие» [39. Т. 2. С. 125], но не 
того, кто украл из нужды, чтобы прокормить себя. Да-
лее господин Х объясняет, что считает свою неспособ-
ность к воровству слабостью, а не добродетелью. Та-
ким образом, Стриндберг, с одной стороны, представ-
ляет несостоявшегося ницшеанского преступника, 
восставшего против общества, а с другой – ссылается 
на «идейное» преступление в духе Раскольникова (на 
которое герой все же не решается).  

Другой тип преступника представляет господин 
Y. Господин Х, обсуждая двойственность наружно-
сти господина Y, говорит, что ему видится у госпо-
дина Y, спереди кажущегося «добродушным честным 
малым» [39. Т. 2. С. 125], клеймо на спине – энтомо-
лог Ханссона тоже сам говорит о себе как о «клеймен-
ном». Также, в полном соответствии с веяниями Лом-
брозо, господин Х любопытствует, к какой расе при-
надлежит его собеседник, у которого такой узкий че-
реп на уровне ушей. Он вспоминает своего знакомого, 
милого и обходительного «блондина с выпуклыми 
глазами», в котором была такая же двойственность и 
который совершил подлог, говоря, что не стал с ним 
общаться после преступления, потому что тот не по-
нес наказания: «Видишь ли, Христос требовал все-
прощения, а я проповедую наказание, как необходи-
мое условие для восстановления равновесия, или 
называй это как хочешь. И ты, как сидевший в 
тюрьме, должен понимать это лучше, чем другие» 
[39. Т. 2. С. 132]. Господин Y не рассказывал госпо-
дину Х, что он сидел в тюрьме, господин Х понимает 
это сам, поскольку господин Y отказывался писать 
свое имя и избегал поездки в город Мальмё, хотя лю-
бит смотреть издалека на его крыши.  

Господин Y решает, что господин Х теперь прези-
рает его, целует протянутую ему для рукопожатия в 
знак уважения руку и начинает говорить господину Х 
«Вы». Господин Х интересуется, как, отбыв наказание, 
можно продолжать чувствовать себя ущемленным в 
правах. Господин Y рассказывает историю подделки 
векселя, совершенной в сомнамбулическом состоя-
нии – как было в рассказе Ханссона. 

Если у Ханссона главный герой, энтомолог, и так 
не чувствует себя виноватым, то в пьесе Стриндберга 
соответствующего персонажа – господина Y – госпо-
дин Х пытается убедить в том, что он не должен чув-
ствовать себя виновным, потому что, во-первых, пре-
ступление было совершено в невменяемом состоянии, 

а во-вторых – потому что за преступление было поне-
сено наказание. После некоторых колебаний он расска-
зывает историю своего убийства, за которое он не чув-
ствует себя виноватым, так как, по его мнению, убий-
ство было нечаянным: он дал подзатыльник задремав-
шему старику-кучеру и не стал на себя доносить, так 
как у жертвы не было семьи, а жизнь и свобода самого 
господина Х «необходима для счастия родителей». 
Стриндберг сопоставляет два преступления, потому 
что по закону за подделку векселя полагалось то же 
наказание, что и за убийство без умысла – два года 
тюрьмы.  

Господин Y чувствует неприязнь к убийце, не по-
несшему наказания, и господа спорят о том, было ли 
это убийство просто несчастьем или же преступле-
нием. Господин Y предлагает господину Х искупить 
свою вину, выплатив денежный штраф ему самому, 
нуждающемуся в деньгах для продолжения научных 
изысканий, проще говоря, шантажирует его. Господин 
Х выражает готовность донести на самого себя и заме-
чает, что господин Y просто вор, укравший из нужды, 
а историю о сомнамбулическом состоянии он вычитал 
из книги Бернгейма, стоявшей в шкафу у господина Х. 
Окончательную моральную победу одерживает госпо-
дин Х, когда говорит, что шантажировать его господин 
Y не сможет, так как сидел, судя по описаниям, не в 
шведской, а американской тюрьме, то есть сам не от-
был наказания за подделку векселя. Господин Y не мо-
жет угрожать ему даже тем, что расскажет все его 
жене, потому что жена, еще будучи невестой госпо-
дина Х, знала о произошедшем с кучером. 

Итак, Стриндберг раскладывает ханссоновского 
персонажа на двух, представляя тем самым два типа 
преступников. Их спор становится спором идей, 
напоминающим разговоры Раскольникова с Порфи-
рием Петровичем: герои стремятся уличить друг 
друга и для этого углубляются в идейные представле-
ния и прошлое собеседника. Казалось бы, моральную 
победу одерживает господин X, совершивший неча-
янное преступление и не понесший наказание (при 
этом признающий правомерность идейного преступ-
ления, но не готовый на него). Господин Y, по 
Стриндбергу, слаб не потому, что совершил преступ-
ление и, как оказывается к концу рассказа, не понес 
наказания (он сидел в тюрьме за что-то другое), а по-
тому, что говорит и думает, как преступник. Вместе с 
тем в уста господина Х Стриндберг вкладывает уточ-
нение: «Сильней ли ты, или слабей меня, этого я не 
знаю», то есть с точки зрения ницшеанской морали 
победитель так не определен. Господин X и господин 
Y, не имеющие даже имен, – не столько характеры, 
сколько противопоставленные психологические аб-
стракции, идеи, благодаря жонглированию которыми 
(автор не принимает ни одну из точек зрения) 
Стриндбергу в пьесе удается достичь полифонии, 
сходной с романами Достоевского.  

В свете оценки влияния Достоевского на эту пьесу 
интересно, что если в рассказе Ханссона события вы-
несены за скобки повествования в соответствие с вы-
сказываниями Ницше о драме, то Стриндберг добав-
ляет действия (в смысле так критикуемой им, в том 



Филология / Philology 

10 

числе у Достоевского – см. уже цитировавшееся 
письмо [20. S. 130–131], «сознательной интриги»!) в 
происходящее непосредственно на сцене: появляется 
мотив шантажа и возможность совершения нового 
преступления – кражи археологических ценностей. По 
сравнению с рассказом Ханссона, пьеса Стриндберга 
минималистична (герои даже не выходят за пределы 
комнаты), конфликт предельно обострен. Впослед-
ствии такую особенность конфликта, выраженную в 
диалоге, Стриндберг назовет «мозговым поединком». 

Разумеется, пьеса Стриндберга «Пария», наряду с 
«Сильнейшей», испытала влияние не только Ницше и 
Достоевского, но и экспериментальной сцены париж-
ского Свободного театра. Позднее пьесы «Пария» и 
«Сильнейшая» стали основой репертуара камерного 
Интимного театра А. Стриндберга и А. Фалька. 

Но разделяет ли Стриндберг убеждения Раскольни-
кова, считая господина Х «право имеющим», а госпо-
дина Y – «тварью дрожащей»? Как Стриндберг отно-
сится к «достоевской» мысли о необходимости наказа-
ния, вложенной в уста побежденного, глупого госпо-
дина Y? Когда господин Y высказывает эту мысль, 
симпатии читателя явно на его стороне, но попытками 
шантажа и требованием украсть археологическое зо-
лото, чтобы заплатить ему выкуп, он дискредитирует 
себя. Несколько более определенно решает этот во-
прос Стриндберг в романе «Чандала». 

 
«Право имеющие» и «твари дрожащие»  
в романе А. Стриндберга «Чандала» 

 
Перед написанием романа «Чандала» (Tschandala, 

1888) Стриндберг читал «Преступление и наказание», 
видя у Достоевского образец «криминально-психоло-
гического романа» [20. S. 130–131]. Проблематика 
этого романа сходна с проблематикой пьесы «Пария»: 
само слово «Чандала» и означает «пария». Стриндберг 
заимствовал это слово у Ницше, а Ницше взял его из 
индейской кастовой системы, где оно означает низ-
шую касту «неприкасаемых». Со слов Ницше в «Су-
мерках идолов» Стриндберг цитирует древнеиндий-
ский сборник «Законы Ману», где говорится о чанда-
лах и арийцах [42. C. 179–180; 43. C. 281]. 

Парией в романе представлен цыган Йенсен, управ-
ляющий в доме, в котором снимает жилье за городом 
преподаватель, магистр Андреас во время каникул. 
Дом принадлежит опустившей дворянке-пьянице, сде-
лавшей Йенсена своим любовником и господином. 
Действие происходит в XVII в., и магистр предстает 
опередившим свое время: он является «тайным после-
дователем картезианской философии» [42. С. 23], скеп-
тически относится к королевской власти. Человек хо-
рошо образованный, он развит и физически: крепок, 
умеет драться со студентами. Его «арийским» чертам 
противопоставлена внешность парии, «прирожденного 
преступника», изображенного в соответствии с идеями 
Ломброзо, – цыгана: «бледное как полотно, лицо <у 
Ницше “бледный преступник”» [44. С. 38] – преступ-
ник, который, возвысившись над обществом путем со-
вершения преступления, опустился снова, начав испы-
тывать угрызения совести. – К.А.> с неправильными, 

негармоничными чертами, изборожденное ранними 
глубокими морщинами – следами пороков и страстей. 
Резко обрисовывались большие, выпуклые глазные яб-
локи, и беспокойный взгляд, казалось, стремился про-
никнуть сквозь опущенные веки» [44. С. 32]. Поведе-
ние Йенсена описано как подобострастное и вместе с 
тем обманчивое: «Управляющий по отношению к ма-
гистру выказывал чисто собачью преданность, как к 
человеку, от которого можно получать подачки, над 
которым можно безнаказанно смеяться и которого он 
в то же время считал в высокой степени бескорыстным 
и порядочным человеком. Цыган уверял, что любит 
магистра, и в самом деле относился к нему с почте-
нием, как к существу высшего порядка, обладающему 
большими познаниями, рассыпающему их кругом це-
лыми пригоршнями, дающему разумные советы, из ко-
торых можно извлечь материальную выгоду. Выросши 
среди бродяг, цыган преклонялся перед человеком, ко-
торый, по-видимому, был неспособен лгать. Но к его 
поклонению примешивалась доля сострадания к маги-
стру, как к человеку непрактичному и неспособному 
разгадать его хитрые планы. Верный своей воровской 
натуре, цыган не мог сдержаться, чтобы не обманывать 
своего бескорыстного благодетеля и друга» [42. С. 33].  

Магистру Стриндберг приписывает представления 
своего времени о натуре преступника: «Он не питал 
злого чувства к этому жалкому человеку. Магистр 
знал, какое сильное влияние на характер оказывают те 
условия, в которых человек вырос и воспитался, а 
также расовые и национальные особенности. Ему было 
чрезвычайно интересно наблюдать психологию парии, 
занявшего некоторое положение в обществе, случайно из 
бедности попавшего в богатство и вступившего в связь с 
особой, принадлежавшей, как говорили, к старинному 
дворянскому роду» [42. С. 34]. Очевидно пренебрежи-
тельное отношение магистра к цыгану: ему любопытно 
заглянуть в тайники души «странного человека, стоящего 
на такой низкой ступени человеческого развития, кото-
рую магистру университета нечасто приходится наблю-
дать в непосредственной близости» [42. С. 51].  

Уже в самом начале романа Стриндберг обозначает 
волновавшую его тему преступления в диалоге между 
магистром и цыганом: они обсуждают в подробностях, 
как совершить преступление и не быть пойманным [42. 
С. 57–61]. Позднее цыган использует знания, получен-
ные от магистра, чтобы украсть и повесить вину на са-
мого магистра. 

В другом диалоге магистра (с равным ему по обще-
ственному положению и «человеческому развитию» адъ-
юнктом) Стриндберг обсуждает раскольниковскую идею 
деления людей на «право имеющих» и «тварей дрожа-
щих». Разговор идет от обсуждения монархии: «Если 
лучший получает в свои руки власть, это дает ему воз-
можность окружить себя достойными людьми. И в этом 
случае монархия имеет большой смысл», – говорит адъ-
юнкт. Магистр возражает, что монархия имеет смысл, 
только когда власть захватывает узурпатор: «Такой чело-
век преодолевает множество трудностей и опасностей, и 
это уже свидетельствует о его высших дарованиях» [42. 
С. 96–97]. Такая точка зрения имеет явное родство с рас-
кольниковским восхищением Наполеоном. 



Андрейчук К.Р. Между Ницше и Достоевским 

11 

Конфликт между цыганом и магистром постепенно 
становится открытым: цыган совершает мелкие кражи, 
досаждает магистру, заставляя оправдываться за то, 
чего тот не совершал, просит деньги в долг, пытается 
запугать. Это приводит к тому, что магистр обдумы-
вает, «как лучше всего уничтожить это вредное живот-
ное, чувствовавшее необъяснимое влечение ко злу» 
[42. С. 126]. Как и Раскольников, он готовит убийство 
из идейных соображений: он не только «спасет себя от 
неминуемой гибели», уготованной ему цыганом, но и 
уничтожит человека, «который, как вредное животное, 
не только не служил ко благу людей, но был причиной 
гибели многих» [42. С. 162].  

Однако сразу заметно некоторое несоответствие 
противостояния магистра и цыгана ницшеанской идее 
благородной борьбы эллина с варваром: магистр думает 
о том, что цыгана надо уничтожить так, «чтобы не нести 
никакой ответственности и избежать возможных непри-
ятностей» [42. С. 126]. При этом он сам осознает, что 
варвар всегда побеждает эллина, «ибо грубее» [42. 
С. 127]. победить цыгана можно, только если «усвоить 
себе его грубость, не стесняться в средствах, стараться 
проникнуть в его тайны, подслушивать у дверей, вызы-
вать его близких на откровенность» [42. С. 127].  

Сначала магистр отвергает этот путь: «не в его ха-
рактере выбирать этот путь, поступать так – значит 
оскорбить чувство собственного достоинства и поте-
рять всякое уважение к себе» [42. С. 127]. Но посте-
пенно методы «парии» захватывают и благородного 
магистра, он решает «поставить крест на целых столе-
тиях человеческой культуры, нарушить мир своей 
души, забыть о собственной чести и достоинстве, по-
жертвовать уважением к самому себе» [42. С. 163]. Ма-
гистру приходит в голову раскольниковская мысль о 
том, что «его страх убить другого – такая же слабость 
души, как страх смерти у цыгана» [42. С. 163], и он ре-
шает преодолеть это страх – как перед убийством, так 
и перед низостью. В духе Раскольникова магистр, от-
вергая тем самым христианские ценности, рассуждает 
о том, что причина страха перед убийством – «в идеях 
о ценности человеческой жизни, о прощении врагам 
независимо от того, победители они или побежденные, 
в тех старых наивных предрассудках, которыми всегда 
пользовались злые люди, чтобы уничтожить велико-
душного победителя, в мыслях о величии сострадания 
<…> во всех этих хороших словах о личном достоин-
стве, об уважении к самому себе и о том, что месть при-
надлежит одному лишь Богу». 

Если сначала только цыган пытается использовать 
магию – «низкое» средство – чтобы навредить маги-
стру, то в конце к помощи магии, пусть и современ-
ной – оптической иллюзии – прибегает и магистр. Он 
запугивает до смерти цыгана сконструированными с 
помощью разрисованного фонаря чудовищами, пред-
варительно настроив его разговором на мистический 
лад (цыгана загрызают собаки, так как принимают его 
за чужую собаку из-за того, что он, напуганный иллю-
зиями, стоит на четвереньках и воет). 

Таким образом, слова «пария погиб, и победил 
ариец» [44. С. 179] звучат немного иронично: ариец по-

бедил средствами парии, побоявшись умереть («не по-
гибать же ему из-за того, что он одарен более чуткой 
душой» [44. С. 162]. При этом он сам понимает, что в 
подлинной борьбе эллина с варваром эллин должен по-
гибнуть.  

Д.М. Шарыпкин считает, что в «Чандале» ответ 
Стриндберга на вопрос о правомерности преступления 
ради уничтожения социального зла, воплощенного в 
одном человеке, таков: «он оправдывает подобное 
своеволие в высшем смысле, но и указывает на гибель-
ные последствия этого поступка для собственного “я” 
самовластного индивида» [29. С. 164]. На наш взгляд, 
эти гибельные последствия связаны, по Стриндбергу, 
не с самим фактом убийства, а с использованными 
«низкими» средствами. В любом случае, раскрытие 
темы «Преступления и наказания» у Стриндберга диа-
метрально противоположно Достоевскому: герой не 
раскаивается (ведь раскаявшийся «бледный преступ-
ник» – по Ницше, достоин презрения), да и автор нигде 
не пишет об отсутствии у человека морального права 
решать, кому жить, а кому умирать. Вместе с тем сход-
ство с романом Достоевского не только в тематике: 
«Чандала» – это, как и произведения Достоевского, ро-
ман идей. 

Интересно, что Стриндберг не называет преступле-
нием поступок магистра («он победил благодаря сво-
ему знанию и превосходству над низшей расой. Могло 
случиться, что и ариец пал бы в борьбе, если бы у него 
хватило смелости пойти на убийство» [42. С. 179]). 
Уже в «Чандале» Стриндберга интересует убийство не 
прямое – пока при помощи вспомогательных средств, 
а позднее, в конце 1890-х гг. – убийство чисто психо-
логическое, совершенное лишь в мыслях.  

 
«Психологическое убийство» и проблема  

раскаяния у А. Стриндберга 
 

Тема преступления, волновавшая в шведов в  
1880-е гг., продолжает интересовать их в 1890–1900-е гг., 
однако трактовка ее меняется. Если в 1880-е гг. шведы 
обращали внимание прежде всего на причины преступ-
ления, создавая впечатление предопределенности пре-
ступления для человека с определенными факторами 
развития: с одной стороны, с недостойными условиями 
существования, а с другой – с преступной «натурой».  
С 1890-х же гг. писатели обращаются также к проблеме 
раскаяния (в 1880-е гг. преступники из шведских про-
изведений никогда не раскаиваются, а с 1890-х гг. во-
прос о способности преступника к раскаянию оказыва-
ется предметом дискуссии). Помимо Стриндберга, о 
котором пойдет речь далее, к проблеме раскаяния об-
ращается Сельма Лагерлёф (о влиянии Достоевского 
на ее трактовку темы см.: [45–49]). 

Нам представляется, что это связано в числе про-
чего с более глубоким прочтением «Преступления и 
наказания» и вхождением в шведский литературных 
обиход новых произведений Достоевского, прежде 
всего романа «Братья Карамазовы». 

Во время создания романа «Чандала», о котором го-
ворилось ранее, Стриндберг пишет статью «Духовное 



Филология / Philology 

12 

убийство» (или «Психическое убийство», 1887), содер-
жащую навеянные драмой Ибсена «Росмерсхольм» и 
особенно романами Достоевского размышления о пси-
хологических убийствах – вымышленных и реальных 
(из этой статьи проистекает стриндберговская идея ис-
поведи и «защитительной речи», нашедшая воплоще-
ние в романе «Исповедь безумца» 1897 г.). У Достоев-
ского тема задуманного убийства представлена, напри-
мер, в «Братьях Карамазовых», где, как пишет Фрейд в 
статье «Достоевский и отцеубийство», не так уж 
важно, кто именно совершил убийство реальное: ви-
новны все братья, так как все желали смерти отцу. 
«Братьев Карамазовых» Стриндберг в 1890-е гг. мог 
читать по-датски. Теме задуманного убийства посвя-
щена его пьеса «Преступление и преступление» («Brott 
och brott», 1899), название которой иногда переводят 
как «Борьба и преступление» (например, в постановке 
Летнего театра Найсяй 3 и 4 ноября 2022 г.) На наш 
взгляд, смысл названия все-таки в сопоставлении двух 
типов преступлений – реального и психологического, 
однако понятно, что имелось в виду под словом 
«борьба» в другом варианте перевода – борьба сво-
боды воли преступника с силами, тянущими его к пре-
ступлению. 

В этой пьесе Стриндберг, как и Достоевский в 
своих романах, прослеживает психологические пред-
посылки убийств – правда, не совершенных челове-
ком, но желаемых и в итоге произошедших по воле 
судьбы. Главные герои совершили «психологическое» 
убийство, то есть желали кому-то смерти, и она дей-
ствительно произошла, хотя формально не по их вине. 
Художник Адольф совершил такое «психологическое» 
убийство в прошлом, а драматург Мориц совершает во 
время действия пьесы. «Психологическое» убийство 
сопоставлено с убийством реальным, но неумышлен-
ным, которое совершила подруга сначала Адольфа, а 
потом Морица Генриетта. 

Адольф и Генриетта беседуют о своих страшных 
тайнах вполне в духе «Преступления и наказания» До-
стоевского: они, в отличие от магистра в «Чандале», 
думают о раскаянии. «Каким же образом ты нашел, 
наконец, покой?» – спрашивает Генриетта Адольфа. 
Тот отвечает ей, что «сознал свою вину, почувствовал 
раскаяние, решил себя исправить и наложил на себя 
покаяние» (покаяние состоит в том, что он избегает ра-
достей жизни). Это звучит очень просто, и Стриндберг 
сам это видит, заставляя Генриетту вопрошать дальше: 
«Но как же испытать раскаяние, если совесть молчит, 
как, например, у меня?» [50. С. 210]. Адольф отвечает, 
что раскаяние является милостью, которую получает 
лишь тот, кто ищет. 

Всё это очень напоминает Достоевского с тем ис-
ключением, что Адольф заявляет о своей нерелигиоз-
ности. Стриндберг как будто отвечает Достоевскому с 
его галереей раскаивающихся грешников, вкладывая в 
уста Адольфа слова: «Я себе представляю религию 
между прочим как наказание, потому что только тот 
становится религиозен, в ком совесть нечиста» [50. 
С. 210]. В другом месте он говорит о том, что не только 
религиозным, но и попросту хорошим человеком не 
может быть тот, кто не оступался: «Тот, кто никогда не 

совершил преступления, не может быть добрым чело-
веком. Потому что прощать может только тот, кто сам 
нуждается в прощении» [50. С. 197–198]. Он рассказы-
вает о своем друге (возможно, о самом себе?), «кото-
рый всем все прощал и принимал оскорбления и обиды 
с таким видом какого-то даже удовлетворения, что мы 
никак не могли себе это объяснить. Наконец, много 
времени спустя он открыл тайну двумя словами: “Я ка-
ющийся”» [50. С. 197–198].  

Между тем главный герой, Мориц, пожелавший 
смерти своему ребенку от прежней подруги, чтобы уйти 
к новой, приходит именно в церковь в поисках новой 
жизни, в которой нет места греху. Раскаявшись, он заяв-
ляет аббату: «Честь – это тень, золото – сухой лист, жен-
щины – опьяняющий напиток. Позвольте же мне укре-
питься за ваши священные стены и забыть этот ужасный 
сон, который продолжался два дня, но показался двумя 
вечностями» [50. С. 214]. В отличие от Раскольникова, 
обращение Морица к вере происходит очень быстро, 
даже, пожалуй, психологически неоправданно быстро. 

 
Заключение 

 
По мнению Д.М. Шарыпкина, Достоевский явился 

для Стриндберга антагонистом Ницше, причем со вре-
менем Стриндберг однозначно предпочел Достоев-
ского [29. С. 158]. Однако, как мы попытались пока-
зать, Стриндберг осмыслял Ницше и Достоевского, од-
новременно восхищаясь обоими (судя по письмам – 
Ницше даже в большей степени) и парадоксальным об-
разом объединяя их идеи в своем творчестве. Это объ-
единение проявляется в его произведениях через слож-
ное переплетение тем преступления, наказания, сво-
боды воли и духовного обновления.  

Анализ ранее не рассмотренных в ракурсе одновре-
менного влияния Ницше и Достоевского произведений 
(пьеса «Пария») и работ, проанализированных в этом 
свете недостаточно подробно, без привлечения критиче-
ских и эпистолярных высказываний Стриндберга (пьеса 
«Преступление и преступление» и роман «Чандала») поз-
воляет увидеть, как Стриндберг осмысляет идеи обоих 
авторов, создавая уникальный синтез. Например, образ 
«право имеющего» из «Преступления и наказания» До-
стоевского переплетается с ницшеанским представле-
нием о «сверхчеловеке». В романе «Чандала» магистр, 
воплощающий арийскую личность, не раскаивается в 
своем намерении убить цыгана-парию, что отсылает к 
ницшеанской критике христианской морали. В то же 
время, сам конфликт между магистром и цыганом разво-
рачивается в духе диалогов у Достоевского, где столкно-
вение идей становится основой повествования. Таким об-
разом, Стриндберг не просто противопоставляет Ницше 
и Достоевского, но и создает новое художественное про-
странство, где их идеи взаимодействуют продуктивно. 

Научная прибавка данного исследования состоит в 
том, что оно раскрывает механизмы этого взаимодей-
ствия, показывая, как Стриндберг адаптирует фило-
софские концепции, теоретические высказывания о ли-
тературе и поэтику Достоевского и Ницше для реше-
ния собственных художественных задач. Например, в 
пьесе «Пария» он исследует поднимаемые Ницше 



Андрейчук К.Р. Между Ницше и Достоевским 

13 

темы и отталкивается от теории драмы Ницше, одновре-
менно вводя элементы полифонического диалога, харак-
терные для Достоевского. Герои этой пьесы, господа X и 
Y, представляют собой не столько характеры, сколько аб-
страктные идеи, сталкивающиеся в диалоге. Этот подход 
демонстрирует, как влияние Достоевского и Ницше 
трансформируется в творчестве Стриндберга, создаю-
щего новую форму драматического конфликта. 

В более поздних произведениях, таких как пьеса 
«Преступление и преступление», Стриндберг углубляет 
осмысление темы раскаяния, обращаясь к духовным по-
искам, характерным для Достоевского, но при этом всё 
еще находясь и под влиянием Ницше. Так, главный герой 
пьесы, Мориц, быстро обращается к религии, но его ре-
шение психологически не мотивировано, что подчерки-
вает внутренний конфликт между ницшеанским отрица-
нием традиционных ценностей и стремлением к искупле-
нию, свойственным героям Достоевского. 

Исследование может быть продолжено за счет ана-
лиза автобиографических книг «Ад» («Inferno», 1897) 
и «Легенды» («Legender», 1897), где герой 
Стриндберга решает отвергнуть не только зло и ложь, 
но и религию, несущую несправедливость и жесто-
кость. Эта позиция во многом созвучна взглядам Ивана 
Карамазова и Ницше. В пьесе-трилогии «На пути в Да-
маск» («På vägen till Damaskus», 1898–1901) появляются 
образы, которые можно возвести как к работам Ницше 
(главный герой с замашками «сверхчеловека»), так и к 

произведениям Достоевского (фигура искусителя, сопо-
ставимая с чертом из «Братьев Карамазовых»). 

Таким образом, парадоксальное объединение идей 
Ницше и Достоевского в творчестве Стриндберга поз-
воляет увидеть новые грани его произведений. Это ис-
следование дополняет существующие работы, показы-
вая, что влияние обоих мыслителей на Стриндберга 
нельзя свести к простому противопоставлению. 
Напротив, их идеи становятся источником творческого 
синтеза, который формирует уникальный художе-
ственный язык шведского писателя.  

Результаты данного анализа способствуют более глу-
бокому пониманию не только творчества Стриндберга, 
но и универсальных механизмов культурной рецепции, 
когда противоречивые философские концепции порож-
дают новые смысловые конфигурации. По результатам 
исследования можно предложить дополнение к понима-
нию эволюции творчества Стриндберга: возможно, пере-
ход от натуралистического к символистскому и мистиче-
скому периоду его творчества был связан, в числе про-
чего, с растущим влиянием на него Достоевского и пере-
осмыслением идей Ницше под влиянием творчества рус-
ского автора.  

Поскольку Стриндберг стоял в авангарде литературы 
своей страны, его понимание философских идей и адап-
тация писательских стратегий русского и немецкого ав-
торов отчасти определили и их восприятие всей швед-
ской литературой.

 
Список источников 

 

1. Fambrini A. Ola Hansson und Georg Brandes: Einige Bemerkungen über die Erste Rezeption Nietzsches // Nietzsche-Studien. 1997. № 26. S. 421–
440. 

2. Nietzsche F. Briefwechsel. Briefe an Friedrich Nietzsche: Januar 1887–Januar 1889 / Colli G., Montinari M. (eds.). Berlin : Walter de Gruyter, 
1984. 

3. Stern M.J. Nietzsche's Ocean, Strindberg's Open Sea. Berlin : Nordeuropa-Institut, 2008. 292 p. 
4. Андрейчук К.Р. Ранняя рецепция творчества Ф.М. Достоевского в Швеции (1880-е годы). Статья первая // Вестник Московского 

государственного лингвистического университета. Гуманитарные науки. 2024. № 12 (893). С. 115–121. 
5. Андрейчук К.Р. Ранняя рецепция творчества Достоевского в Швеции (1880-е годы). Статья вторая // Вестник Московского 

государственного лингвистического университета. Гуманитарные науки. 2025. № 1 (895). С. 119–125. 
6. Эбаноидзе И.А. Ницше читает Достоевского: хронология и материал рецепции // Ф.М. Достоевский в литературных и архивных 

источниках конца XIX – первой трети XX в. / ред.-сост. Е.А. Андрущенко, В.М. Введенская, М.В. Козьменко. М. : ИМЛИ РАН, 2021. 
С. 210–232. 

7. Шестов Л. Достоевский и Ницше : (философия трагедии). СПб. : Тип. М.М. Стасюлевича, 1903. 245 с. 
8. Эбаноидзе И. А. «Записки из подполья» в рецепции Ф. Ницше // «Записки из подполья» Ф.М. Достоевского в культуре Европы и Америки. 

М. : ИМЛИ РАН, 2021. С. 211–233. 
9. Пигалев А.И. Достоевский и Ницше о преодолении нигилизма // Вестник Томского государственного университета. Философия. 

Социология. Политология. 2021. № 63. С. 285–293. 
10. Анисимова О.Л. Ф.М. Достоевский и Ф. Ницше о музыке // Наука. Искусство. Культура. 2022. Т. 1, № 33. С. 187–192. 
11. Кренжолек О.С. Теория человекобога у Ф.М. Достоевского и Ф. Ницше // Вестник Вятского государственного университета. 2009. Т. 1, 

№ 3. С. 94–99. 
12. Woolfolk A. The Two Switchmen of Nihilism: Dostoevsky and Nietzsche // Mosaic: A Journal for the Interdisciplinary Study of Literature. 1989. 

Vol. 22. P. 71–86. 
13. Jackson R.L. Nietzsche and Dostoevsky: Counterpoint // The Comparatist. 1982. Vol. 6. P. 24–34. 
14. Cunningham D.S. Dostoevsky and Nietzsche: The Hazards of Writing Oneself into (or out of) Belief // Dostoevsky Beyond Dostoevsky: Science, 

Religion, Philosophy / ed. by S. Evdokimova, V. Golstein. Academic Studies Press, 2016. P. 129–150. 
15. Di Santo M. J. ‘Dramas of Fallen Horses’: Conrad, Dostoevsky, and Nietzsche // Conradiana. 2010. Vol. 42, № 3. P. 45–68. 
16. Эбаноидзе И.А. Переписка Фридриха Ницше с Готфридом Келлером, Георгом Брандесом и Августом Стриндбергом // Новый мир. 1998. 

№ 4. URL: https://www.nietzsche.ru/works/letters/keller-brandes-strinberg/perepiska/ 
17. Strindberg A. Inferno / F.E. Fahlstedt övers. Stockholm : Iduns tryckeri aktiebolag, 1897.  
18. Strindberg A. Legender / F.E. Fahlstedt övers. Stockholm : Central-tryckeriet, 1898.  
19. Strindberg A. Religiös renässans eller Religion mot teologi. Stockholm : Frams Förlag, 1910.  
20. Strindberg A. August Strindbergs brev. 7. Februari 1888–december 1889. Utg. av Torsten Eklund. Stockholm : Albert Bonniers förlag, 1961.  
21. Strecker K. Nietzsche und Strindberg. München : Georg Müller, 1921. 154 s.  
22. Borland H.H. Nietzsche's Influence on Swedish Literature: With Special Reference to Strindberg, Ola Hansson, Heidenstam and Fröding. 

Göteborg : Elanders Boktr., 1956. 
23. Beyer H. Nietzsche og Norden. 2 Bände. Bergen, 1957. 
24. Brandl H. Persönlichkeitsidealismus und Willenskult: Aspekte d. Nietzsche-Rezeption in Schweden. Heidelberg : Winter, 1977. 
25. Kornhaber D. The Philosopher, the Playwright, and the Actor: Friedrich Nietzsche and the Modern Drama's Concept of Performance // Theatre 

Journal. 2012. Vol. 64, № 1. P. 25–40. 



Филология / Philology 

14 

26. Михайлова М.В., Макарова А.А. Леонид Андреев – Август Стриндберг: точки схождения // Труды Санкт-Петербургского 
государственного института культуры. 2017. Т. 215. С. 107–114. 

27. Иванов Вяч. Достоевский и роман-трагедия // Иванов Вяч. Собрание сочинений. Т. 4. Брюссель, 1987. C. 401–444.  
28. Бахтин М.М. Проблемы поэтики Достоевского. М., 1979. 
29. Шарыпкин Д.М. Русская литература в скандинавских странах. Л. : Наука, 1975. 
30. Шарыпкин Д.М. Достоевский в восприятии шведских читателей // Достоевский. Материалы и исследования. Л. : Наука, 1976. C. 270–

276.  
31. Törnqvist E. The Strindbergian One-Act Play // Scandinavian Studies. 1996. Vol. 68, № 3. P. 356–369. 
32. Liet H. van der. Two Pariahs: From Short Story to Short Play // Wechsel K. (ed.) Strindberg and His Media (Proceedings of the 14th International 

Strindberg Conference). Leipzig, Berlin : Kirchhof & Franke, 2003. P. 341–357. 
33. Lisovskaya P. Children and «prodigal sons»: on images of children in Strindberg’s writing // Скандинавская филология. 2016. № 1. P. 92–101. 
34. Strindberg A. August Strindbergs brev. 5. 1885–juli 1886. Utg. av Torsten Eklund. Stockholm : Albert Bonniers förlag, 1956.  
35. Strindberg A. Vad är Ryssland? // Samlade skrifter av August Strindberg. Femtiofjärde delen. Efterslåtter. Berättelser dikter. Artiklar av August 

Strindberg. Stockholm : Albert Bonniers förlag, 1920. S. 316–322. 
36. Ницше Ф., Стриндберг А. Переписка Фридриха Ницше с Августом Стриндбергом / Пер. И. Эбаноидзе // Новый мир. 1998. № 4. URL: 

https://www.nietzsche.ru/works/letters/keller-brandes-strinberg/strindberg/  
37. Nietzsche F. Gesammelte Briefe. Berlin, Leipzig : Schuster & Loeffler, 1904. 
38. Strindberg A. Samlade Verk. Nationalupplaga. 34. Vivisektioner II. Stockholm : Norstedts, 2010.  
39. Стриндберг А. Полное собрание сочинений. Т. I, II. М. : Издание В.М. Саблина, 1908. 278 и 320 с. 
40. Ницше Ф. Сочинения в 2-х т. Т. 2. М. : Мысль, 1990. 829 c. 
41. Hansson O. En paria // Samlade skrifter. Stockholm, 1921. S. 90–101. 
42. Стриндберг А. Чандала / Пер. В. Козиненко. Москва ; Петроград : Государственное издательство, 1923. 
43. Ницше Ф. Антихрист. Ecce Homo. Сумерки идолов. М. : АСТ, 2019. 352 с. 
44. Ницше Ф. Так говорил Заратустра / пер. Ю.М. Антоновского. СПб. : Жизни для всех, 1913.  
45. Сухих О.С. Мотивы романа Ф.М. Достоевского «Преступление и наказание» в повести С. Лагерлёф «Деньги господина Арне» // Успехи 

современной науки. 2016. Т. 4, № 7. С. 50–54. 
46. Сухих О.С. Путь «От смерти к жизни» («Преступление и наказание» Ф.М. Достоевского и «Отлучённый» С. Лагерлёф) // Вестник 

Нижегородского университета им. Н.И. Лобачевского. 2016. № 4. С. 239–246. 
47. Сухих О.С. Преступление и наказание в рассказе С. Лагерлёф «Изгои» // Вестник Нижегородского университета им. Н.И. Лобачевского. 

2014. № 2-2. С. 311–316. 
48. Кобленкова Д.В. Творчество С. Лагерлёф и традиции русской классической литературы («Император Португальский») // Россия и 

Скандинавия: Литературные взаимодействия на рубеже XIX–XX вв. М. : ИМЛИ РАН, 2017. С. 313–322. 
49. Андрейчук К.Р. Социализм и/или христианство: влияние взглядов Ф.М. Достоевского на роман С. Лагерлёф «Чудеса Антихриста» // 

Вестник Российского университета дружбы народов. Серия: Литературоведение. Журналистика. 2021. Т. 26, № 3. С. 490–500. 
50. Стриндберг А. Преступление и преступление // Жестокий театр: пьесы. М. : Совпадение, 2005. C. 163–216. 

 
References 

 
1. Fambrini, A. (1997) Ola Hansson und Georg Brandes: Einige Bemerkungen über die Erste Rezeption Nietzsches. Nietzsche-Studien. 26. pp. 421–

440. 
2. Nietzsche, F. (1984) Briefwechsel. Briefe an Friedrich Nietzsche: Januar 1887–Januar 1889. Edited by G. Colli & M. Montinari. Berlin: Walter 

de Gruyter. 
3. Stern, M.J. (2008) Nietzsche's Ocean, Strindberg's Open Sea. Berlin: Nordeuropa-Institut. 
4. Andreychuk, K.R. (2024) Rannyaya retseptsiya tvorchestva F.M. Dostoevskogo v Shvetsii (1880-e gody). Stat'ya pervaya [Early Reception of  

F.M. Dostoevsky's Work in Sweden (the 1880s). Article One]. Vestnik Moskovskogo gosudarstvennogo lingvisticheskogo universiteta. 
Gumanitarnye nauki. 12 (893). pp. 115–121. 

5. Andreychuk, K.R. (2025) Rannyaya retseptsiya tvorchestva Dostoevskogo v Shvetsii (1880-e gody). Stat'ya vtoraya [Early Reception of 
Dostoevsky's Work in Sweden (the 1880s). Article Two]. Vestnik Moskovskogo gosudarstvennogo lingvisticheskogo universiteta. Gumanitarnye 
nauki. 1 (895). pp. 119–125. 

6. Ebanoidze, I.A. (2021) Nitsshe chitaet Dostoevskogo: khronologiya i material retseptsii [Nietzsche Reads Dostoevsky: Chronology and Material 
of Reception]. In: Andrushchenko, E.A., Vvedenskaya, V.M. & Koz'menko, M.V. (eds) F.M. Dostoevskiy v literaturnykh i arkhivnykh istochnikakh 
kontsa XIX – pervoy treti XX v. [F.M. Dostoevsky in Literary and Archival Sources of the Late 19th – First Third of the 20th Century]. Moscow: 
IWL RAS. pp. 210–232. 

7. Shestov, L. (1903) Dostoevskiy i Nitsshe: (filosofiya tragedii) [Dostoevsky and Nietzsche: (Philosophy of Tragedy)]. Saint Petersburg: Tip.  
M.M. Stasyulevicha. 

8. Ebanoidze, I.A. (2021) "Zapiski iz podpol'ya" v retseptsii F. Nitsshe ["Notes from the Underground" in the Reception of F. Nietzsche]. In: "Zapiski 
iz podpol'ya" F.M. Dostoevskogo v kul'ture Evropy i Ameriki ["Notes from the Underground" by F.M. Dostoevsky in the Culture of Europe and 
America]. Moscow: IWL RAS. pp. 211–233. 

9. Pigalev, A.I. (2021) Dostoevsky and Nietzsche on Overcoming Nihilism. Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta. Filosofiya. 
Sotsiologiya. Politologiya – Tomsk State University Journal of Philosophy, Sociology and Political Science. 63. pp. 285–293. (In Russian). 

10. Anisimova, O.L. (2022) F.M. Dostoevskiy i F. Nitsshe o muzyke [F.M. Dostoevsky and F. Nietzsche on Music]. Nauka. Iskusstvo. Kul'tura. 1 (33). 
pp. 187–192. 

11. Krenzholek, O.S. (2009) Teoriya chelovekoboga u F.M. Dostoevskogo i F. Nitsshe [The Theory of the Human-God in F.M. Dostoevsky and  
F. Nietzsche]. Vestnik Vyatskogo gosudarstvennogo universiteta. 1 (3). pp. 94–99. 

12. Woolfolk, A. (1989) The Two Switchmen of Nihilism: Dostoevsky and Nietzsche. Mosaic: A Journal for the Interdisciplinary Study of Literature. 
22. pp. 71–86. 

13. Jackson, R.L. (1982) Nietzsche and Dostoevsky: Counterpoint. The Comparatist. 6. pp. 24–34. 
14. Cunningham, D.S. (2016) Dostoevsky and Nietzsche: The Hazards of Writing Oneself into (or out of) Belief. In: Evdokimova, S. & Golstein, V. 

(eds) Dostoevsky Beyond Dostoevsky: Science, Religion, Philosophy. Boston: Academic Studies Press. pp. 129–150. 
15. Di Santo, M. J. (2010) 'Dramas of Fallen Horses': Conrad, Dostoevsky, and Nietzsche. Conradiana. 42 (3). pp. 45–68. 
16. Ebanoidze, I.A. (1998) Perepiska Fridrikha Nitsshe s Gotfridom Kellerom, Georgom Brandesom i Avgustom Strindbergom [Correspondence of 

Friedrich Nietzsche with Gottfried Keller, Georg Brandes and August Strindberg]. Novyy mir. 4. [Online] Available from: 
https://www.nietzsche.ru/works/letters/keller-brandes-strinberg/perepiska/ (Accessed: 04.06.2024). 

17. Strindberg, A. (1897) Inferno. Translated by F.E. Fahlstedt. Stockholm: Iduns tryckeri aktiebolag. 
18. Strindberg, A. (1898) Legender. Translated by F.E. Fahlstedt. Stockholm: Central-tryckeriet. 
19. Strindberg, A. (1910) Religiös renässans eller Religion mot teologi. Stockholm: Frams Förlag. 



Андрейчук К.Р. Между Ницше и Достоевским 

15 

20. Strindberg, A. (1961) August Strindbergs brev. 7. Februari 1888–december 1889. Edited by Torsten Eklund. Stockholm: Albert Bonniers förlag. 
21. Strecker, K. (1921) Nietzsche und Strindberg. München: Georg Müller. 
22. Borland, H.H. (1956) Nietzsche's Influence on Swedish Literature: With Special Reference to Strindberg, Ola Hansson, Heidenstam and Fröding. 

Göteborg: Elanders Boktr. 
23. Beyer, H. (1957) Nietzsche og Norden. 2 Volumes. Bergen: John Griegs Boktrykkeri. 
24. Brandl, H. (1977) Persönlichkeitsidealismus und Willenskult: Aspekte d. Nietzsche-Rezeption in Schweden. Heidelberg: Winter. 
25. Kornhaber, D. (2012) The Philosopher, the Playwright, and the Actor: Friedrich Nietzsche and the Modern Drama's Concept of Performance. 

Theatre Journal. 64 (1). pp. 25–40. 
26. Mikhaylova, M.V. & Makarova, A.A. (2017) Leonid Andreev – Avgust Strindberg: tochki skhozhdeniya [Leonid Andreev – August Strindberg: 

Points of Convergence]. Trudy Sankt-Peterburgskogo gosudarstvennogo instituta kul'tury. 215. pp. 107–114. 
27. Ivanov, Vyach. (1987) Dostoevskiy i roman-tragediya [Dostoevsky and the Novel-Tragedy]. In: Ivanov, Vyach. Sobranie sochineniy [Collected 

Works]. Volume 4. Brussels: Foyer Oriental Chrétien. pp. 401–444. 
28. Bakhtin, M.M. (1979) Problemy poetiki Dostoevskogo [Problems of Dostoevsky's Poetics]. Moscow: Sovetskiy pisatel'. 
29. Sharypkin, D.M. (1975) Russkaya literatura v skandinavskikh stranakh [Russian Literature in the Scandinavian Countries]. Leningrad: Nauka. 
30. Sharypkin, D.M. (1976) Dostoevskiy v vospriyatii shvedskikh chitateley [Dostoevsky in the Perception of Swedish Readers]. In: Dostoevskiy. 

Materialy i issledovaniya [Dostoevsky. Materials and Research]. Leningrad: Nauka. pp. 270–276. 
31. Törnqvist, E. (1996) The Strindbergian One-Act Play. Scandinavian Studies. 68 (3). pp. 356–369. 
32. Liet, H. van der. (2003) Two Pariahs: From Short Story to Short Play. In: Wechsel, K. (ed.) Strindberg and His Media (Proceedings of the 14th 

International Strindberg Conference). Leipzig, Berlin: Kirchhof & Franke. pp. 341–357. 
33. Lisovskaya, P. (2016) Children and "prodigal sons": on images of children in Strindberg's writing. Skandinavskaya filologiya. 1. pp. 92–101. 
34. Strindberg, A. (1956) August Strindbergs brev. 5. 1885–juli 1886. Edited by Torsten Eklund. Stockholm: Albert Bonniers förlag. 
35. Strindberg, A. (1920) Vad är Ryssland? In: Samlade skrifter av August Strindberg. Femtiofjärde delen. Efterslåtter. Berättelser dikter. Artiklar av 

August Strindberg. Stockholm: Albert Bonniers förlag. pp. 316–322. 
36. Nietzsche, F. & Strindberg, A. (1998) Perepiska Fridrikha Nitsshe s Avgustom Strindbergom [Correspondence of Friedrich Nietzsche with August 

Strindberg]. Translated by I. Ebanoidze. Novyy mir. 4. [Online] Available from: https://www.nietzsche.ru/works/letters/keller-brandes-
strinberg/strindberg/ (Accessed: 04.06.2024). 

37. Nietzsche, F. (1904) Gesammelte Briefe. Berlin, Leipzig: Schuster & Loeffler. 
38. Strindberg, A. (2010) Samlade Verk. Nationalupplaga. 34. Vivisektioner II. Stockholm: Norstedts. 
39. Strindberg, A. (1908) Polnoe sobranie sochineniy [Complete Collected Works]. Volumes I, II. Moscow: Izdanie V.M. Sablina. 
40. Nietzsche, F. (1990) Sochineniya v 2-kh t. [Works in 2 Volumes]. Volume 2. Moscow: Mysl'. 
41. Hansson, O. (1921) En paria. In: Samlade skrifter. Stockholm: Albert Bonniers Förlag. pp. 90–101. 
42. Strindberg, A. (1923) Chandala. Translated by V. Kozinenko. Moscow; Petrograd: Gosudarstvennoe izdatel'stvo. 
43. Nietzsche, F. (2019) Antikhrist. Ecce Homo. Sumerki idolov [The Antichrist. Ecce Homo. Twilight of the Idols]. Moscow: AST. 
44. Nietzsche, F. (1913) Tak govoril Zaratustra [Thus Spoke Zarathustra]. Translated by Yu.M. Antonovskiy. Saint Petersburg: Zhizni dlya vsekh. 
45. Sukhikh, O.S. (2016) Motivy romana F.M. Dostoevskogo "Prestuplenie i nakazanie" v povesti S. Lagerlyof "Den'gi gospodina Arne" [Motifs of 

F.M. Dostoevsky's Novel "Crime and Punishment" in S. Lagerlöf's Story "Herr Arne's Hoard"]. Uspekhi sovremennoy nauki. 4 (7). pp. 50–54. 
46. Sukhikh, O.S. (2016) Put' "Ot smerti k zhizni" ("Prestuplenie i nakazanie" F.M. Dostoevskogo i "Otluchennyy" S. Lagerlyof) [The Path "From 

Death to Life" ("Crime and Punishment" by F.M. Dostoevsky and "The Outcast" by S. Lagerlöf)]. Vestnik Nizhegorodskogo universiteta  
im. N.I. Lobachevskogo. 4. pp. 239–246. 

47. Sukhikh, O.S. (2014) Prestuplenie i nakazanie v rasskaze S. Lagerlyof "Izgoi" [Crime and Punishment in S. Lagerlöf's Story "The Outcasts"]. 
Vestnik Nizhegorodskogo universiteta im. N.I. Lobachevskogo. 2-2. pp. 311–316. 

48. Koblenkova, D.V. (2017) Tvorchestvo S. Lagerlyof i traditsii russkoy klassicheskoy literatury ("Imperator Portugal'skiy") [The Work of S. Lagerlöf 
and the Traditions of Russian Classical Literature ("The Emperor of Portugalia")]. In: Rossiya i Skandinaviya: Literaturnye vzaimodeystviya na 
rubezhe XIX–XX vv. [Russia and Scandinavia: Literary Interactions at the Turn of the 20th Century]. Moscow: IWL RAS. pp. 313–322. 

49. Andreychuk, K.R. (2021) Sotsializm i/ili khristianstvo: vliyanie vzglyadov F.M. Dostoevskogo na roman S. Lagerlyof "Chudesa Antikhrista" 
[Socialism and/or Christianity: The Influence of F.M. Dostoevsky's Views on S. Lagerlöf's Novel "The Miracles of the Antichrist"]. Vestnik 
Rossiyskogo universiteta druzhby narodov. Seriya: Literaturovedenie. Zhurnalistika. 26 (3). pp. 490–500. 

50. Strindberg, A. (2005) Prestuplenie i prestuplenie [Crime and Crime]. In: Zhestokiy teatr: p'esy [Cruel Theatre: Plays]. Moscow: Sovpadenie.  
pp. 163–216. 

 
Информация об авторе: 
Андрейчук К.Р. – канд. филол. наук, старший научный сотрудник лаборатории «Rossica. Русская литература в мировом куль-
турном контексте» и отдела литератур Европы и Америки Новейшего времени Института мировой литературы им. А.М. Горь-
кого Российской академии наук (Москва, Россия). E-mail: enantiosemia@yandex.ru 
 
Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 
 
Information about the author: 
K.R. Andreichuk, Cand. Sci. (Philology), senior research fellow, A.M. Gorky Institute of World Literature of the Russian Academy 
of Sciences (Moscow, Russian Federation). E-mail: enantiosemia@yandex.ru 
 
The author declares no conflicts of interests. 
 

Статья поступила в редакцию 18.01.2025;  
одобрена после рецензирования 06.04.2025; принята к публикации 30.05.2025. 

 
The article was submitted 18.01.2025;  

approved after reviewing 06.04.2025; accepted for publication 30.05.2025. 


