
Вестник Томского государственного университета. 2025. № 514. С. 65–71 
Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta – Tomsk State University Journal. 2025. 514. рр. 65–71 

© Назаренко И.И., 2025 

 
 
Научная статья 
УДК 82-31 
doi: 10.17223/15617793/514/7 

 
Трансформация дантовских образов и сюжета в романе Н. Оцупа «Беатриче в аду» 

 
Иван Иванович Назаренко1 

 
1 Национальный исследовательский Томский государственный университет, Томск, Россия, Nazarenko42@yandex.ru 

 
Аннотация. Исследуется трансформация образов и сюжета «Божественной комедии» Данте (частично и «Но-
вой жизни») в романе Н. Оцупа «Беатриче в аду» (1939). Показано, что в своём дантовском мифе Оцуп соеди-
няет символистский и акмеистский мифы о Данте и его творчестве. Выявлены трансформация дантовской мо-
дели мироустройства в романе Оцупа и инверсированность сюжета «Божественной комедии». Образ Беатриче 
у Оцупа оказывается акмеистски демифологизирован, а образ Данте расщепляется в мужских персонажах ро-
мана (Бобров, Борецкий, Ртищев). 
Ключевые слова: Н. Оцуп, проза младоэмигрантов, «Беатриче в аду», Данте, «Божественная комедия», 
интертекст 
 
Источник финансирования: Результаты были получены в рамках выполнения государственного задания 
Минобрнауки России, проект No FSWM-2025-0016. 
 
Для цитирования: Назаренко И.И. Трансформация дантовских образов и сюжета в романе Н. Оцупа «Беатриче 
в аду» // Вестник Томского государственного университета. 2025. № 514. С. 65–71. doi: 
10.17223/15617793/514/7 

 
Original article 
doi: 10.17223/15617793/514/7 

 
Transformation of Dante's images and plot in Nikolai Otsup's novel Beatrice in Hell 

 
Ivan I. Nazarenko1 

 
1 National Research Tomsk State University, Tomsk, Russian Federation, Nazarenko42@yandex.ru 

 
Abstract. The article explores the transformation of the images and plot of Dante's Divine Comed (and, partially, of La 
Vita Nuova) in Nikolai Otsup's novel Beatrice in Hell (1939). The aim of the article is to identify the concept of man 
and the world, which in Otsup's novel is built in a dialogue-polemic with Dante. It is shown that in his Dante myth 
Otsup combines the Symbolist and Acmeist myths about Dante and his fiction (reception of reception). The transfor-
mation of Dante's model of the world order in Otsup's novel is revealed: the earthly reality, embodied in the image of 
the "worldwide Montparnasse", as hell and theater; purgatory as self-reflection and internal lynching, the unattainability 
of metaphysical paradise. The source of the novel's plot is specified: not only N. Gumilyov's Beatrice cycle, but also 
C. Baudelaire's poem "La Béatrice". The plot of Dante's Divine Comedy is inverted in Otsup's novel: it is not Dante 
who ascends through the circles of Hell and Purgatory to paradise, but the modern Beatrice who is in hell, trying to 
lead a Russian émigré artist (Rtishchev) to a "new life". Otsup's image of Beatrice is Acmeistically demythologized: 
Jenny Leslie is an earthly woman living in reality, not an embodiment, but "reflection" of the Eternal Feminine. She is 
unable to save the characters from the Montparnasse "hell" and shirks her role as Beatrice. The image of Dante is split 
in the male characters of the novel. Bobrov is more of a Virgil, Beatrice's assistant, deprived of internal development. 
The artist Rtishchev in the novel goes from Don Juan to a new Dante, who remains faithful to high feelings and ap-
proaches Christian consciousness, but his suicide, despite Jenny's love and sacrifice, shows that this is rather a false 
Dante. Boretsky is brought closer to the Italian poet by writing a novel Montparnasse about modern hell and his desire 
to correct the world, although he is not a bearer of a message, like Dante, but a seeker of knowledge in "hell", at the 
"bottom" of life. Boretsky's story is interpreted as the new Beatrice's failure to recognize the true Dante. In the author's 
opinion, he is saved only physically, not spiritually, but Otsup leaves him involved in the Montparnasse "hell" and 
failing to finish the novel. In general, Beatrice in Hell is interpreted as a compilation of Dante's myths of the Silver 
Age: Otsup's contribution lies in the transformation of the plot of the Comedy in narrative prose, in the allusive impo-
sition of Dante's symbolic images on the collisions of the existence of Russian emigrants in the 1930s. 
Keywords: Nikolai Otsup, prose of young emigrants, "Beatrice in Hell", Dante, "The Divine Comedy", intertext 
 
Financial support: This research was supported by the Ministry of Science and Higher Education of the Russian 
Federation, Project No FSWM-2025-0016. 
 

For citation: Nazarenko, I.I. (2025) Transformation of Dante's images and plot in Nikolai Otsup's novel Beatrice in 
Hell. Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta – Tomsk State University Journal. 514. рр. 65–71.  
(In Russian). doi: 10.17223/15617793/514/7 



Филология / Philology 

66 

Для писателей русской эмиграции первой волны 
Данте стал прообразом изгнанника-эмигранта, носите-
лем близкого экзистенциального опыта и духовным 
ориентиром в эпоху исторических катаклизмов (см. об 
этом: [1]). Конец 1930-х – начало 1940-х, преддверие 
Второй мировой войны и её разгар, усиливавшие апо-
калиптическое мироощущение, в литературе русского 
зарубежья отмечены активизацией рецепции Данте: в 
1939 г. Дмитрий Мережковский публикует историко-
биографическую книгу «Данте», а Николай Оцуп – ро-
ман «Беатриче в аду», в 1941–1942-м гг. Б. Зайцев за-
канчивает перевод дантовского «Ада» ритмизованной 
прозой. 

Н. Оцуп (1894–1958) – поэт-акмеист, вошедший в 
культуру Серебряного века на её излете. В эмиграции 
его творчество 1920–1930-х гг. вписывается в контекст 
литературы младоэмигрантов «монпарнасской» ли-
нии, особенно единственный роман «Беатриче в аду». 
К.В. Ратников считает, что «с середины 1930-х годов 
образы и мотивы Данте являлись ключевыми элемен-
тами духовного мира Оцупа» [2. С. 42]. Элементы дан-
товского художественного мира входят, помимо поэ-
зии и романа, в итоговую поэму Оцупа «Дневник в сти-
хах» (1950), в которой, как замечает Е.А. Сафонова, 
«путь Данте является отражением собственного пути 
по запутанным кругам ада российской и эмигрантской 
жизни ХХ века» [3. С. 111]. В статье «Персонализм как 
явление литературы» (1956) Оцуп называет Данте, 
наряду с Пушкиным, своим учителем, образцом ху-
дожника-персоналиста, лично ответственного за нрав-
ственное содержание своего искусства и своей жизни.  

«Беатриче в аду» – это попытка создать модернист-
ский неомифологический роман. Современники Оцупа 
[4. С. 441–442] и современные литературоведы 
(М.В. Михайлова и Е.Г. Геронимус [5], Т.В. Левицкая 
[6], М. Рубинс [7. С. 63]) сходятся в оценке романа, 
признавая его художественное несовершенство. Тем 
не менее роман значим не только как выражение тен-
денций литературы младоэмигрантов, но и как оцупов-
ский синтез рецепции дантовского мифа поэтов Сереб-
ряного века (рецепция рецепции).  

В статье-послесловии Е.Г. Геронимус и М.В. Михай-
ловой к переизданию «Беатриче в аду» [5] дан целостный 
анализ романа Оцупа в историко-литературном контек-
сте, но выявляются лишь отдельные дантовские аллюзии 
(образ Дженни Лесли как новой Беатриче, спустившейся 
в «ад», семантика Монпарнаса как земного «ада»). В дан-
ной статье мы попытаемся уточнить семантику дантов-
ских образов-символов, введенных Оцупом, проследить 
трансформацию сюжета «Божественной комедии» в ро-
мане (спуск в ад и движение к раю и Беатриче) и ответить 
на вопрос, кто из мужских персонажей романа по сюжет-
ной роли близок Данте, а кто – Вергилию. 

Дантовский интертекст (прежде всего «Божествен-
ной комедии», частично – «Новой жизни») организует 
все ключевые уровни поэтики романа: паратекст, си-
стему персонажей, художественное пространство, сю-
жет, композицию. Дантовский миф – главный элемент 
оцуповского романного мифа о мире – оригинален 
лишь отчасти, воспринят через символистский и ак-
меистский мифы о Данте. Как известно, дантовский 

культ метафизической любви к Беатриче повлиял на 
формирование ключевой мифологемы В. Соловьева – 
Софии, Премудрости Божьей, и младосимволисты вос-
принимали Данте во многом через софиологию В. Со-
ловьева (см., например: [8. С. 72]). Обобщим наиболее 
значимые векторы рецепции Оцупом Данте через сим-
волистскую рецепцию философии и художественного 
мира итальянского поэта: 1) сакрализация метафизиче-
ской любви и вечно-женственный культ Беатриче, зем-
ного воплощения Софии (младосимволисты); 2) введе-
ние дантовского кода – дантовских образов-символов 
(чистилище, ад, круг, Беатриче) и создание образа са-
мого Данте как мистика, визионера, изгнанника (стар-
шие и младшие символисты); 3) мифологизация и ре-
альности, и современного искусства как дантовского 
«ада» (А. Блок) [8; 9. С. 129–181; 10–12]. В творчестве 
акмеистов (О. Мандельштам, Н. Гумилев, А. Ахма-
това) дантовские образы и сюжеты демифологизиро-
ваны, очищены от мистики, для акмеистов важнее пси-
хологизм, универсальность судьбы Данте и его поэти-
ческое мастерство [10. С. 209–441; 13].  

Е.Г. Геронимус и М.В. Михайлова считают, что к 
дантовским образам и сюжетам Оцуп обращается «в 
поисках опоры», «современной Беатриче», «Вечной 
Женственности» [5. С. 192]. Добавим, что обращение 
Оцупа к Данте, на наш взгляд, это диалог с Данте и ху-
дожественное исследование: возможен ли в современ-
ности высокий женский образ и может ли женщина 
если не преобразить мир, то хотя бы спасти из земного 
ада другого.  

Трехчастная «Божественная комедия» Данте «в 
форме аллегорического видения загробной жизни» [14. 
С. 39] изображает мироустройство, опирающееся на 
средневековые представления: как пишет М.В. Ватсон, 
«цель поэмы – освободить живущих на земле от состо-
яния греховности и привести на путь к блаженству» 
[14. С. 39]. Вместе с тем в «Комедии» Данте прибли-
зился к созданию новой, возрожденческой, антропо-
центрической картины мира, где человек способен 
приблизиться к Богу. По И. Н. Голенищеву-Кутузову, 
«“Комедия” – поэма <…> о человеке, который, нис-
ходя и восходя по ступеням вселенной, очищается и 
приобретает совершенное познание» [15. С. 251]. В ро-
мане Оцупа сюжет «Божественной комедии» Данте ин-
версирован: не Данте поднимается по кругам Ада и Чи-
стилища к раю, Беатриче и Богу, чтобы потом вер-
нуться к человечеству с посланием, а современная Бе-
атриче – актриса русского происхождения Дженни 
Лесли – пребывает в аду, толкает к духовной работе и 
«новой жизни» русского художника-эмигранта – Рти-
щева, который потерял себя, «земную жизнь пройдя до 
половины» [16. С. 9]. 

Эпиграф к роману – слова Беатриче к Данте в эпи-
зоде их первой встречи в земном раю, в поэме Данте 
это «транзитное пространство» [17] между чистили-
щем и раем: «И мне она: от низости и страха, / Я так 
хочу, освободись отныне» (Чистилище, XXXIII) [18. 
C. 5]. Эпиграф задаёт сюжетную перспективу: движе-
ние героев Оцупа из ада к чистилищу и земному раю – 
и одновременно предел движения героев: единствен-
ный возможный рай для героев – на земле, спасение и 



Назаренко И.И. Трансформация дантовских образов и сюжета в романе Н. Оцупа «Беатриче в аду» 

67 

блаженство в метафизическом раю им недоступны. 
Сюжет романа, однако, показывает и невозможность 
создания одухотворенного пространства любви 
(«рая») в земной реальности, и ненаправленность 
движения героев (блуждания), и бессилие новой Бе-
атриче спасти другого без его собственных усилий. 

Заглавный пространственный образ романа – ад (с 
древнегреческого ᾅδης – «невидимое»). У Оцупа это не 
послесмертное пространство, а скрытая сущность зем-
ной реальности и человеческого существования в ней 
(здесь можно увидеть рецепцию «Песни Ада» 
А. Блока). Основной локус романа – современный ад, 
по оценке автора, – это «всемирный Монпарнас», кон-
кретный парижский район, сосредоточивающий муль-
тинациональную эмигрантскую богему (русскую, 
немецкую, итальянскую) среду 1930-х гг., и одновре-
менно символ всего мира, объятого злом: «видение 
Монпарнаса как чудовища, далеко перераставшего 
пространство нескольких кафе. Во всех углах земли он 
видел его глаза и щупальца» [18. C. 60].  

Внешний «ад» у Оцупа детерминирован адом 
внутри человека, природа которого низменна и неиз-
менна: «Если это не бесы, то что же заставляет нас ра-
доваться чужому несчастью, желать смерти и не 
только врагам, но иногда людям близким, даже люби-
мым. И все это поднимается оттуда, из плоти, из нутра 
злого животного, которое в нас сидит» [18. C. 9]. Ад в 
романе не разделен на круги, в чём проявляется автор-
ская концепция неупорядоченности бытия и сложно-
сти современного человека, который является носите-
лем множества пороков. По Оцупу, основной порок 
монпарнасцев, мнящих себя гениями и сверхлюдьми, 
отказывающихся от заботы о другом и реальности ради 
признания в искусстве, заменившем религию, это тще-
славие – «самый незаметный, самый уважаемый и по-
этому страшный из всех пороков» [18. C. 107]. Даже ис-
кренность в творчестве (авторский намек на «человече-
ский документ» младоэмигрантов) служит не самоочи-
щению и саморазвитию, а самоутверждению: 
«…вспомни хотя бы N.N. Ведь он уже семь или восемь 
лет публично любуется своими слабостями, и это стало 
его профессией. Поглядите, какой я подлец, но всё-таки я 
выше вас, потому что ничего не скрываю…» [18. C. 104–
105]. Оцуп критически оценивает искусство монпарна-
сцев, не направленное к миру и его познанию, а рождаю-
щееся из погружения творца в «ад» сознания.  

По Данте, у человека есть свобода выбора в земной 
жизни, что возлагает на него ответственность за суще-
ствование. После смерти человек не может изменить 
свою судьбу, и главное наказание в аду – вечность мук и 
вечность без Бога. Оцуп продолжает чеховскую линию 
«изображения зла» «в обыденной действительности с ее 
“незначительными” и вполне привычными пороками» [5. 
С. 200], его монпарнасский ад более близок Лимбу, где у 
Данте в «безбольной скорби» [16. С. 22] томились нехри-
стиане, поэты древности, в том числе Вергилий. Устой-
чивое состояние персонажей романа, большинство из ко-
торых причастны искусству, – «скука», которая возво-
дится в масштаб мировой как тоска, потерянность, от-
чуждение. Отличие человека ХХ в., утратившего Бога и 
ориентиры в хаотическом бытии, заключается в том, что 

ему более недоступны спасение, рай, как в эпоху Данте, 
только Чистилище – «воспоминание ада» как «казнь вос-
поминания» [18. С. 10], прежнего себя. Чистилище как 
очищение от грехов, по Оцупу, это процесс саморефлек-
сии, самопознания и самосуда, в отсутствие высшей ин-
станции не обеспеченные надеждой на искупление.  

Поскольку его персонажи пребывают в «земном», а 
не загробном аду, Оцуп даёт им выбор существования. 
Можно выделить три варианта. Выбор Козловского, та-
лантливого, но развращенного писателя – вседозволен-
ность, безответственное наслаждение жизнью и искус-
ством при понимании невозможности и ненужности пе-
ределки мира и самого себя. Выбор Боброва, авторского 
резонера, – ответственность за своё искусство и за каж-
дый миг своей жизни, самоограничение, борьба с собой 
ради самосовершенствования при существовании внеш-
него нравственного ориентира (Дженни Лесли). Но са-
моосуждение без ориентира при понимании невозмож-
ности измениться может привести к отказу от жизни – 
таков выбор самоубийцы Хвощего.  

Композиция романа Оцупа, состоящего из двух не-
равных частей – «Оборотень» и «Монпарнас», – спро-
ецирована на композицию трехчастной «Комедии» 
Данте: несмотря на то, что действие в обоих развора-
чивается в монпарнасском аду, меняется духовное со-
стояние Ртищева, во второй части он пребывает в соб-
ственном «чистилище». Структура романа отражает 
разрушение дантовской модели мироустройства: мета-
физическая реальность «рая» существует, но Оцуп ак-
меистски фиксирует её недостижимость, давая персо-
нажам приблизиться к ней лишь в редкие мгновения. 

Другая важная метафора земного существования в ро-
мане – театр: «…жизнь нас ставит в положения, сходные 
в самом главном, и заставляет выбирать роль из репер-
туара очень ограниченного. Великие драматурги знали, 
как мало драматических положений. В жизни их так же 
мало, как и на сцене» (слова Боброва [18. С. 108]). Неслу-
чайно заглавный персонаж – актриса, но в романе не 
изображается её сценическая работа, поскольку про-
странство её (и других персонажей, примеряющих раз-
ных культурные роли) игры – сама жизнь. Метафора «те-
атра», с одной стороны, прочитывается как иллюзорность 
и лицемерность жизни монпарнасцев, а с другой – как со-
чиненность «комедии» жизни высшими силами, Богом 
(«автором» и её «режиссером»), наличие в ней недоступ-
ного человеческому пониманию замысла. «Метафизиче-
ская роль» человека в романе – это данное свыше предна-
значение, от которого человек, наделенный свободой 
воли, может уклониться, исказив божий замысел. 

Обратимся теперь к системе персонажей «Беатриче 
в аду». Образ Данте расщепляется в мужских персона-
жах романа, отдельными его чертами наделяются не 
творцы, а пишущие в поисках своего индивидуального 
голоса: художник Валентин Ртищев, центральный пер-
сонаж, и писатели Вадим Бобров и Павел Борецкий, са-
мый молодой из них (в начале романа ему 26). Персо-
нажи Оцупа вписываются в ряд пишущих героев рома-
нов писателей-младоэмигрантов (Б. Поплавский, Г. Га-
зданов, Ю. Фельзен и др.). Современной Беатриче в ро-
мане Оцупа выступает актриса русского происхождения 
Дженни Лесли (настоящее имя – Евгения Платоновна).  



Филология / Philology 

68 

Героев объединяют внутренние коллизии – кризис 
самоидентичности, поиск полноты бытия и творческой 
самореализации. 

Их троих мужских персонажей внешне более всего 
близок Данте Бобров: во-первых, он пережил духовное 
перерождение в Риме при контакте с метафизикой 
классического искусства Италии и Данте, он «дантист» 
[18. С. 76], последователь великого поэта. Во-вторых, 
он влюблен в Дженни созерцательной любовью, верен 
ей, не стремясь ей обладать, готовый уступить её дру-
гому, способному обеспечить её счастье, – богатому 
английскому меценату Рональду. Как и Данте, Бобров 
познакомился с возлюбленной ещё в детстве, в России, 
когда та была девочкой. Бобров – успешный по мон-
парнасским меркам писатель, совмещающий творче-
ство со службой страховым агентом, он воспринимает 
эту работу не как средство заработка, а как возмож-
ность изучать реальных людей. Для Боброва, в отличие 
от других монпарнасцев, искусство – исследование и 
духовной, и земной реальности, а не только погруже-
ние в «ад» сознания. Бобров близок авторскому идеалу 
художника и нравственного человека, понимающего 
непревосходство искусства перед жизнью, необходи-
мость жить в эмпирической реальности, но и не огра-
ниченного ею, а прорывающегося к метафизике куль-
туры. Однако безгрешное существование в реально-
сти, по Оцупу, невозможно: даже Бобров, моралист в 
искусстве и реальной жизни, несовершенен, имеет соб-
ственный грех («однажды чуть не погубил четырна-
дцатилетнюю девочку» [18. С. 108]). 

Однако Бобров близок Вергилию. Бобров – русский 
еврей, носитель христианского нравственного сознания, 
но он не крещен и допускает, что Иисус был не богом, а 
еврейским пророком. Его невхождение в христианскую 
веру объясняется и усилением его еврейского нацио-
нального сознания в годы гонений на евреев, и осозна-
нием близости еврейской нации Христу. У Боброва в ро-
мане нет духовного развития, он изначально дан не как 
спасенный, но как спасающийся, пребывающий в своём 
«чистилище». Творчество Боброва (в роман введены 
фрагменты его дневников) – это напряженный процесс 
познания себя, своих национальных корней и своей Бе-
атриче, а не только её воспевание. Персонаж выступает 
в функции Вергилия, помощника и посланника Беат-
риче, направляя Борецкого, помогая Дженни спасти его 
от совершения преступления.  

Беатриче в «Новой жизни» дана «как реальная жен-
щина и как объект поэтического обожания» [19. 
С. 178], её ранняя смерть в 24 года Данте воспринима-
ется как вознесение на небеса. В «Божественной коме-
дии» Беатриче становится ангельским существом, во-
площением Божественной любви, посланницей Верги-
лия и проводницей Данте по Раю; поэт обожествляет 
её, вознося почти до Христа и Девы Марии. Устойчи-
вые черты образа Беатриче в мировой литературе: «ан-
гелизация, надмирность, призрачность» [13. С. 20].  

Стихотворный цикл Н. Гумилева «Беатриче» 
(книга стихов «Жемчуга», 1910) называют «источни-
ком сюжета романа» [5. С. 207] на основании того, что 
в нём переосмыслен образ Беатриче («Бросила рай Бе-
атриче» [20. С. 100]). Не совсем согласимся: у Оцупа 

образ новой Беатриче и сюжет любви к ней интерпре-
тированы акмеистски (покажем это далее), а у раннего 
Гумилева, опирающегося на символистскую образ-
ность (роза, музыка, «золотые острова»), лишь в пер-
вом стихотворении происходит снижение образа воз-
любленной Данте, помещение её в земной мир, тогда 
как уже второе стихотворение «возвращает Беатриче 
на небо» [13. С. 96] и в целом сюжет цикла движется 
как «переход от любви земной к любви божественной» 
[13. С. 97]. Обретение лирическим героем Гумилева 
смирения в любви перед лицом смерти близко измене-
ниям Ртищева, однако, и смерть в цикле Гумилева 
иная – это не борьба с собой и самоубийство, а уход «к 
островам совершенного счастья» [20. С. 226]. Возмож-
ным источником заглавного образа «Беатриче в аду», 
на наш взгляд, может быть стихотворение Ш. Бодлера 
«La Béatrice» (цикл Гумилева во многом восходит к 
нему), в котором героиня, оставившая лирического ге-
роя, двойника Данте, предстаёт как соблазненная де-
монами ада (как соблазнена «демонами» Монпарнаса, 
Ртищевым Дженни): «Над мукою моей она, как все, 
смеялась / И ласкам демонов распутно предавалась» 
[21. С. 194]. Стихотворение Бодлера объединяют с ро-
маном мотивы актерства, толпы и одиночества, преда-
тельства и самоубийства.  

Как и Беатриче, Дженни – это персонаж, отсутству-
ющий большую часть повествования, существующий в 
воспоминаниях и размышлениях героев, однако она сю-
жетный центр, связывающий истории всех персонажей. 
Для Ртищева она роковая возлюбленная, для Боброва – 
его Прекрасная Дама и платоническая любовь, для Бо-
рецкого – спасительница от преступления [5. С. 194].   

Как и в Беатриче, в Дженни духовное совершенство 
соединяется с физической красотой, хотя в романе она 
почти бестелесна, не дан её портрет, подчеркнута лишь 
особая редкая улыбка, «словно нет на земле ни смерти, ни 
горя» [18. С. 14], близкая улыбке Беатриче, с которой она 
ждала Данте в раю. Характер Дженни не детерминирован 
внешними условиями и неизменен с детства, несмотря на 
обретение славы: она честна, одинока, жертвенна, ответ-
ственна, зорка к людям, наделена творческим даром, не-
терпима к неискренности, подлости, предательству, тще-
славию. Сострадательность и понимание Дженни соеди-
няется с требовательностью к другим внутренней работы, 
что заставляет окружающих тянуться к ней. 

Дженни не эмигрантка, поскольку оторвалась от 
России ещё в 14 лет, до революции, подавленная рос-
сийской системой воспитания; известность ей дала Ев-
ропа, но она существует в том же «всемирном Монпар-
насе», что и другие персонажи, хотя и более успешно 
устроилась, ассимилировалась. «Беатриче у Данте – 
идеальный, неземной образ», несовместимый с адом, а 
Дженни – одна из жительниц монпарнасского «ада», «а 
потому тоже грешна» [5. С. 193] (в юности не уберегла 
от самоубийства одного из поклонников). Потерян-
ность Дженни проявляется в последних главах романа, 
когда, несмотря на внешнее благополучие, она поёт 
«Травиату» Дж. Верди (с итальянского La traviata – 
«падшая», «заблудшая»). Как творческая личность 
она, однако, противоположна монпарнасцам: искус-
ство жизненно необходимо ей, но она не считает его 



Назаренко И.И. Трансформация дантовских образов и сюжета в романе Н. Оцупа «Беатриче в аду» 

69 

высшей действительностью, для неё важнее самоотдача, 
а не признание, важнее спасение реального человека.  

Оцуп акмеистски демифологизирует современную 
Беатриче: Дженни – женщина, живущая в реальности, 
не воплощение, а «отблеск» Вечной Женственности. 
Тепло, которое, как кажется влюбленным персонажам, 
она распространяет в пространстве, земной, а не мета-
физической природы. Ангелизация и обожествление 
Дженни влюбленными в неё персонажами корректиру-
ются введением голоса самой героини (у Данте в «Но-
вой жизни» Беатриче была бессловесна, а в «Комедии» 
лишь поучала героя, как приобщенная к божественной 
истине): «Никакой я не ангел, а бедная, несчастная, 
слабая женщина. Если останусь без работы, умру» [18. 
С. 127]. Новая Беатриче слаба и сама нуждается в муж-
ской опоре, которую ей не могут дать социально не-
устроенные эмигранты. Дженни – творческий псевдо-
ним героини – распространенное английское имя, по-
этому пересочинение героиней самой себя можно 
трактовать как отказ от русской идентичности ради ев-
ропейской успешности. Более того, это отказ от 
судьбы русской Беатриче, поскольку исконное имя Ев-
гении этимологически связано с семантикой благород-
ства [22. С. 98], а «Благороднейшая» – главный эпитет, 
данный Данте Беатриче в «Новой жизни».  

Чтение до встречи с Ртищевым русской классики в 
оригинале и открытие её духовно-нравственного, еван-
гелического ядра – движение Дженни к русской куль-
туре. Её чувство к Ртищеву можно истолковать как 
подчинение стереотипу русской литературы – любовь-
жалость к нравственно ущербному человеку, сохра-
нившему в глубине себя духовное. Любовную колли-
зию Дженни – выбор между «любовью для себя» к иде-
альному Рональду, который может обеспечить её 
жизнь в искусстве, и любовью-жалостью к Ртищеву, 
требующей самоотречения, – трактуют символистски 
как выбор между западной и русской культурами [5. 
С. 209], и выбор Дженни поначалу склоняется к искус-
ству и западу. Как замечает Бобров, «по каким-то не-
объяснимым законам своей таинственной роли, она всё 
забывала, чтобы её довести до конца» [18. С. 79]. Не-
смотря на помощь Дженни разным персонажам, в ро-
мане она никого по-настоящему не преображает, лишь 
подталкивая персонажей к самопознанию и покидая, 
но без её жертвы они бессильны измениться. Она не 
перестает быть актрисой, играющей роли, и главная и 
любимая ей роль Беатриче в жизни будто остаётся сыг-
ранной не до конца, она уклоняется от неё ради роли 
Дженни Лесли, успешной актрисы. Иррациональный 
выбор Дженни Ртищева после ухода от него к Ро-
нальду, к законам западного искусства, где господ-
ствуют коммерческие отношения и художников «поку-
пают» и «перепродают», – это выбор иррациональной 
русской культуры, окончательное принятие роли рус-
ской Беатриче и принесение себя и своего искусства в 
жертву ради другого.  

Ртищев – монпарнасец, главная цель которого – 
стать большим художником; другие люди для него 
лишь импульсы для творчества и элементы художе-
ственной композиции. Образ Ртищева восходит к гу-
милевскому варианту Данте, в котором соединяются и 

Данте Россети (поэт и живописец), и автомиф Гумилева: 
«Жил беспокойный художник. / В мире лукавых обли-
чий – / Грешник, развратник, безбожник, / Но он любил 
Беатриче» [20. С. 100]. В начале романа Ртищев не 
столько новый Данте, сколько Дон-Жуан, преступник и 
обольститель (убийство оскорбившего его солдата, об-
ман любивших его женщин). Фамилия персонажа наде-
лена семантикой поедания («ртище»), и как метафориче-
ское «поглощение» витальных сил Дженни можно трак-
товать его первоначальное отношение к Дженни. С дру-
гой стороны, Ртищев – Оборотень, человек с раздвоенной 
душой, что он сам представляет как борьбу земного (де-
монического) и небесного в себе. В первой части романа 
Дженни, понимая обреченность их отношений, невоз-
можность полюбить Ртищева по-западному, как равного 
ей, решает довоплотить, воспитать его по своему образу, 
чему служат 10 правил Дженни (не универсальные 10 за-
поведей, а приложимые только к жизни Ртищева). 

Духовная работа Ртищева, суд над самим собой совер-
шаются преимущественно в одиночестве, в страдании от 
разлук и разрывов с Дженни. Это возвращение к утрачен-
ному в себе в хаотической социальной истории: движение 
от Дон-Жуана к новому Данте, хранящему верность высо-
кому чувству, к христианскому сознанию, пониманию 
любви верующих к Богу через любовь к женщине, ставшей 
для него идеалом и образцом. Отличие чувства Ртищева к 
Дженни от чувства Боброва, другого Данте, в том, что вто-
рой любит её платонически, а первому необходимо обла-
дать и душой, и телом Дженни. Отказ Ртищева от живо-
писи и становление начальником строительной артели (в 
этом попытка приблизиться к деловому человеку, к Ро-
нальду, способному обеспечить Дженни) связаны с невоз-
можностью выразить в картинах своё новое состояние и 
пониманием, что реальная жизнь сложнее искусства. 
С другой стороны, это поиск новых, религиозных ориен-
тиров в искусстве (А. Рублёв, А. Иванов [5. С. 200]), чтобы 
вернуться к нему или при осознании невозможности до-
расти до них окончательно его бросить.  

Самоубийство Ртищева, с одной стороны, это его воз-
вышение над собой, окончательное преодоление эгоцен-
тризма и понимание, что актриса в Дженни неотделима 
от женщины и ей необходимо её искусство, невозможное 
с ним, это суд над собой как мучителем Дженни и её осво-
бождение. С другой стороны, это проявление слабости 
Ртищева, непонимание и непринятие жертвы Дженни, 
подчинение внутреннему демону и поражение Дженни в 
борьбе за его душу. Как говорил Бобров, «право на рай 
нужно выстрадать» [18. С. 103], а Ртищев жертву Дженни 
воспринимает как ошибку, торопление судьбы.  

Наконец, третий, в авторской оценке, истинный, но не 
узнанный Беатриче новый Данте в романе Оцупа – Борец-
кий, которого сближает с итальянским поэтом писание ро-
мана о современном аде «Монпарнас». К замыслу романа 
персонажа подвигло вхождение в писательскую среду и 
открытие тайной зависти и ненависти монпарнасцев друг 
к другу. Подчеркивается высокая требовательность Борец-
кого к себе как художнику (бросил музыку, посчитав, что 
не обладает абсолютным слухом) и его творческий потен-
циал, признаваемый Ртищевым, считающим его талантли-
вее себя, Бобровым и, что самое главное, Дженни: «Я и 
ваши вещи читала. Вы настоящий…» [18. С. 122].  



Филология / Philology 

70 

Историю Борецкого определяет ситуация ошибки, 
неузнавания новой Беатриче того, кто, возможно, дей-
ствительно был достоин любви и спасения. Показате-
лен эпизод их первой встречи, после которой Дженни 
уезжает с Бобровым и Ртищевым: «И вид этого восхи-
щенного человека, плохо и бедно одетого, и то, что он 
сгорал от смущения и холодной влажной рукой слиш-
ком долго удерживал её руку, ещё больше ранило 
Дженни» [18. С. 16]. Об «ошибке» Дженни размыш-
ляет и Ртищев: «Что было бы с Борецким, если бы ему, 
а не мне была дана любовь Дженни? До какой высоты 
он бы поднялся?» [18. С. 124]. 

Борецкий стремится к пониманию скрытой сущно-
сти реальности, к Богу, однако он не поднявшийся к 
раю носитель божественного послания, как Данте, 
напротив, он питает иллюзию, что высшее знание 
можно обрести на «дне» жизни. В дискуссии Боброва 
и Борецкого об искусстве Данте же становится образ-
цом художника с противоположной позицией: необхо-
димо отстранение от «ада», внутренняя борьба с ним, 
а не только его созерцание.  

В романе «Монпарнас» Борецкий пытается выразить 
экзистенциальное пробуждение современного человека: 
отсутствие вектора движения, обреченность на «одино-
чество и свободу» в земном «аду», на бесцельные бегство 
и подчинение стихии зла. Судя по названию, в романе 
дано и критическое изображение монпарнасской богемы: 
персонаж возвышается над ней, приближаясь к позиции 
Данте в «смутном желании» «что-то в мире исправить» 
[18. С. 60]. Осуждение объекта изображения при отсут-
ствии сострадания, понимания, по Оцупу, неплодотворно 
для писателя, и Борецкий оказывается в творческом ту-
пике. В реальности Борецкий соблазнен воплощениями 
монпарнасского ада (Козловский, соблазнительная Ада, 
Неверов, втягивающий его в готовящееся ограбление и 
убийство русского мецената). Персонаж оказывается в 
пограничной ситуации: он  «куплен» за 200 франков, по-
тратив которые, не может отказаться от помощи ворам, 
однако и не способен самостоятельно совершить экзи-
стенциальный выбор – спасти мецената или отказаться от 
жизни, чтобы не совершать зло.  

Творческая и экзистенциальная коллизии Борец-
кого разрешаются под влиянием Дженни Лесли. В от-
личие от Боброва и Ртищева, она проявляет к нему вни-
мание и сочувствие, только ей он открывает готовяще-
еся преступление, и она «выкупает» Борецкого, давая 
ему деньги начать новую жизнь. Другой значимый 
эпизод – самоубийство Хвощего, временно объединив-

шее и примирившее монпарнасцев, благодаря чему Бо-
рецкий обретает новое отношение к монпарнасцам – 
сочувствие и уважение: их поглощенность искусством, 
несмотря на бедственное социальное положение, ви-
дится ему подвижничеством.  

Намерение Борецкого включить в свой роман иде-
альный образ Дженни Лесли, чтобы показать, что в 
жизни есть и прекрасное, будто указывает на перспек-
тиву его становления новым Данте, способным изобра-
зить не только «ад». Однако, в отличие М.В. Михайло-
вой и Е.Г. Геронимус, мы считаем, что Борецкий спа-
сен Дженни лишь физически, а не духовно, её энергия 
потрачена на Ртищева, которого уже невозможно спа-
сти. Роман Борецкого не написан, и, несмотря на пред-
чувствие им «новой жизни», автор оставляет Борец-
кого причастным монпарнасскому аду: последний раз 
герой появляется в сцене бала студентов-художников 
и натурщиц, который изображается как Вальпургиева 
ночь – время разгула темных сил, хаоса.   

В финале романа частные истории персонажей выво-
дятся к авторскому размышлению о судьбе человечества. 
Если в финале «Божественной комедии» происходит 
встреча Данте с Создателем, то Оцуп, напротив, фикси-
рует богооставленность современного человека. Христос 
назван нарратором «великим эмигрантом человечества», 
«которому, быть может, некуда будет вернуться даже то-
гда, когда его товарищи по изгнанию снова увидят ро-
дину» [18. С. 187], т.е. подвергается сомнению возмож-
ность принятия Христа и во время Второго пришествия 
человечеством, погруженным в сон. 

Таким образом, обретения гармонии в романе «Беат-
риче в аду» не происходит, мир без Бога сползает в хаос, 
в котором новая Беатриче неспособна «узнать» и спасти 
истинного нового Данте. В целом Оцуп (как и Мереж-
ковский, в оценке В.В. Полонского) может быть назвать 
компилятором, законсервировавшим «в одном произве-
дении компендиум  общих мест отечественной данте-
аны “серебряного века”» [11. С. 125]. Вклад Оцупа в 
«русскую дантеану» заключается в попытке трансфор-
мировать сюжет «Комедии» в повествовательной прозе 
и аллюзивно наложить дантовские образы-символы на 
коллизии существования русских эмигрантов 30-х гг. 
ХХ в., чтобы выявить изменения современного чело-
века. Неудача Оцупа в попытке опереться в романе на 
дантовский миф в выстраивании собственного спаси-
тельного мифа о мире определяет его обращение к иной, 
более близкой «Комедии» жанровой форме, воплотив-
шейся в поэме «Дневник в стихах».

 

Список источников 
 

1. Николюкин А.Н. Данте и русская эмиграция // Данте Алигьери: pro et contra, антология. T. 2. СПб. : Изд-во РХГА, 2016. С. 415–425. 
2. Ратников К.В. Дантовские мотивы в поэзии Н.А. Оцупа // Известия высших учебных заведений. Уральский регион. 2021. № 2. С. 41–56. 
3. Сафонова Е.А. Духовный путь лирического героя в поэме Н. Оцупа «Дневник в стихах» // Филологический класс. 2017. № 3 (49). С. 109–112. 
4. Домогацкая Е.Г. Оцуп Николай Авдеевич (1894–1958) // Литературная энциклопедия русского зарубежья. 1918–1940. Т. 3: Книги. М. : 

Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2002. С. 438–447.  
5. Геронимус Е.Г., Михайлова М.В. «Путь свободы начался и длиться будет годы» // Оцуп Н.А. Беатриче в аду. М. : Водолей, 2022. С. 190–215. 
6. Левицкая Т.В. Роман Н. А. Оцупа «Беатриче в аду»: люди тридцатых годов на фоне дантовского ада // Эмиграция как текст культуры: 

историческое наследие и современность. Будапешт, 2020. С. 379–386. 
7. Рубинс М. Русский Монпарнас. Парижская проза 1920–1930-х годов в контексте транснационального модернизма. М. : НЛО, 2017. 222 с.  
8. Davidson P. The poetic imagination of Vyacheslav Ivanov: A Russian Symbolist's perception of Dante. Cambridge, 1989. 320 p. 
9. Асоян A.A. «Почтите высочайшего поэта...» Судьба «Божественной Комедии» Данте в России. М. : Книга, 1990. 214 с. 
10. Панова Л.Г. Итальянясь, русея: Данте и Петрарка в художественном дискурсе Серебряного века от символистов до Мандельштама. М. : 

РГГУ, 2019. 672 с. 
11. Полонский В.В. Русский Данте конца XIX – первой половины XX в.: опыты рецепции и интерпретации классики до и после 

революционного порога // Литературоведческий журнал. 2015. № 37. С. 111–130. 



Назаренко И.И. Трансформация дантовских образов и сюжета в романе Н. Оцупа «Беатриче в аду» 

71 

12. Силард Л. Дантов код русского символизма // Силард Л. Герметизм и герменевтика. СПб., 2002. С. 162–205. 
13. Рослый А.С. Данте в эстетике и поэзии акмеизма: система концептов : На материале творчества А. Ахматовой, Н. Гумилева, 

О. Мандельштама : дис. ... канд. филол. наук. Ростов н/Д, 2006. 210 с. 
14. Ватсон М.В. Данте. Его жизнь и литературная деятельность: биогр. очерк. СПб. : Тип. газ. «Новости», 1891. 90 с. 
15. Голенищев-Кутузов И.Н. «Божественная комедия» // Голенищев-Кутузов И.Н. Данте и мировая культура. М. : Наука, 1971. С. 248–284. 
16. Данте А. Божественная комедия. M. : Наука, 1967. 627 с. 
17. Седакова О.А. Земной рай в «Божественной Комедии» Данте. O природе поэзии. URL: https://www.olgasedakova.com/poetica/2545 (дата 

обращения: 09.02.2025). 
18. Оцуп Н.А. Беатриче в аду. М. : Водолей, 2022. 216 с. 
19. Дживелегов А.К. Данте Алигиери. Жизнь и творчество // Дживелегов А.К. Творцы итальянского Возрождения : В 2 кн. Кн. 1. М. : ТЕРРА–

Книжный клуб ; Республика, 1998. C. 134–342. 
20. Гумилев Н.С. Полное собрание сочинений в 10 т. Т. 1. М. : Воскресенье, 1998–2013. 
21. Бодлер Ш. Цветы Зла / Пер. В. Шершеневича. М. : Водолей, 2017. 344 с. 
22. Суперанская А.В. Современный словарь личных имён: Сравнение. Происхождение. Написание. М. : Айрис-пресс, 2005. 384 с. 

 

References 
 

1. Nikolyukin, A.N. (2016) Dante i russkaya emigratsiya [Dante and the Russian Emigration]. In: Dante Alig'eri: pro et contra, antologiya [Dante 
Alighieri: Pro et contra, Anthology]. Volume 2. Saint Petersburg: RCHA. pp. 415–425. 

2. Ratnikov, K.V. (2021) Dantovskie motivy v poezii N.A. Otsupa [Dantesque Motifs in the Poetry of N.A. Otsup]. Izvestiya vysshikh uchebnykh 
zavedeniy. Ural'skiy region. 2. pp. 41–56. 

3. Safonova, E.A. (2017) Dukhovnyy put' liricheskogo geroya v poeme N. Otsupa "Dnevnik v stikhakh" [The Spiritual Path of the Lyrical Hero in N. 
Otsup's Poem "Diary in Verse"]. Filologicheskiy klass. 3 (49). pp. 109–112. 

4. Domogatskaya, E.G. (2002) Otsup Nikolay Avdeevich (1894–1958). In: Literaturnaya entsiklopediya russkogo zarubezh'ya. 1918–1940 [Literary 
Encyclopedia of the Russian Abroad. 1918–1940]. Volume 3. Moscow: Rossiyskaya politicheskaya entsiklopediya (ROSSPEN). pp. 438–447. 

5. Geronimus, E.G. & Mikhaylova, M.V. (2022) "Put' svobody nachalsya i dlit'sya budet gody" ["The Path of Freedom Has Begun and Will Last for 
Years"]. In: Otsup, N.A. Beatriche v adu [Beatrice in Hell]. Moscow: Vodoley. pp. 190–215. 

6. Levitskaya, T.V. (2020) Roman N. A. Otsupa "Beatriche v adu": lyudi tridtsatykh godov na fone dantovskogo ada [N. A. Otsup's Novel "Beatrice 
in Hell": People of the Thirties Against the Backdrop of Dante's Inferno]. In: Emigratsiya kak tekst kul'tury: istoricheskoe nasledie i sovremennost' 
[Emigration as a Cultural Text: Historical Heritage and Modernity]. Budapest. pp. 379–386. 

7. Rubins, M. (2017) Russkiy Monparnas. Parizhskaya proza 1920–1930-kh godov v kontekste transnatsional'nogo modernizma [Russian 
Montparnasse. Parisian Prose of the 1920s–1930s in the Context of Transnational Modernism]. Moscow: NLO. 

8. Davidson, P. (1989) The poetic imagination of Vyacheslav Ivanov: A Russian Symbolist's perception of Dante. Cambridge: Cambridge University Press. 
9. Asoyan, A.A. (1990) "Pochtite vysshayshego poeta…" Sud'ba "Bozhestvennoy Komedii" Dante v Rossii ["Honour the Supreme Poet…": The Fate 

of Dante's "Divine Comedy" in Russia]. Moscow: Kniga. 
10. Panova, L.G. (2019) Ital'yanyas', ruseya: Dante i Petrarka v khudozhestvennom diskurse Serebryanogo veka ot simvolistov do Mandel'shtama 

[Becoming Italian, Remaining Russian: Dante and Petrarch in the Artistic Discourse of the Silver Age from the Symbolists to Mandelstam]. 
Moscow: RSUH. 

11. Polonskiy, V.V. (2015) Russkiy Dante kontsa XIX – pervoy poloviny XX v.: opyty retseptsii i interpretatsii klassiki do i posle revolyutsionnogo 
poroga [The Russian Dante of the Late 19th – First Half of the 20th Century: Experiences of Reception and Interpretation of Classics Before and 
After the Revolutionary Threshold]. Literaturovedcheskiy zhurnal. 37. pp. 111–130. 

12. Silard, L. (2002) Dantov kod russkogo simvolizma [The Dantean Code of Russian Symbolism]. In: Silard, L. Germetizm i germenevtika 
[Hermeticism and Hermeneutics]. Saint Petersburg: Ivan Limbakh Publishing House. pp. 162–205. 

13. Roslyy, A.S. (2006) Dante v estetike i poezii akmeizma: sistema kontseptov: Na materiale tvorchestva A. Akhmatovoy, N. Gumileva,  
O. Mandel'shtama [Dante in the Aesthetics and Poetry of Acmeism: A System of Concepts: Based on the Works of A. Akhmatova, N. Gumilev, 
O. Mandelstam]. Philology Cand. Diss. Rostov-on-Don. 

14. Watson, M.V. (1891) Dante. Ego zhizn' i literaturnaya deyatel'nost': biogr. ocherk [Dante. His Life and Literary Activity: A Biographical Sketch]. 
Saint Petersburg: Tip. gaz. "Novosti". 

15. Golenishchev-Kutuzov, I.N. (1971) "Bozhestvennaya komediya" [The Divine Comedy]. In: Golenishchev-Kutuzov, I.N. Dante i mirovaya kul'tura 
[Dante and World Culture]. Moscow: Nauka. pp. 248–284. 

16. Dante, A. (1967) Bozhestvennaya komediya [The Divine Comedy]. Moscow: Nauka. 
17. Sedakova, O.A. (2025) Zemnoy ray v "Bozhestvennoy Komedii" Dante. O prirode poezii [Earthly Paradise in Dante's "Divine Comedy". On the 

Nature of Poetry]. [Online] Available from: https://www.olgasedakova.com/poetica/2545 (Accessed: 09.02.2025). 
18. Otsup, N.A. (2022) Beatriche v adu [Beatrice in Hell]. Moscow: Vodoley. 
19. Dzhivelegov, A.K. (1998) Dante Aligieri. Zhizn' i tvorchestvo [Dante Alighieri. Life and Work]. In: Dzhivelegov, A.K. Tvortsy ital'yanskogo 

Vozrozhdeniya: V 2 kn. [Creators of the Italian Renaissance: In 2 Books]. Book 1. Moscow: TERRA–Knizhnyy klub; Respublika. pp. 134–342. 
20. Gumilev, N.S. (1998–2013) Polnoe sobranie sochineniy v 10 t. [Complete Collected Works in 10 Volumes]. Volume 1. Moscow: Voskresen'e. 
21. Baudelaire, C. (2017) Tsvety Zla [The Flowers of Evil]. Translated by V. Shershenevich. Moscow: Vodoley. 
22. Superanskaya, A.V. (2005) Sovremennyy slovar' lichnykh imyon: Sravnenie. Proiskhozhdenie. Napisanie [Modern Dictionary of Personal Names: 

Comparison. Origin. Spelling]. Moscow: Ayris-press. 
 

Информация об авторе: 
Назаренко И.И. – канд. филол. наук, доцент кафедры истории русской литературы ХХ–XXI веков и литературного творче-
ства Национального исследовательского Томского государственного университета (Томск, Россия). E-mail: Naza-
renko42@yandex.ru 
 

Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 
 

Information about the author: 
I.I. Nazarenko, Cand. Sci. (Philology), associate professor, National Research Tomsk State University (Tomsk, Russian Federation). 
E-mail: Nazarenko42@yandex.ru 
 

The author declares no conflicts of interests. 
 

Статья поступила в редакцию 13.02.2025;  
одобрена после рецензирования 13.04.2025; принята к публикации 30.05.2025. 

 

The article was submitted 13.02.2025;  
approved after reviewing 13.04.2025; accepted for publication 30.05.2025. 


