
Вестник Томского государственного университета. Философия. Социология. Политология. 2025. 
№ 87. С. 72–81. 

© М.Ю. Загирняк, 2025 

Tomsk State University Journal of Philosophy, Sociology and Political Science. 2025. 87. pp. 72–81. 
 

Научная статья 
УДК 141 
doi: 10.17223/1998863X/87/7 

ИСТОРИЧЕСКИЙ СУБЪЕКТ В ФИЛОСОФИИ 
М.М. РУБИНШТЕЙНА 

Михаил Юрьевич Загирняк 

Балтийский федеральный университет имени Иммануила Канта, Калининград, Россия, 
MZagirnyak@kantiana.ru 

Аннотация. В статье рассмотрено, как Моисей Матвеевич Рубинштейн (1878–1953) 
истолковал понятие исторического субъекта. Установлено, что в философии Рубин-
штейна нация и народ – это формы исторического субъекта и стадии его развития. 
Проанализирован способ их различения. Представлено, каким образом Рубинштейн 
обосновал равенство национальных культур, показаны современность и актуальность 
его понятия исторического субъекта. 
Ключевые слова: неокантианство, общество, народ, нация, история культуры 

Благодарности: исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда 
№ 24-18-00651 «Онтология нации в русском неокантианстве», https://rscf.ru/project/24-
18-00651/  
Выражаю благодарность директору музея истории Усольского края имени И.Н. Улья-
нова Ольге Фёдоровне Лисиной за помощь в поиске статьи В.Н. Шульгина. 

Для цитирования: Загирняк М.Ю. Исторический субъект в философии М.М. Рубин-
штейна // Вестник Томского государственного университета. Философия. Социология. 
Политология. 2025. № 87. С. 72–81. doi: 10.17223/1998863X/87/7 

Original article 
THE HISTORICAL SUBJECT IN MOSES RUBINSTEIN’S 

PHILOSOPHY 

Mikhail Yu. Zagirnyak 

Immanuel Kant Baltic Federal University, Kaliningrad, Russian Federation,  
MZagirnyak@kantiana.ru 

Abstract. Moses Rubinstein (Moisey Rubinshteyn) (1878–1953) developed his own 
philosophical and pedagogical teachings based on Heinrich Rickert’s axiology. According to 
Rubinstein’s teachings, the history of humanity is a process of embodying eternal values 
(transcendent objects), which are fundamentally inaccessible to cognition, in the form of 
material culture. Individuals and collective entities (historical subjects) participate in the 
creation of culture. The historical subject in Rubinstein’s philosophy remains understudied in 
the research literature. This article establishes how Rubinstein interpreted the historical 
subject. The content of culture is shaped by personalities – people who have overcome 
selfishness and become free. Rubinstein contrasts selfishness and morality as manifestations 
of nature and freedom, using Kant’s anti-naturalistic justification of freedom to substantiate 
them. By overcoming selfishness, an individual becomes a personality. Similarly, the 
collective subject, the community, develops from a nation to a people. The nation precedes 
the people and, based on the natural similarities of the origins of the people who make up the 
community, forms a unity – a collective subject that creates culture. Encouraging national 
egoism, which manifests itself in the recognition of one’s own nation as an eternal value 
superior to other nations, leads to national hostility and the cultivation of xenophobia. If a 



История философии / History of philosophy 

73 

nation overcomes selfishness, it is transformed into a people – a historical entity that 
recognizes moral ideals as eternal values, through which it views timeless values and 
proposes variations of their embodiment in reality. Peoples reject the idea of the superiority 
of one national culture over others: they are all equal and open to interaction and 
cooperation. According to Rubinstein, the history of humanity is a multitude of national 
cultures. Rubinstein believes that historical subjects evolve from nations to peoples, and in 
the long run, this will lead to the rejection of war. The concept of the historical subject in 
Rubinstein’s philosophy is relevant in the modern world, allowing us to justify the freedom 
and equality of all national cultures. 
Keywords: neo-Kantianism, society, people, nation, history of culture 

Acknowledgments: The study is supported by the Russian Science Foundation, Project  
No. 24-18-00651, https://rscf.ru/project/24-18-00651/  
I would like to express my gratitude to Olga Fedorovna Lisina, Director of the I.N. Ulyanov 
Museum of the History of the Usolsky Region, for her assistance with finding an article by 
V.N. Shulgin. 

For citation: Zagirnyak, M.Yu. (2025) The historical subject in Moses Rubinstein’s 
philosophy. Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta. Filosofiya. Sotsiologiya. 
Politologiya – Tomsk State University Journal of Philosophy, Sociology and Political 
Science. 87. pp. 72–81. (In Russian). doi: 10.17223/1998863X/87/7 

Моисей Матвеевич Рубинштейн (1878–1953) – известный российский и 
советский педагог и философ. Под руководством Генриха Риккерта в 1906 г. 
защитил диссертацию [1] и в дальнейшем творчестве опирался на его аксио-
логию1. Всё творчество Рубинштейна можно разделить на два этапа: 1) с 1906 
по 1929 г. он опубликовал основные труды2; 2) с 1929 г. и до самой смерти он 
изредка публиковался в малоизвестных изданиях3. Резкая перемена жизни и 
работы произошла после разгромной критики в конце 1920-х гг.4 Рубин-
штейна причислили к сторонникам дооктябрьской педагогики [7. C. 86].  

Пик творчества Рубинштейна – работа «О смысле жизни», опубликован-
ная в двух томах в 1927 г. [8, 9], привлекшая внимание критиков и ставшая по 
сути переломным моментом в творчестве философа. Критические обзоры в 
советской и зарубежной исследовательской литературе сходились в том за-
мечании, что свободная личность является условием существования культу-
ры и более того – условием бытия человека. В советской критике антропо-
центризм Рубинштейна попал под разгромную критику: причислен к 
сторонникам старой идеалистической чепухи, потому что предлагает вздор-
ный подход к личности в педагогике, не учитывая идею классовой борьбы [7. 
С. 79]. Представители русского зарубежья В.В. Зеньковский5 и Д.Н. Чижев-

                            
1 Следует заметить, что Рубинштейн называл себя ортодоксальным риккертианцем и анализи-

ровал эвристические возможности гносеологического субъекта Риккерта [2. C. 35]. Замечу, что 
С.Л. Франк однозначно относил Рубинштейна к риккертианцам [3. C. 201]. 

2 Библиографию работ Рубинштейна см.: [4]. 
3 Приведу такие примеры: [5, 6]. 
4 Приведу полностью высказывание В.Н. Шульгина, который цитирует Рубинштейна и оставляет 

замечательный во всех отношениях комментарий: «„Быть нравственным – это значит не только быть 
цельной ценной личностью, верной главному критерию нравственности, своей чуткой совести, но это 
значит также быть нравственным и деятельным в качестве сочлена известного сообщества“. Нет, нет, 
проф. Мы не признаём внеклассовой нравственности. Не можем даже упрекнуть вас в „бессовестном“ 
извращении наших позиций, так как не верим и в совесть. Для нас нравственность иное». [7. С. 82]. 

5 «Центральной проблемой для него является человек, а в человеке его центральная сила – спо-
собность к творчеству» [10. C. 864]. Справедливости ради отмечу, что В.В. Зеньковский признавал 
неполноту и недостаточное погружение в двухтомную работу Рубинштейна, так как не ознакомился с 
ним, а опирался на её критический разбор, сделанный Д.Н. Чижевским [10. C. 864]. 



Загирняк М.Ю. Исторический субъект в философии М.М. Рубинштейна 

74 

ский1 посчитали, что Рубинштейн в собственном антропоцентрическом уче-
нии отошёл от принципов неокантианства [11. С. 505–506]. Все критики, со-
временники Рубинштейна, упускают из виду его понятие исторического 
субъекта, которое занимает важное место в его философии истории.  

Современные исследователи философии и педагогики Рубинштейна 
также мало уделяют внимание его понятию исторического субъекта. Т. Немет 
сосредоточен на его трактовке трансцендентного [12. P. 265–269]. К.В. Фара-
джев рассматривает особенности понимания свободы человека в философии 
Рубинштейна [13. C. 23, 29, 34; 14. S. 197–200]. Проблемы коллективного 
субъекта затрагивает М.В. Воробьёв, но она скорее служит фоном для анали-
за личностной педагогики Рубинштейна [15. С. 51–55]. В этой статье я впер-
вые специально исследую понятие исторического субъекта в философии Ру-
бинштейна.  

К понятию народа как исторического субъекта Рубинштейн обращается в 
диссертации, в которой с позиции аксиологии Риккерта критикует понятие 
конца истории у Гегеля, в частности – его трактовки исторического развития 
как череды народов, каждый из которых становится в своё время инструмен-
том реализации целей Мирового духа [1. S. 49]. Народы появляются и исче-
зают, служа в соответствующий хронологический период средством для Ми-
рового духа и утрачивая самостоятельное значение2. Переосмыслить народ 
как исторического субъекта, по мнению Рубинштейна, можно, если соеди-
нить гегелевское понятие истории с теорией ценностей [1. S. 65]. Народы яв-
ляются историческими субъектами потому, что осуществляют ценности – 
создают социокультурную действительность. Тем самым Рубинштейн зани-
мает промежуточное положение между теорией линейной истории, посколь-
ку считает, что ценности универсальны для любого народа, и теорией ло-
кальных культур, так как отстаивает уникальность каждого народа – 
исторического субъекта. 

Однако выполнять свою роль народы могут только в случае, если входя-
щие в их состав люди будут свободны: Рубинштейн считает свободу челове-
ка важнейшим условием возможности истории вообще и подвергает критике 
Гегеля за то, что «его система не оставляла места для свободной автономной 
личности» [1. S. 108]. Другими словами, не народ осуществляет ценности в 
действительности, а люди, входящие в состав данного народа.  

В последующих работах Рубинштейн отстаивал идею исторического 
субъекта как развивающейся от естественного к свободного состоянию соци-
альной общности. Он посвящает отдельную статью исследованию путей раз-
вития русского народа и связывает их с ростом свободы личности [16. 
С. 182–184]. Социальная общность может развиваться, считает Рубинштейн и 
отмечает, что «народ живёт и растёт, растёт и его сознание, растут и его тре-
бования и идеалы» [17. C. 423]. 

                            
1 «Исходя из проблемы личности, автор пытается дать оправдание Жизни во всей её полноте и 

конкретности. Такое оправдание возможно только на почве целостной системы философии, какую 
автор вкратце и развивает» [11. C. 506]. 

2 «Он позволяет избранному народу раскрыть весь свой потенциал и все свои способности в 
полной мере. Достигнув этого, он сходит со сцены истории. Вершины, достигнутые им после вековой 
борьбы, одновременно знаменуют для избранного народа смертный час. Он гибнет, и Мировой дух, 
не заботясь об их судьбе, воздвигает нового фаворита, который наносит смертельный удар их ушед-
шему предшественнику» [1. S. 49]. 



История философии / History of philosophy 

75 

Материальную культуру создают не просто множества отдельных людей, 
но формируемые ими коллективные, исторические субъекты – нации и наро-
ды. В этой статье я хотел бы проанализировать их. Чтобы это сделать, требу-
ется предварительно узнать, что такое свобода в философии Рубинштейна и 
как именно он понимал историю. Кратко рассмотрю идеи И. Канта и Г. Рик-
керта, которые позволят ответить на два предварительных вопроса.  

Рубинштейн примыкал к антинатуралистической практической филосо-
фии Канта, в которой свобода определяется в сравнении с природой. Человек, 
по Канту, принадлежит миру природы, подчиняясь её законам, и миру свобо-
ды – потому что может помыслить причинность собственной воли [18. 
C. 232–233]. Свободу Кант определяет как возможность следования долгу 
[18. C. 211], который связывает нравственность с социальностью – определя-
ет критерий создания сферы бытия человека, отличной от природы [18. 
C. 212]. С точки зрения Канта, свобода человека – это условие возможности 
общества и как следствие – создаваемого человеком мира коллективного бы-
тия. Кантовская антинатуралистическая этика долга как основа социальности 
становится основой антропоцентрической тенденции в баденском неоканти-
анстве. Кантовское различение природного и свободного Риккерт актуализи-
ровал на плоскости аксиологии: он разделил бытие на действительность, су-
ществующую по природным законам, и ценность, сферу вечных 
трансцендентных объектов, которые содержат в себе потенциал всей матери-
альной культуры человечества [19. C. 21–24]. Соединяя ценность (идею) с 
действительностью (материей), человек производит смысл – создаёт сферу 
свободного бытия [19. C. 35–36]. Открывая для себе ценности и воплощая их 
в действительности1, человек получает возможность ставить себе цели, от-
личные от природных; он создаёт материальную культуру [20. C. 90–92]. Ис-
тория человечества – это история культуры, увеличивающейся по мере во-
площения ценностей [20. C. 92].  

Противоположность природы и свободы служит для Рубинштейна мето-
дологическим принципом в обосновании социокультурного процесса. «В 
природе дан материал, она есть факт, но в ней нет идеала, она чужда нормам, 
оценкам, в природе всё решается на почве голой борьбы совершенно обна-
жённых инстинктов…», – пишет он [21. C. 2]. Человек создаёт сферу бытия, 
преодолевая природный детерминизм; он использует естественный материал 
для создания культуры. Каким образом он это делает? 

Свобода – это выход за пределы естественного детерминизма, который 
проявляется в том числе как эгоизм – сосредоточенности только на собствен-
ных индивидуальных потребностях; эгоизм уводит человека от свободной 
жизни к природе. Для преодоления эгоизма необходимо сосредоточиться на 
общем. «То, что мы признаём нравственным, всегда стремится пробрести 
общее значение», – пишет Рубинштейн [22. C. 3]. Нравственный идеал может 
иметь только общечеловеческое значение [22. C. 4].  

Вневременные ценности, рассматриваемые сквозь призму нравственного 
идеала, играют роль ориентиров: задают координаты свободного бытия челове-

                            
1 Предваряя возможные уточнения, замечу, что ценность, трансцендентный объект, является 

непознаваемой, и человек способен осознать только её отдельные аспекты, которые могут быть реа-
лизованы в действительности. Однако содержательно во всей полноте ценности остаются принципи-
ально непознаваемыми.  



Загирняк М.Ю. Исторический субъект в философии М.М. Рубинштейна 

76 

ка. Из среды обитания, встроенным элементом которой отдельный человек яв-
лялся, природа становится материалом для строительства собственной среды 
обитания, культуры. Открыв для себя ценности, отдельный человек получил 
возможность сформировать бытие собственной причинности – производную 
его воли. Воплощая ценности, человек становится личностью: «Личность не 
дар природы, а дитя человеческой духовной свободы, пользуясь которой, че-
ловек как бы в противовес природе творит себя» [21. C. 16]. И это бытие со-
держательно будет представлять собой материальную культуру.  

Но автономно от других, без их помощи, участия личность не может со-
здать сферу свободного бытия. Содержательная безграничность ценностей 
открывает для индивида его ограниченность; он оценивает объём потенци-
ального вклада в воплощение ценностей. В одиночку человек может вопло-
тить только элемент ценности, который имеет смысл только вместе с осталь-
ными элементами, актуализированными другими личностями. Другими 
словами, по Рубинштейну, свобода включает в себя социальность – пере-
осмысление себя и остальных людей в качестве личностей, соучастников 
формирования свободного бытия. Открытие ценностей добра, красоты, исти-
ны и стремление их воплотить в действительность возможны только в стату-
се участника общества. Таким образом, становясь личностями, люди входят в 
состояние свободы, становятся создателями материальной культуры: «При-
рода и естество в чистом виде этого слова личности не знают, она есть дети-
ще, взращенное и выношенное искусственным, культурным развитием, так 
что культура и личность оказываются двумя понятиями, немыслимыми друг 
без друга» [21. C. 15–16, 19].  

 Однако культуру создаёт не множество личностей непосредственно, но 
их единство. «В первоначальном своём виде понятие нации, как и показывает 
самое слово, должно было охватывать общество людей, объединённых об-
щим родовым происхождением и неизбежно вытекавшей отсюда общностью 
языка и религии» [23. C. 44]. Это особая психологическая группа, к которой 
принадлежат люди [24. C. 399]. Развитие культуры зависит не только от лич-
ностей, но и от нации, общность не эквивалентна совокупности личностей, но 
качественно отличается от них. Каким же образом нация определяет цель 
развития? Рубинштейн считает, что её исторический путь зависит от отноше-
ния к нравственному идеалу, от того, поощряется / преодолевается ли эгоизм 
[25. C. 14; 24. С. 405]. Подобно отдельному индивиду, отдельный историче-
ский субъект может замкнуться на своих потребностях либо сосредоточиться 
на вечных ценностях. 

Особенность понятия исторического субъекта в философии Рубинштей-
на заключается в том, что он ставит его существование в прямую зависи-
мость от свободы каждого отдельного человека. Рубинштейн далёк от абсо-
лютного идеализма Гегеля и отмечает значение каждого отдельного человека 
в истории, не отводя ему роль безвольного элемента. Наоборот, Рубинштейн 
подчёркивает, что свобода – это условие существования истории. А социо-
культурный процесс представляет собой взаимодействие индивидов и общ-
ностей в процессе их эволюции от естественного состояния к свободному. 
История человечества – это путь постепенного самоопределения в лице 
«частных и коллективных индивидуальностей» [9. С. 184], которые не под-
чинены, но взаимно обусловливают бытие друг друга [9. С. 187] . И характер 



История философии / History of philosophy 

77 

их сосуществования определяется тем, какую форму принимает историче-
ский субъект – форму народа (естественное состояние) или нации (свободное 
состояние). Следует заметить, что эволюцию социальной общности от есте-
ственного к свободному состоянию Рубинштейн рассмотрел уже в 1913 г., 
однако ещё не ввёл различение нации и народа [26. C. 100–101].  

Если в бытии нации поощряется эгоизм, то она сосредоточена на само-
сохранении, которое вырастает в идею превосходства над другими нациями. 
Сохранение и утверждение общности по признаку исключительного есте-
ственного происхождения ставится превыше нравственного идеала и вне-
временных ценностей. Нация – это божок, на алтаре которого умрут обще-
человеческие мечты [24. C. 395]. Ради поддержания жизнеспособности нации 
можно подвергнуть сомнению ценность любой человеческой жизни и свобо-
ды, что привело к катастрофическим последствиям, которые раскрылись в 
Первой мировой войне: «Образованные народы обнаружили такой размах не 
только воинственности, но и уничтожения и использования всякого рода  
незаконных бесчеловечных губительных средств, что мир застонал от ужаса 
и отвращения» [25. C. 2]1. Ориентация на национальный идеал приводит  
к националистическому удушью, мучительной астме в жизни народов  
[24. C. 392]. Человечество в случае предпочтения национализма превращает-
ся в противоборство замкнутых разобщённых кругов [24. C. 394] к многочис-
ленным войнам [27. C. 5].  

Если в бытии нации преодолевается эгоизм, т.е. естественные особен-
ности происхождения перестают играть роль важнейшего фактора идентифи-
кации индивида и общественного единения, то общность преобразуется в 
народ, «сплочённую вокруг государственного ядра сравнительно разнопле-
менную массу» [24. C. 394], «совокупность массы постоянных граждан дан-
ного государства» [24. C. 400]. Народ не является отрицанием, отказом от 
национальных черт, но не ставит их во главу угла [24. C. 404]. Множество 
индивидов формируют народное единство в качестве участников осуществ-
ления нравственного идеала свободы, через который интерпретируются 
трансцендентные ценности и таким образом определяется общая траектория 
развития культуры. «Как индивиды группируются в семьи, семьи в общества, 
общества в народы, так и народы должны составить живую всеохватываю-
щую семью соответственно идее человечества. А над всем в конце концов 
должно воссиять вечное, незыблемое, сверхмировое…», – пишет Рубинштейн 
[24. C. 404].  

Именно народ, а не нация способен сформировать патриотизм, научить 
ценить историю национальной культуры как вариант воплощения вневре-
менных ценностей, охватывающий много поколений людей [24. C. 411]. Pa-
tria – это не только пространство, но и духовное единство, связывающее 
ныне живущих людей с предками и потомками, это прошлое, настоящее и 
будущее культуры, ведь «мы стоим на плечах целого ряда предшествующих 
поколений, через всю нашу жизнь тянутся нити, сотканные руками наших 
предков, пропитанные соком, потом и кровью живых, близких нам людей» 
[24. C. 412]. Ценя и храня свою национальную культуру, народ не претендует 
                            

1 Ср.: «Мир застонал от негодования, созерцая то, что творили германцы, но ведь они действи-
тельно культурны, а всё дело только в том, что там, у них, национализм, гордый, слепой и, как всегда, 
жестокий, проявил себя, ничем не сдерживаемый, с немецкой основательностью» [24. C. 393]. 



Загирняк М.Ю. Исторический субъект в философии М.М. Рубинштейна 

78 

на превосходство над другими культурами, но считает их достижениями дру-
гих народов – версиями воплощения вневременных ценностей.  

Рубинштейн не только противопоставляет народ и нацию, но и рассмат-
ривает их как стадии развития исторического субъекта. Нации сменяются 
народами, и враждебность на международном уровне вытесняется постепен-
но сотрудничеством, ксенофобия остаётся в прошлом. Человечество посте-
пенно движется к миру свободных, равных друг другу коллективных субъек-
тов, и Рубинштейн надеется, что мечта станет действительностью и 
водворится мир на земле [24. C. 416].  

В настоящей статье показано, как Рубинштейн истолковал исторического 
субъекта. Как и отдельный человек, он учится быть свободным, преодолевать 
естественный эгоизм. Индивид, открывая для себя свободное бытие, стано-
вится личностью, участником социума, признаёт себя одним из представите-
лей общности, равного остальным. В двухтомной работе «О смысле жизни» 
Рубинштейн использует термин «народно-национальная социальная индиви-
дуальность» для обозначения исторического субъекта, который имеет значе-
ние «не только для себя, но и для человечества и всей мировой, универсаль-
ной жизни» [9. С. 181]. Нация, преодолевая эгоизм, становится народом и как 
следствие признаёт других исторических субъектов в качестве равных участ-
ников международных взаимодействий. Рубинштейн подчёркивает, что ре-
альность социальной индивидуальности гарантируется частной индивиду-
альностью – личностью, включённую в него [9. С. 182].  

Трактовка истории сквозь призму теории ценностей Риккерта позволила 
Рубинштейну рассматривать человеческую культуру как результат совмест-
ного творчества людей, обеспечиваемого благодаря нациям / народам как 
историческим субъектам. Каждый человек, становясь свободным, тем самым 
обретает статус участника народа и берёт на себя ответственность за историю 
человечества. Развиваясь от нации к народу, исторический субъект улучшает 
условия для индивидов, создавая возможности для более эффективного уча-
стия в воплощении ценностей в действительность. Без любого свободного 
человека культура человечества становится иной, меняет свой облик, потому 
что исчезает та крупица личного творчества, которую этот отдельный чело-
век привнёс в общемировое содержание. Аксиологическая интерпретация 
истории позволяет Рубинштейну обосновать свободу отдельного человека в 
качестве условия возможности истории человечества, сделав его незамени-
мым со-творцом культуры.  

Список литературы 

1. Rubinstein M. Die logischen Grundlagen des Hegelschen Systems und das Ende der Geschich-
te // Kant-Studien. 1906. № 11. S. 40–108. 

2. Рубинштейн М.М. К вопросу о трансцендентной реальности // Вопросы философии и 
психологии. 1911. Кн. (I) 106. С. 19–54. 

3. Франк С.Л. M.M. Рубинштейн. Идея личности как основа мировоззрения. Критико-
философский очерк. M., 1909. С. 125 (рецензия) // Русская мысль. 1909. Кн. 8. С. 200–201. 

4. Фараджев К.В. Список основных трудов М.М. Рубинштейна // Рубинштейн М.М.  
О смысле жизни. Труды по философии ценности, теории образования и университетскому во-
просу: Т. 2 / под ред. Н.С. Плотникова, К.В. Фараджева. М. : Изд. дом «Территория будущего», 
2008. С. 358–364. 

5. Рубинштейн М.М. Каким должен быть наш молодой учёный (В порядке обсуждения) // 
За промышленные кадры. 1934. № 8 (58). С. 36–41. 



История философии / History of philosophy 

79 

6. Рубинштейн М.М. Культура труда. Об отличниках // За промышленные кадры. 1935. 
№ 21 (95). С. 54–57. 

7. Шульгин В.Н. Педагогика туманной реакции // Проблемы научной педагогики. Сборник 
первый. Педагогика и ее методология. М. : Изд-во Науч.-пед. ин-та методов школьной работы, 
1928. С. 77–86. 

8. Рубинштейн М.М. О смысле жизни. Ч. 1: Историко-критические очерки. Л. : Изд. авт. 
(М.М. Рубинштейн), 1927. 

9. Рубинштейн М.М. О смысле жизни. Ч. 2: Философия человека. Л. : Изд. авт. (М.М. Ру-
бинштейн), 1927. 

10. Зеньковский В.В. История русской философии. М. : Академический проект, Раритет, 
2001.  

11. Чижевский Д.Н. Философские искания в современной России // Современные записки. 
1928. Кн. XXXVII. С. 501–524.  

12. Nemeth T. Russian Neo-Kantianism. Emergence, Dissemination, and Dissolution. Berlin ; 
Boston : Walter de Gruyter GmbH, 2022. 

13. Фараджев К.В. Философия и жизнь Моисея Рубинштейна // Рубинштейн М.М.  
О смысле жизни. Труды по философии ценности, теории образования и университетскому  
вопросу: Т. 1 / под ред. Н.С. Плотникова, К.В. Фараджева. М. : Изд. дом «Территория будуще-
го», 2008. С. 7–40.  

14. Faradzhev K. M. Rubinsteins Projekt der praktischen Philosophie des Neukantianismus: 
Pädagogik als angewandtes Wertesystem // Kant-Studien. 2011. № 102 (2), S. 191–201. 

15. Воробьев М.В. Проблема правосознания на раннем этапе развития личности  
в философии педагогики русских неокантианцев // Кантовский сборник. 2018. Т. 37, № 2.  
С. 46–57. 

16. Рубинштейн М.М. Философия и общественная жизнь в России: Набросок // Русская 
мысль. 1909. № 3 (2-я паг.) С. 180–190. 

17. Рубинштейн М.М. Педагогика или педагогическая психология? // Вопросы философии 
и психологии. 1912. Кн. (III). 113. С. 418–436. 

18. Кант И. Основоположения метафизики нравов // Сочинения : в 8 т. М. : Чоро, 1994. 
Т. 4. С. 153–246.  

19. Риккерт Г. О понятии философии // Науки о природе и науки о духе. М. : Республика, 
1998. С. 13–42.  

20. Риккерт Г. Науки о природе и науки о культуре // Науки о природе и науки о культуре. 
М. : Республика, 1998. С. 43–128. 

21. Рубинштейн М.М. О целях и принципах педагогики // Вопросы философии и психоло-
гии. 1913. Кн. (I) 116. С. 1–38.  

22. Рубинштейн М.М. Нравственный характер и пути к его воспитанию // Вестник воспи-
тания. 1913. № 2. С. 1–62.  

23. Рубинштейн М.М. Война и идеал воспитания (К вопросу о национализме в педагогике) 
// Вестник воспитания. 1916. № 3. С. 32–72.  

24. Рубинштейн М.М. Очерк педагогической психологии в связи с общей педагогикой.  
3-е изд., пересмотр. и доп. М. : Задруга, 1920. 

25. Рубинштейн М.М. Современное образование и нравственность // Вестник воспитания. 
1917. Вып. 1. С. 1–45.  

26. Рубинштейн М.М. О религиозном воспитании // Вестник воспитания. 1913. № 1. С. 75–
123. 

27. Рубинштейн М.М. Война и дети // Вестник воспитания. 1915. № 2. С. 1–32. 

References 

1. Rubinstein, M. (1906) Die logischen Grundlagen des Hegelschen Systems und das Ende der 
Geschichte. Kant-Studien. 11. pp. 40–108. 

2. Rubinstein, M.M. (1911) K voprosu o transtsendentnoy real'nosti [On the transcendent 
reality]. Voprosy filosofii i psikhologii. I(106). pp. 19–54. 

3. Frank, S.L. (1909) M.M. Rubinshteyn. Ideya lichnosti, kak osnova mirovozzreniya. Kritiko-
filosofskiy ocherk. M., 1909 g. S. 125. (retsenziya) [M.M. Rubinshtein. The Idea of Personality as the 
Basis of a Worldview. A Critical-Philosophical Essay. M., 1909. p. 125. (review)]. Russkaya mysl'. 8. 
pp. 200–201. 

4. Faradzhev, K.V. (2008) Spisok osnovnykh trudov M.M. Rubinshteyna [A list of 
M.M. Rubinshtein’s principal works]. In: Rubinstein, M.M. O smysle zhizni. Trudy po filosofii 



Загирняк М.Ю. Исторический субъект в философии М.М. Рубинштейна 

80 

tsennosti, teorii obrazovaniya i universitetskomu voprosu [On the Meaning of Life. Works on the 
Philosophy of Value, Theory of Education, and the University Question]. Vol. 2. Moscow: Territoriya 
budushchego. pp. 358–364. 

5. Rubinstein, M.M. (1934) Kakim dolzhen byt' nash molodoy uchenyy (V poryadke 
obsuzhdeniya) [What should our young scientist be like? (for discussion)]. Za promyshlennye kadry. 
8(58). pp. 36–41. 

6. Rubinstein, M.M. (1935) Kul'tura truda. Ob otlichnikakh [The culture of labor. On outstanding 
workers]. Za promyshlennye kadry. 21(95). pp. 54–57. 

7. Shulgin, V.N. (1928) Pedagogika tumannoy reaktsii [The pedagogy of murky reaction]. In: 
Problemy nauchnoy pedagogiki. Sbornik pervyy. Pedagogika i ee metodologiya [Problems of 
Scientific Pedagogy. First Collection. Pedagogy and its Methodology]. Moscow: Scientific-
Pedagogical Institute of Methods for School Work. pp. 77–86. 

8. Rubinstein, M.M. (1927a) O smysle zhizni [On the Meaning of Life]. Vol. 1. Leningrad: 
M.M. Rubinstein.  

9. Rubinstein, M.M. (1927b) O smysle zhizni [On the Meaning of Life]. Vol. 2. Leningrad: 
M.M. Rubinstein. 

10. Zenkovskiy, V.V. (2001) Istoriya russkoy filosofii [A History of Russian Philosophy]. 
Moscow: Akademicheskiy Proekt, Raritet.  

11. Chizhevskiy, D.N. (1928) Filosofskie iskaniya v sovremennoy Rossii [Philosophical 
Inquiries in Contemporary Russia]. Sovremennye zapiski. XXXVII. pp. 501–524.  

12. Nemeth, T. (2022) Russian Neo-Kantianism. Emergence, Dissemination, and Dissolution. 
Berlin; Boston: Walter de Gruyter GmbH.  

13. Faradzhev, K.V. (2008) Filosofiya i zhizn' Moiseya Rubinshteyna [The philosophy and life 
of Moisei Rubinshtein]. In: Rubinstein, M.M. O smysle zhizni. Trudy po filosofii tsennosti, teorii 
obrazovaniya i universitetskomu voprosu [On the Meaning of Life. Works on the Philosophy of Value, 
Theory of Education, and the University Question]. Vol. 1. Moscow: Territoriya budushchego.  
pp. 7–40.  

14. Faradzhev, K. (2011) M. Rubinsteins Projekt der praktischen Philosophie des 
Neukantianismus: Pädagogik als angewandtes Wertesystem. Kant-Studien. 102(2). pp. 191–201. 

15. Vorobiev, M.V. (2018) Problema pravosoznaniya na rannem etape razvitiya lichnosti v 
filosofii pedagogiki russkikh neokantiantsev [The Problem of Legal Consciousness at the Early Stage 
of Personality Development in the Philosophy of Pedagogy of Russian Neo-Kantians]. Kantovskiy 
sbornik. 37(2). pp. 46–57. 

16. Rubinstein, M.M. (1909) Filosofiya i obshchestvennaya zhizn' v Rossii: Nabrosok 
[Philosophy and Social Life in Russia: A Sketch]. Russkaya mysl'. 3(2) pp. 180–190. 

17. Rubinstein, M.M. (1912) Pedagogika ili pedagogicheskaya psikhologiya? [Pedagogy or 
Pedagogical Psychology?]. Voprosy filosofii i psikhologii. III(113). pp. 418–436. 

18. Kant, I. (1994) Sochineniya: v 8 t. [Works: in 8 vols]. Vol. 4. Translated from German. 
Moscow: Choro. pp. 153–246.  

19. Rickert, H. (1998) Nauki o prirode i nauki o dukhe [Natural Sciences and Cultural Sciences]. 
Translated from German. Moscow: Respublika. pp. 13–42.  

20. Rickert, H. (1998) Nauki o prirode i nauki o dukhe [Natural Sciences and Cultural Sciences]. 
Translated from German. Moscow: Respublika. pp. 43–128. 

21. Rubinstein, M.M. (1913a) O tselyakh i printsipakh pedagogiki [On the Aims and Principles 
of Pedagogy]. Voprosy filosofii i psikhologii. I(116). pp. 1–38.  

22. Rubinstein, M.M. (1913b) Nravstvennyy kharakter i puti k ego vospitaniyu [Moral Character 
and the Paths to its Cultivation]. Vestnik vospitaniya. 2. pp. 1–62.  

23. Rubinstein, M.M. (1916) Voyna i ideal vospitaniya (K voprosu o natsionalizme v 
pedagogike) [War and the Ideal of Education (On Nationalism in Pedagogy)]. Vestnik vospitaniya. 3. 
pp. 32–72.  

24. Rubinstein, M.M. (1920) Ocherk pedagogicheskoy psikhologii v svyazi s obshchey 
pedagogikoy [An Outline of Pedagogical Psychology in Connection with General Pedagogy]. 3rd ed. 
Moscow: Zadruga.  

25. Rubinstein, M.M. (1917) Sovremennoe obrazovanie i nravstvennost' [Contemporary 
Education and Morality]. Vestnik vospitaniya. 1. pp. 1–45.  

26. Rubinstein, M.M. (1913c) O religioznom vospitanii [On Religious Education]. Vestnik 
vospitaniya. 1. pp. 75–123. 

27. Rubinstein, M.M. (1915) Voyna i deti [War and Children]. Vestnik vospitaniya. 2.  
pp. 1–32. 



История философии / History of philosophy 

81 

Сведения об авторе: 
Загирняк М.Ю. – доктор философских наук, ведущий научный сотрудник образователь-
но-научного кластера «Институт образования и гуманитарных наук» Балтийского феде-
рального университета имени Иммануила Канта (Калининград, Россия). E-mail: MZagirn-
yak@kantiana.ru  

Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 

Information about the author: 
Zagirnyak M.Yu. – Dr. Sci. (Philosophy), leading researcher at the Institute of Education  
and Humanities, Immanuel Kant Baltic Federal University (Kaliningrad, Russian Federation).  
E-mail: MZagirnyak@kantiana.ru  

The author declares no conflicts of interests. 
 

Статья поступила в редакцию 28.06.2025; 
 одобрена после рецензирования 30.09.2025; принята к публикации 24.10.2025 

The article was submitted 28.06.2025; 
approved after reviewing 30.09.2025; accepted for publication 24.10.2025 

 


