
Вестник Томского государственного университета. 2025. № 518. С. 5–14 
Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta – Tomsk State University Journal. 2025. 518. рр. 5–14 

© Аристова А.С., 2025 

 
 

ФИЛОЛОГИЯ 
 
Научная статья 
УДК 82-1 
doi: 10.17223/15617793/518/1 

 
К анализу цикла стихов М.А. Волошина «Война» 

 
Анастасия Станиславовна Аристова1 

 
1 Институт мировой литературы им. А.М. Горького Российской академии наук, Москва, Россия, atinnikova@bk.ru 

 
Аннотация. Предпринята попытка линейного прочтения цикла стихов М.А. Волошина «Война» с целью выяв-
ления макросюжета цикла, слагающегося из микросюжетов отдельных стихотворений. Прослежено развитие 
сюжетной линии, связанной образом лирического героя, который проделывает путь от установки постичь бы-
тие своей Родины в первом стихотворении к получению откровения о последствиях и финале происходящих 
событий в последних стихотворениях цикла. 
Ключевые слова: М.А. Волошин, цикл стихов, проблемы циклизации, книга стихов «Неопалимая купина», 
Первая мировая война 
 
Для цитирования: Аристова А.С. К анализу цикла стихов М.А. Волошина «Война» // Вестник Томского го-
сударственного университета. 2025. № 518. С. 5–14. doi: 10.17223/15617793/518/1 

 
Original article 
doi: 10.17223/15617793/518/1 
 

To the analysis of M.A. Voloshin's cycle of poems War 
 

Anastasia S. Aristova1 
 

1 Gorky Institute of World Literature of the Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation, atinnikova@bk.ru 
 

Abstract. This article attempts to anayze M.A. Voloshin's poetic cycle War ("Voyna") with the aim of revealing its macro-
plot, which is composed of the micro-plots of individual poems. The methodological basis for the analysis of this cycle of 
poems was provided by the already classic works on the theory and history of the lyrical cycle: M. N. Darwin, I. V. Fomenko, 
R. Vroon, in which it is convincingly proven that the Symbolists and poets of the near-Symbolist circle thought not in terms 
of individual poems, but in cycles and books of poems. As a result of analyzing the cycle's poems, the author concludes that 
the unifying theme of War is the portents and omens of catastrophes yet to come, prophecies of impending disasters and the 
arrival of a chiliastic end. The poems are interconnected through motifs that migrate from one poem to the next. A chain-like 
connection can be traced: words and images mentioned in one poem are developed in the subsequent one. For example, if in 
the first poem the lyrical hero yearns to partake in the anguish of his land ("Tvoyey toske prichastit'sya" [To partake in your 
anguish]), the image of the next poem becomes the flesh of the world, seized by a universal anguish in which the hero himself 
partakes ("Vse vo mne i ya vo vsekh: odnoy / I odna – toskoyu plot' ob'yata" [All is within me and I am in all: one / And united 
– the flesh is seized by anguish]). In the following poem, the hero, "tormented by dreams," takes shelter from the "approaching 
storm" in a saving ark. Later, the image of the "storm" unfolds as the image of impending military action, whose approach the 
hero hears as "the seething, muffled bile and blood of the earth." The image of the earth seething with blood gives rise in the 
next poem to the image of the Evil Sower, linked to the image of the "devilish sowing" in the subsequent poem, where the 
hero's striving to escape the "tares' seeds" is later realized as salvation from the "vortex of battles" ("Vo sne menya volnoyu 
smylo" [A wave washed me away in my dream]) onto a peaceful shore. Finding himself far from the military actions, the hero 
becomes a chosen one to whom the meaning and further course of events is revealed (the poems "Prologue" and "Armaged-
don"). The final poem, "Weariness," foretells the finale of the unfolding events and expresses the hero's faith in a benevolent 
end and the fulfillment of chiliastic hopes. Thus, the cycle reveals the development of a plotline connected to the image of the 
lyrical hero, who journeys from an intention to comprehend the essence of his homeland ("Grant me words to pray for you, / 
To understand your existence") to receiving a revelation about the consequences and finale of the unfolding events. The cycle's 
integrity is also based on recurring leitmotif images. These include the motifs of anguish, seeds and tares, devilish sowing, 
unquenched faith, and the hero's impulse to save himself from the influence of the trichinae leading to spiritual death. The 
unifying theme of the cycle is war; all poems represent the hero's contemplation of warfare, his striving to uncover the spiritual 
causes of war, to learn of its consequences, and to discover where the "great martial clamors" lead. 
Keywords: M.A. Voloshin, cycle of poems, cyclization problems, book of poems "The Burning Bush", First World 
War 

 
For citation: Aristova, A.S. (2025) To the analysis of M.A. Voloshin's cycle of poems War. Vestnik Tomskogo 
gosudarstvennogo universiteta – Tomsk State University Journal. 518. рр. 5–14. (In Russian). doi: 
10.17223/15617793/518/1 



Филология / Philology 

6 

Настоящая статья посвящена анализу цикла стихов 
М.А. Волошина «Война». Методологической основой 
анализа данного цикла послужили ставшие уже клас-
сическими работы по теории и истории лирического 
цикла М.Н. Дарвина, И.В. Фоменко, Р. Вроона, в кото-
рых убедительно доказывается, что символисты и по-
эты околосимволистского круга мыслили не отдель-
ными стихотворениями, а циклами и книгами стихов, 
которые противопоставлялись собраниям случайных 
стихотворений как целостный текст с тщательно про-
думанной структурой, где каждое отдельное стихотво-
рение вписывается в макросюжет цикла или книги и 
является звеном в его развитии. Таким образом, в поэ-
зии Серебряного века цикл и книга стихов представ-
ляют собой новые жанровые образования, имеющие 
ансамблевое строение, целостность которого создается 
различными циклическими связями (образами-лейт-
мотивами, сквозными сюжетами) между самостоятель-
ными автономными произведениями.  

Цикл стихов М.А. Волошина «Война» является 
первым циклом в книге стихов о войне и революции 
«Неопалимая Купина» (анализу книги стихов М.А. Во-
лошина «Неопалимая Купина» и проблемам циклиза-
ции внутри данной книги нами уже был посвящен ряд 
статей [1–3]). Такое положение цикла – в самом начале 
книги придает ему особую значимость. В статье пред-
принята попытка линейного прочтения цикла стихов 
М.А. Волошина «Война» с целью выявления макросю-
жета цикла, слагающегося из микросюжетов отдель-
ных стихотворений.  

О том, что последовательность стихотворений 
цикла не случайна, а представляет тщательно проду-
манную структуру, свидетельствует порядок следова-
ния стихотворений, который не совпадает с порядком 
их написания (первое стихотворение датируется 17 ав-
густа 1915 года, второе – 5 февраля 1915, третье – ав-
густом 1914 и т.д.). Соответственно, при создании 
цикла имело место два процесса – написание стихов и 
их группировка, а автор выступал сначала в роли сочи-
нителя отдельных стихотворений, а потом в роли со-
ставителя боле крупного произведения – цикла.  

Цикл «Война», начинающий книгу «Неопалимая 
Купина», довольно велик: состоит из одиннадцати 
стихотворений. Название цикла определяет тему вхо-
дящих в его состав стихотворений: тема войны, «шу-
мов ратных» является сквозной, через нее вводятся 
остальные темы.  

Цикл начинается стихотворением «Россия» (ана-
лизу данного стихотворения нами была посвящена от-
дельная статья [4]), которое, как было замечено 
Е.И. Орловой, Волошин сознательно исключил из ра-
нее опубликованной книги «Anno mundi Ardentis. 
1915», однако отвел ему важное место в книге «Неопа-
лимая Купина» [5]. В первом стихотворении задается 
основная тема всей книги – судьба России, ее «бытие», 
непостижимое для «взора иноплеменного». В соответ-
ствии с заглавием цикла в первых двух строфах тема 
войны является ведущей:  

 
Враждующих скорбный гений  
Братским вяжет узлом, 

И зло в тесноте сражений 
Побеждается горшим злом. 
 
Взвивается стяг победный, 
Что в том, Россия, тебе? 
Пребудь смиренной и бедной –  
Верной своей судьбе [6. Т. 1. С. 221]. 
 

Противники здесь не противопоставлены, а уподоб-
лены друг другу, занимаясь одним делом, они связаны 
«братским узлом», находятся «в тесноте сражений». 
Во второй строфе государственно-политическая тема 
переводится в иной, философско-библейский план. 
Лирический герой призывает Россию не к победе, а к 
сохранению «верности своей судьбе», суть которой 
раскрывается в следующих строфах, где явлен кеноти-
ческий образ России: 

 
Люблю тебя побежденной, 
Поруганной и в пыли, 
Таинственно осветленной 
Всей красотой земли [6. Т. 1. С. 221]. 
 

Герой любит Россию не тогда, когда она пережи-
вает дни славы и побед, но когда она побеждена и уни-
жена. Такая любовь к отчизне невольно отсылает к 
«странной любови» лермонтовского стихотворения 
«Родина». Поруганная и побежденная Россия является 
для героя носительницей света, так как являет меньшее 
зло по сравнению со своим противником, ибо «зло в 
тесноте сражений / побеждается горшим злом», по-
тому «поражение на физическом плане» есть победа на 
духовном1. Побежденная и поруганная, в «лике 
рабьем» Россия таинственно осветлена красотой 
земли. Видение света в рабском, униженном облике 
России отсылает к стихотворению Тютчева «Эти бед-
ные селенья»: «Не поймет и не заметит / Гордый взор 
иноплеменный, / Что сквозит и тайно светит2 / 
В наготе твоей смиренной» [7. С. 113], сочетание 
«тайно светит» почти дословно воспроизводится у Во-
лошина – «таинственно осветленной всей красотой 
земли». Образ «хозяина», хлещущего лошадь «по крот-
ким глазам», отсылает к сцене избиения лошади в сне 
Раскольникова: «подле лошадки он забегает вперед, он 
видит, как ее секут по глазам, по самым глазам!» [8. 
С. 58]. В сне Раскольникова избиваемая тощая лошадь, 
«саврасая клячонка», запрягается в большую телегу, в 
какую обычно запрягали больших ломовых лошадей. 
Россия, смиренная, бедная, «в лике рабьем», побеж-
денная и поруганная, соотносится с этой маленькой ло-
шадкой, как писал сам Волошин: «Я хотел, чтобы в 
этой строфе было напоминание о Достоевском, так как 
считаю это мировым символом России» [6. Т. 10. 
С. 454]. Но, несмотря на этот внешне слабый и смирен-
ный облик, Россия, подобно лошади из сна Раскольни-
кова, влачит непосильную ношу, поэтому в следующей 
строфе говорится о непостижимой, неземной силе, не-
измеримой «здешними мерами»: «Сильна ты нездеш-
ней мерой, / Нездешней страстью чиста, / Неутоленною 
верой / Твои запеклись уста» [6. Т. 1. С. 222]. Эпитеты 
«нездешняя» вводят тему непостижимости природы 
России земным умом, что отсылает к строкам Тютчева: 



Аристова А.С. К анализу цикла стихов М.А. Волошина «Война» 

7 

«Умом Россию не понять, / Аршином общим не изме-
рить, / У ней особенная стать, / В Россию можно только 
верить» [7. С. 173], где задаются мотивы и «нездеш-
ней», не «общей меры» и особого пути, что роднит сти-
хотворение со славянофильским пониманием судьбы и 
назначения России.  

Здесь следует обратить внимание на стихотворение 
А.C. Хомякова со сходным названием – «России». 
Необходимо отметить, что анализируемое стихотворе-
ние Волошина впервые было опубликовано вне цикла 
в ежедневной газете «Власть народа» 28 июля 1917 г. 
и первоначально имело такое же название, как и у Хо-
мякова, – «России» [6. Т. 1. С. 511]. Ориентация на это 
стихотворение кажется несомненной, исходя не только 
из первоначально одинаковых названий. Ведущей те-
мой в стихотворении Хомякова является противопо-
ставление временного хрупкого государственного ве-
личия, которого можно в одночасье лишиться, как его 
когда-то лишились Рим и Монголия, и духовной кре-
пости, которую нельзя поколебать внешними обстоя-
тельствами. Внешней мощи государственного величия 
и процветания, которое хрупко и преходяще, противо-
поставляется незыблемая сила молитвы и смиренного 
принятия «Глагола Творца»: 

 
Бесплоден всякий дух гордыни, 
Не верно злато, сталь хрупка;  
Но крепок ясный мир святыни, 
Сильна молящихся рука! 
И вот за то, что ты смиренна, 
Что в чувстве детской простоты, 
В молчаньи сердца сокровенна 
Глагол Творца прияла ты, –  
Тебе он дал свое призванье, 
Тебе он светлый дал удел 
Хранить для мира достоянье 
Высоких жертв и чистых дел [9. С. 45]. 
 

Оба стихотворения – Волошина и Хомякова – объ-
единяют мотивы смиренного приятия своего назначе-
ния, противопоставление смирения и гордости, внеш-
него величия и внутренней силы, а также вера в особый 
исторический путь России. 

Переход из «здешнего» плана в «нездешний» при-
водит к тому, что от унижения и поругания герой пе-
реходит к сакрализации образа России. Стиль послед-
ней строфы становится молитвенным, герой ищет 
слов, чтобы молиться о России: «Дай слов за тебя мо-
литься», в финальных же строках стремление героя мо-
литься о России превращается в молитвенное обраще-
ние к ней: «Твоей тоске причаститься, / Сгореть во имя 

твое». «Имя твое» – молитвенная формула, отсылаю-
щая к молитве Господней: «Да святится имя Твое».  

Сакрализация образа России осуществляется не 
только через молитвенное обращение к ней, но и че-
рез употребленное здесь слово «причаститься»: 
«Твоей тоске причаститься…». «Причаститься» – 
значит быть не сторонним наблюдателем, а участни-
ком, вовлеченным в происходящее. Также слово 
«причаститься» вызывает прежде всего ассоциации 
с таинством Евхаристии, когда принимающие Тело 
и Кровь Христовы не просто принимают в себя Хри-
ста, но претворяются в Него, становятся Его частью. 
Понять «бытие России» можно лишь на своем соб-
ственном опыте, мысль о том, что постигнуть судьбу 
и природу родной страны невозможно через простое 
отстраненное наблюдение, но только лишь через со-
единение с нею, став ее частью, сходна со стихотво-
рением А. Блока «Вот он – Христос – в цепях и ро-
зах»: «И не постигнешь синего ока, / Пока не ста-
нешь сам как стезя... / Пока такой же нищий не бу-
дешь, / Не ляжешь, истоптан, в глухой овраг, / Обо 
всeм не забудешь, и всего не разлюбишь, / И не по-
блекнешь, как мeртвый злак» [10. Т. 2. С. 84].  

Таким образом, в первом стихотворении цикла за-
даются темы: преимущества духовной победы над фи-
зической, мотив неутоленной веры, возвеличение и са-
крализация в «нездешнем» плане внешне поруганной 
России, а также дается гносеологическая установка 
цикла: герой стремится постичь бытие своей Родины.  

В следующем стихотворении «В эти дни» продолжа-
ется развитие темы первого стихотворения – братского 
единства враждующих, но если в первом стихотворении 
враждующих объединяло общее дело войны, то здесь 
противоборствующие стороны представлены как единая 
плоть, как разодранный в себе самом дух: «В эти дни не 
спазмой трудных родов / Схвачен дух: внутри разодран 
он / Яростью сгрудившихся народов, / Ужасом разъяв-
шихся времен» [6. Т. 1. С. 223]. В финальных строках пер-
вого стихотворения герой только стремится быть при-
частным тоске своей Родины – «Дай <…> твоей тоске 
причаститься», здесь он уже причащен тоске, но не лич-
ной, а всеобщей, которой объято тело всего мира: «Все во 
мне, и я во всех; одной / И одна – тоскою плоть объята / 
И горит сама к себе враждой». Выражение «все во мне, и 
я во всех» является видоизмененной формулой тютчев-
ского стихотворения «Тени сизые смесились»: «всё во 
мне, и я во всём» (165). Ориентация на это стихотворение 
Тютчева очевидна, поэтому для большей наглядности 
приведем оба этих стихотворения полностью: 

 
Тени сизые смесились, 
Цвет поблекнул, звук уснул – 
Жизнь, движенье разрешились 
В сумрак зыбкий, в дальний гул... 
Мотылька полет незримый 
Слышен в воздухе ночном... 
Час тоски невыразимой!.. 
Всё во мне, и я во всем!.. 
Сумрак тихий, сумрак сонный, 
Лейся в глубь моей души, 
Тихий, томный, благовонный, 
Все залей и утиши. 

В эти дни великих шумов ратных 
И побед, пылающих вдали, 
Я пленён в пространствах безвозвратных 
Оголтелой, стынущей земли. 
В эти дни не спазмой трудных родов 
Схвачен дух: внутри разодран он 
Яростью сгрудившихся народов, 
Ужасом разъявшихся времён. 
В эти дни нет ни врага, ни брата: 
Все во мне, и я во всех; одной 
И одна – тоскою плоть объята 
И горит сама к себе враждой. 



Филология / Philology 

8 

Чувства – мглой самозабвенья 
Переполни через край!.. 
Дай вкусить уничтоженья, 
С миром дремлющим смешай! [11. Т. 1. С. 159]. 
 

В эти дни безвольно мысль томится, 
А молитва стелется, как дым. 
В эти дни душа больна одним 
Искушением – развоплотиться [6. Т. 1. С. 223]. 

 
Лирический герой в стихотворении Тютчева стре-

мится к тому, чтобы раствориться в «тихом, томном, 
благовонном» сумраке, формулой «все во мне» пере-
дается состояние достигнутого слияния с безличным 
миром природы, чтобы «вкусить самозабвения» в «час 
тоски невыразимой», отрешившись от своего уединен-
ного существования и растворив его в жизни природы. 
У Волошина используется то же тютчевское сочета-
ние, но «всё» заменено на «все»: сугубо индивидуаль-
ная тоска тютчевского героя, побуждающая его к сли-
янию с «миром дремлющим», у Волошина становится 
тоской мировой, объемлющей плоть всего мира. Если 
тютчевский герой стремится к слиянию с безличной 
природой и сумраком темным, то у Волошина через 
видоизмененную тютчевскую формулу выражено 
стремление героя слиться с людьми, но цель слияния с 
миром людским оказывается подобна цели тютчев-
ского героя: слияние с другими становится тем же, что 
и стремление к самоуничтожению и гибели у Тютчева, 
ибо мир лежит во зле, люди уничтожают друг друга.  
А так как они являются единой плотью, то их вражда 
является самовольным уничтожением себя же – само-
уничтожением: «Одна и одной тоскою плоть объята / 
И горит сама к себе враждой». Таким образом, собор-
ное слияние с другими становится здесь сродни тют-
чевскому «самоуничтожению».  

В третьем стихотворении цикла «Под знаком 
Льва» герой оказывается спасен от самоуничтоженья. 
От вовлеченности в братоубийственную войну его спа-
сает укрытие в ковчеге, что соотносится с событиями 
жизни биографического автора, который в день начала 
Первой мировой войны оказался вдали от военных 
действий – на строительстве антропософского храма в 
Дорнахе. Знаменательно, что спасительное укрытие ге-
роя происходит во сне: «Томимый снами я дремал, не 
чуя близкой непогоды [6. Т. 1. С. 224]», этот мотив спа-
сения во сне повторится в одном из следующих стихо-
творений цикла – «Другу» («Во сне меня волною 
смыло / И тихо вынесло на брег» [6. Т. 1. С. 228]), где он 
будет связан с образом Ариона. Обращение к образу Но-
ева ковчега вносит в стихотворение тему духовной ги-
бели и нравственного падения, устанавливая связь собы-
тий библейского времени с событиями современности. 
Беззакония допотопного человечества переполнили чашу 
терпения Божия и Бог решил уничтожить его, оставив 
лишь избранных. Этим беззакониям допотопного челове-
чества уподоблены события Первой мировой войны. Ге-
рой же, не принимающий участия в деле вражды и нена-
висти, оказывается среди избранных. Однако в этом сти-
хотворении еще не ясно, от чего был спасен герой. Из-
вестно лишь, что он укрылся в ковчеге от буйства при-
родных стихий – «непогоды»: «Томимый снами я дремал, 
/ Не чуя близкой непогоды; / Но грянул гром, и ветр упал, 
/ И свет померк, и вздулись воды» [6. Т. 1. С. 224]. 

То, что скрыто за словом «непогода» и образами при-
родных стихий, раскрывается в следующем стихотворе-
нии цикла «Над полями Альзаса»: «Ангел непогоды / 
Пролил огнь и гром, / Напоив народы / Яростным вином» 
[6. Т. 1. С. 225]. Непогода, природные стихии раскрыва-
ются здесь как образы развернувшихся военных дей-
ствий, которые начались не произвольно, но потому, что 
Ангел «пролил огнь и гром», опрокинул чашу с вином 
«ярости Божией». «Яростное вино» – библейский образ. 
В комментариях к стихотворению в полном собрании со-
чинений в качестве библейского источника «яростного 
вина» указывается книга пророка Иеремии, где Бог пове-
левает пророку: «Возьми из руки моей чашу сию с вином 
ярости и напои из нее все народы, к которым я посылаю 
тебя» (Иеремия, 25:12), и Откровение Иоанна Богослова: 
«Кто поклоняется зверю и образу его… тот будет пить 
вино ярости Божией…» (14:9-10). Однако, думается, 
этим список источников не исчерпывается. Прежде 
всего, на наш взгляд, целесообразна здесь отсылка к вось-
мой главе Откровения: «И взял Ангел кадильницу, и 
наполнил её огнем жертвенника, и поверг на землю: и 
произошли голоса и громы, молнии и землетрясения» 
(Откр. 8:5). С этого эпизода в Откровении на земле начи-
наются бедствия. Стихотворение входит в состав того 
цикла, сквозной темой которого являются предвестия и 
предзнаменования грядущих катастроф. Таким образом, 
то, что происходит вокруг «в эти дни», начинает осмыс-
ливаться как начало казней, описанных в Апокалипсисе.  

Бои в Альзасе, французской провинции, в августе 
1914 г., канонада которых доносилась до Дорнаха, вос-
принимаются как предвестие апокалиптических бед-
ствий. Однако в самом тексте стихотворения локальная 
привязка происходящего отсутствует, определить место 
событий можно лишь исходя из рамочного текста – загла-
вия «Над полями Альзаса». Само же содержание стихо-
творения вне связи с заглавием может быть воспринято в 
обобщенно-библейском ключе: происходящее во второй 
строфе является следствием того, что апокалиптический 
«ангел непогоды» обрушил на землю чашу природных 
бедствий и напоил народы «яростным вином», поэтому в 
мире начинает разжигаться вражда.  

Первые две строфы представляют повествование от 
третьего лица, однако в третьей строфе появляется 
субъект речи, который вводится императивной фор-
мой глагола «внемли». Присутствие в стихотворении 
лирического субъекта дает ключ к неразрешимому до-
толе факту: «грохотом орудий» и «топотом копыт» гу-
дит тишина, т.е. в действительности на земле царит 
молчание, никакого грохота с боев не доносится. 

Третья же строфа проясняет, что описывавшееся 
прежде являлось не фиксацией отстраненным автором-
повествователем наблюдаемых в реальности событий, 
но восприятием и осмыслением происходящего лири-
ческим субъектом. «Гудение тишины» «грохотом ору-



Аристова А.С. К анализу цикла стихов М.А. Волошина «Война» 

9 

дий» и «топотом копыт» – это предчувствие говоря-
щим военных бедствий и великой брани в будущем. По 
тому, что услышать, как вскипает «желчь и кровь» 
земли, можно приклонив ухо не к земле, а «в глубь 
души», становится ясно, что видимое и чувствуемое 
относится к будущему, которое открывается вслед-
ствие пророческой интуиции говорящего. Слова: 
«Средь земных безлюдий тишина гудит / Грохотом 
орудий, / Топотом копыт» [6. Т. 1. С. 225], в которых 
передается умение слышать лирическим героем в ти-
шине грядущие «шумы ратные», отсылают к «Сказа-
нию о Мамаевом побоище», где повествуется о вели-
кой тишине, царившей в стане Дмитрия Донского пе-
ред Куликовской битвой («бысть тихость велика»). Бу-
дущий же звон орудия кровавой битвы, плач жен и ма-
терей в этой тишине сумел услышать обладавший уме-
нием слышать землю воевода Боброк. Приклонив ухо 
к земле, Боброк слышит то, что происходит не в про-
странственном отдалении, как, например, в сказках, 
где герой приклоняет ухо к земле и слышит конный то-
пот настигающей его погони, а то, что происходит во 
временном отдалении – в ближайшем будущем: «И 
сниде с коня и приниче к земли десным ухом на долгъ 
час. Въставъ, и пониче и въздохну от сердца. <…> 
Слышах землю плачущуся…» [12. С. 171–172]. На спо-
собность Боброка «слышать» будущее обращает вни-
мание А. А. Блок в статье «Народ и интеллигенция» 
(1908), замечая, что в тишине стана Боброк услышал 
последствия еще несостоявшейся битвы [10. Т. 5. 
С. 323]. Поэтому у Волошина характерный для «Сказа-
ния» мотив припадания ухом к земле преобразуется в 
мотив вслушивания в собственную душу, обладаю-
щую даром пророческого предвидения.  

Отсылка к образу воеводы Боброка позволяет про-
вести историческую параллель между Куликовской 
битвой и событиями Первой мировой войны и рево-
люции. Впервые текст Сказания с происходящими в 
стране событиями связал Блок. Реминисценции из 
«Сказания о Мамаевом побоище» содержатся в статье 
Блока 1908 г. «Народ и интеллигенция», где поэт про-
водит аналогию между современностью и Куликов-
ской битвой. Общим признаком столь отдаленных 
эпох становится всеобщее кажущееся затишье и оце-
пенение, в котором, однако, чуткое ухо провидца мо-
жет уловить звуки плача и воплей от надвигающихся 
бедствий: «Среди десятка миллионов царствуют, как 
будто, сон и тишина. Но и над станом Дмитрия Дон-
ского стояла тишина; однако заплакал воевода Боб-
рок, припав ухом к земле: он услышал, как неутешно 
плачет вдовица, как мать бьется о стремя сына. Над 
русским станом полыхала далекая и зловещая зар-
ница… а в ночь после битвы, и еще семь ночей под-
ряд, она текла, красная от русской и татарской крови» 
[10. Т. 5. С. 323]. Однако обращение к «Сказанию о 
Мамаевом побоище» вводит не только тему предзна-
менования бедствий и войн, но содержит мотив веры 
в то, что, несмотря на многочисленные жертвы, в 
конце будет одержана победа, восторжествуют силы 
света и добра. Рассказав о грядущих бедствиях, Боб-
рок заключает: «А твоего христолюбиваго въиньства 

много падеть, нъ обаче твой връхъ, твоа слава бу-
деть» [11. С. 172]. Этот сюжет лежит в основе стихо-
творения Блока 1907 г. «Я ухо приложил к земле», где 
так же, как в тексте Сказания, выражена вера в конеч-
ную победу и благополучный исход борьбы: «Прой-
дет весна – над этой новью, / Вспоенная твоею кро-
вью, / Созреет новая любовь». В финальном стихотво-
рении цикла «Война» Волошина также выражена вера 
в то, что в конце войн и мятежей наступит мир и бла-
годенствие: «И для брани вдруг иссякнет время <…> 
Алый Всадник потеряет стремя, / И оружье выпадет 
из рук» [6. Т. 1. 236].  

Стихотворение написано трехстопным хореем с пе-
рекрестной рифмовкой abab. М. Гаспаров в статье 
«Стих и смысл (семантика 3-стопного хорея)», анали-
зируя семантические возможности указанного в загла-
вии размера, среди других примеров приводит и стихо-
творение Волошина «Над полями Альзаса», характери-
зует способность трехстопного хорея изображать тему 
бунта и при этом поясняет, что у Волошина она связана 
с темой войны. Проследив эволюцию семантического 
потенциала данного стихотворного размера, Гаспаров 
приходит к выводу, что «знакомая трехстопному хо-
рею тема смерти (Сологуб «Много было весен и опять 
весна», Лохвицкая «И когда умру я / Помолись о мне», 
Гумилев «Кто лежит в могиле / Слышит дивный звон») 
расширяется от личных до общих масштабов» [13. 
С. 249–250]. 

Лирический субъект стихотворения Волошина 
призывает приклонить ухо, чтобы услышать, «как 
вскипает глухо желчь и кровь земли». Услышать же в 
тишине топот копыт и грохот орудий может лишь тот, 
кто обладает неким вещим знанием. Обладание ве-
щим знанием, умение «слышать землю» позволяет со-
отнести лирического героя стихотворения Волошина 
с воеводой Боброком. Здесь как бы совмещаются два 
голоса – автора Откровения Иоанна Богослова и ге-
роя «Сказания». Однако рамочный текст, локализую-
щий происходящее в определенном времени и опре-
деленном пространстве, позволяет разглядеть лири-
ческую маску апостола-пророка и героя «Сказания», 
за которой скрывается лирический герой, соотнося-
щий себя с обоими. Волошин разделяет концепцию 
Блока, согласно которой знаковые исторические со-
бытия повторяются в судьбе народа. Такими ключе-
выми событиями в книге «Неопалимая Купина» ста-
новятся Смута, старообрядческий раскол, восстание 
Степана Разина. Ключевым для Блока событием была 
Куликовская битва, сходство с современностью он 
находит в состоянии оцепенения и кажущегося покоя, 
за которыми скрываются назревающие великие по-
трясения. Более ясно эти предчувствия на фоне все-
общего покоя, оцепенения и мира выражены в поэме 
«Возмездие»: «В те годы дальние, глухие, / В сердцах 
царили сон и мгла: / Победоносцев над Россией / Про-
стер совиные крыла». Волошин также как важный 
знак времени отмечает царившее в людях всеобщее 
затишье накануне великих потрясений и бедствий. 
Образ «всемирной тишины» возникает в стихотворе-
нии 1921 г. «Потомкам»:  

 



Филология / Philology 

10 

Мы вышли в путь в закатной славе века, 
В последний час всемирной тишины, 
Когда слова о зверствах и о войнах 
Казались всем неповторимой сказкой. 
Но мрак и брань, и мор, и трус, и глад 
Застигли нас посереди дороги: 
Разверзлись хляби душ и недра жизни, 
И нас слизнул ночной водоворот [6. Т. 1. С. 349]. 
 

Однако здесь образ тишины, гудевшей звуками 
приближающихся катастроф, является осмыслением 
уже свершившейся трагедии. В стихотворении же 
«Над полями Альзаса» он имеет значение предвидения 
и предсказания. 

В стихотворении «Посев» (1915) образ вскипаю-
щей «жёлчью и кровью» земли, которым заканчива-
ется предшествующее стихотворение, порождает об-
раз «Недоброго Сеятеля»: «Но сталь и медь, / Живую 
плоть и кровь / Недобрый Сеятель / В годину лжи и 
гнева / Рукою щедрою посеял» [6. Т. 1. С. 226]. Семена, 
брошенные «Недобрым Сеятелем», являются образ-
ным продолжением темы предчувствия грядущих бед-
ствий: «Бед / И ненависти колос, / Змеи плевел / Взой-
дут в полях безрадостных побед…» [6. Т. 1. С. 226]. 
Семена только брошены, но лирический герой уже 
предвидит то, что из них прорастет. Следующее стихо-
творение «Газеты» продолжает тему «недоброго по-
сева». Здесь конкретизируется образ того, кто скрыва-
ется за посеявшим «бед и ненависти колос» «Недоб-
рым сеятелем»: посев называется «дьявольским се-
вом». Место действия переносится с полей сражений 
в газеты, где «в строках кровавого листа кишат смер-
тельные трихины», подобно моровой язве проникаю-
щие в умы и души людей, заражая их ненавистью 
и жаждой мести. Лирический герой пытается спастись 
от воздействия губительных «трихин» – ложных идей, 
отстранившись от происходящего: «Не знать, не слы-
шать и не видеть… / Застыть, как соль… уйти 
в снега…» [6. Т. 1. С. 227]. И в конце неожиданно об-
ращается к Тому, кто противоположен «Недоброму 
Сеятелю», с молитвенной просьбой не поддаться все-
общим настроениям мести, гнева и вражды: «Дозволь 
не разлюбить врага / И брата не возненавидеть!» 
[6. Т. 1. С. 227].  

Выраженный в молитве порыв героя «застыть» и 
«уйти в снега», чтобы не заразиться царящими в обще-
стве военными настроениями и жаждой мести, не оста-
ется неуслышанным. В следующем стихотворении 
«Другу», которое по смыслу перекликается со стихо-
творением «Под знаком Льва», лирический герой ока-
зывается чудесным образом вынесен из «круговорота 
битв» на спасительный мирный берег. Стихотворению 
предпослан эпиграф из пушкинского «Ариона»: «А я, 
таинственный певец, / На берег выброшен волною». В 
самом стихотворении имя Ариона прямо не упомина-
ется, однако эпиграф указывает на то, что поэт соотно-
сит свою судьбу с судьбой пушкинского Ариона. Сти-
хотворение Пушкина, из которого взят эпиграф, было 
написано в 1827 г. Как замечают Анна Мария Басом и 
Г.С. Глебов, политическим подтекстом стихотворения 
является восстание декабристов, «суровая расправа 

над ними, усиление реакции во всех областях обще-
ственной жизни» [14. С. 300; 15. С. 119–137]. Обраща-
ясь к древнегреческому сюжету, Пушкин, как писал об 
этом В.Е. Якушкин, «аллегорически, в поэтической 
картине изобразил <…> всю историю своих отноше-
ний к заговорщикам, их судьбу и свое последующее 
одиночество... Несмотря на аллегорию, картина по от-
ношению к Пушкину вполне верна истине. Он был 
только певцом тех идей, которые лежали в основе об-
щественного движения 20-х годов и деятельности тай-
ных обществ. Катастрофа 14 декабря поглотила пере-
довых деятелей, певец же уцелел, буря случайно его 
пощадила» [16. С. 30]. Однако, используя легенду об 
Арионе, Пушкин существенно изменяет и перерабаты-
вает традиционный сюжет. Согласно повествованиям 
Геродота и Овидия, Арион, своим необыкновенным 
песенным даром снискавший себе благоволение пра-
вителя Сицилии и получивший много даров, решил 
вернуться в родной Коринф. Однако корабельщики ре-
шили завладеть его сокровищами, а самого певца 
убить. Перед смертью Арион просит дать ему в послед-
ний раз спеть песню и сыграть на кифаре. Исполнив 
прощальную торжественную песнь, он бросается в 
море, где очарованный его пением дельфин (в некото-
рых редакциях указывается, что он был послан Апол-
лоном) подхватывает его и выносит на берег. В стихо-
творении же Пушкина корабельщики не угрожают 
певцу, но являются его товарищами, вместе они плы-
вут к желанной цели, но, если его спутники «парус 
напрягали», то поэт не действовал, а только пел. В фи-
нале товарищи гибнут в результате шторма, а поэта до-
ставляет к берегу не дельфин, а выбрасывает «грозой». 
Гроза – царская немилость: «Лишь я, таинственный пе-
вец, / На берег выброшен грозою, / Я гимны прежние 
пою / И ризу влажную мою / Сушу на солнце под ска-
лою» [17. Т. 1. С. 173]. Известно, что Пушкин не мог 
быть со всеми на Сенатской площади, так как ему было 
запрещено выезжать из Михайловского, от участия в 
неудавшемся восстании его спасла царская неми-
лость – «гроза».  

Волошин кладет в основу стихотворения пушкин-
скую переработку легенды об Арионе. Подобно пуш-
кинскому герою, лирический герой Волошина плывет 
в лодке не с врагами, а с товарищем: «Снастили мы 
одну ладью; / И, зорко испытуя дали / И бег волнистых 
облаков, / Крылатый парус напрягали / У Киммерий-
ских берегов» [6. Т. 1. С. 228]. Однако важным отли-
чием от пушкинского сюжета является то, что герой 
Волошина спасен не наяву, а во сне: «Во сне меня вол-
ною смыло / И тихо вынесло на брег». Друг же остался 
в «круговороте битв», потому что он «пловец с душой 
бессонной». Спасительная роль сна указывает на то, 
что герой, подобно Ариону, был спасен искусством, 
которым является его песенный дар. В статье «Апол-
лон и мышь» Волошин называет искусство золотым 
сном Аполлона, дарующим возможность отрешиться 
от обыденной реальности: «Мир Аполлона – это прекрас-
ный сон жизни; жизнь прекрасна, лишь поскольку мы 
воспринимаем ее как свое сновидение» [6. Т. 3. С. 137]. 
Также, указывая на спасение во сне, а не наяву, герой 



Аристова А.С. К анализу цикла стихов М.А. Волошина «Война» 

11 

подчеркивает, что для него важно уцелеть не физиче-
ски, а духовно – быть непричастным к кровопролитиям 
и насилию. В предыдущем стихотворении герой мо-
лил: «Дозволь не разлюбить врага / И брата не возне-
навидеть!» [6. Т. 1. С. 227]. В этом стихотворении он 
оказывается вынесен искусством из «круговорота 
битв». Если в пушкинском «Арионе» остается неиз-
вестным, какие песни пел спасенный певец, замечается 
лишь, что это «гимны прежние», то в стихотворении 
Волошина песней вынесенного на спасительный берег 
поэта оказывается молитва о друге. Таким образом, ли-
рический герой преодолевает воздействие губитель-
ных трихин, молясь о своем друге (не возненавидел 
брата) и, оказавшись вдали от битв, уподобляется Ари-
ону, спасением для которого стал его песенный дар. 
Ненависть губительна, песенный дар героя претворя-
ется в молитву о ближнем, становясь спасением от 
«дьявольского сева» ненависти и вражды не только для 
самого лирического героя, но и для его друга, о спасе-
нии которого он молит: «И здесь, у чуждых берегов, / 
В молчаньи ночи одинокой <…> Я буду волить и мо-
лить, / Чтобы тебя в кипеньи битвы / Могли, как обла-
ком, прикрыть / Неотвратимые молитвы» [6. Т. 1. 
С. 228–229]. Примечательно, что герой молит не 
только о спасении от физической смерти, но и от ду-
ховной гибели: «Да оградит тебя Господь / От Князя 
огненной печали, / Тоской пытающего плоть <…> Да 
не смутят души твоей / Ни гнева сладостный елей, / Ни 
мести жгучее лобзанье» [6. Т. 1. С. 229]. Стихотворе-
ние диалогично. Императивная форма молитвы позво-
ляет включить в текст стихотворения не только Бога, 
которого молит о спасении герой, но и его друга, к ко-
торому он диалогически обращается. Субъектная орга-
низация на протяжении стихотворения меняется. Если 
сначала герой говорил от лица лирического «мы», не 
отделяя себя от друга и подчеркивая общность судьбы 
(«Мы, столь различные душою, / Единый пламень бе-
регли, / И братски связаны тоскою / Одних камней, од-
ной земли», «Снастили мы одну ладью / И… крылатый 
парус напрягали / У Киммерийских берегов»), то далее 
следует переход к разделению «мы» на «я» и «ты», что 
подчеркивает различие путей: друг оказывается в 
«круговороте битв», лирический герой же остается в 
стороне от сражений.  

Следующее стихотворение продолжает тему спасе-
ния от трихин мести и злобы, от вовлеченности в крово-
пролития и битвы. Будучи смыт волною на мирный бе-
рег, лирический герой в следующем стихотворении 
«Пролог» оказывается, как автор Откровения, восхи-
щен от земли: «В начальный год Великой брани / Я был 
восхищен от земли» [6. Т. 1. С. 230], что отсылает к чет-
вертой главе Апокалипсиса: «…и прежний голос, кото-
рый я слышал как бы звук трубы, говоривший со мною, 
сказал: взойди сюда, и покажу тебе, чему надлежит быть 
после сего» (Откр. 4:1). Далее в стихотворении вновь 
возникает мотив вслушивания в нарастающий, прибли-
жающийся шум: «И, на замок небесных сводов / Постав-
лен, слышал, смуты полн, / Растущий вопль земных 
народов, / Подобный реву бурных волн» [6. Т. 1. С. 230]. 
После герою является «Вестник», многоочитый и ше-
стикрылый: «И с высоты непостижимой / Низвергся 

Вестник, оку зримый <…> Шестикрылатый и покрытый 
/ Очами с ног до головы». Вестник кидает на землю 
ключи от земных бездн, отворившись, они низвергают 
тучи саранчи. Ключи от бездны, извергающей тучи са-
ранчи, в тексте Откровения имеет звезда, падшая с неба 
на землю после того, как вострубил пятый Ангел: «Пя-
тый ангел вострубил и <…> из дыма вышла саранча на 
землю, и дана была ей власть, какую имеют земные 
скорпионы» (Откр. 9:1, 3). Затем шестикрылый Вестник 
начертывает на «вратах земных пещер»: «Любовь воз-
дай за меру мерой, / А злом за зло воздай без мер» [6. 
Т. 1. С. 230]. Этот призыв к мести роднит Вестника с об-
разом «Ангела мщенья». Познав тайны будущего («зна-
ньем звездной тайны связан»), герой низвергается вниз. 
Таким образом, лирический герой обладает знанием о 
грядущем и в происходящем видит осуществление того, 
что было ему открыто на небесах. Стихотворение пред-
ставляет собой контаминацию разных образов Апока-
липсиса. То, что в Откровении Иоанна Богослова испол-
няют разные Ангелы, причем вовсе не указывается, что 
они шестикрылые, то в стихотворении Волошина вы-
полняет один Вестник с шестью крылами, напоминаю-
щий серафима. В Апокалипсисе образы шестикрылых 
серафимов отсутствуют, упоминаются лишь четыре 
многоочитых животных с шестью крылами, роль вест-
ников для героя Откровения они не выполняют. Воло-
шин же Вестником лирического героя делает именно 
шестикрылое многоочитое существо, напоминающее 
серафима, что, думается, неслучайно, так как этот образ 
обнаруживает корни в поэтической традиции: начиная с 
пушкинского «Пророка» серафим осмысливается как 
вестник поэтов. Серафим в Библии не выступает вест-
ником, эту роль чаще всего выполняет или просто ангел, 
или архангел Гавриил. Как вестник, и не кому-нибудь, а 
именно поэту-пророку, образ Серафима осмыслен у 
Пушкина, таким образом, связь шестикрылого Вестника 
с пушкинским «Пророком» очевидна. Нельзя не вспом-
нить и стихотворение Блока 1901 г.: «Небесное умом не 
измеримо, / Лазурное сокрыто от умов. / Лишь изредка 
приносят серафимы / Священный сон избранникам ми-
ров» [10. Т. 1. С. 91]. Если пророк Пушкина обретает ду-
ховное зрение, то герои Блока и Волошина с опорой на 
пушкинскую традицию осмысливаются как уже облада-
ющие духовным зрением и вещим даром в силу того, 
что они поэты. Стихотворение «Пролог» заканчивается 
утверждением лирическим героем того, что он обладает 
знанием истинного смысла происходящего: «Один 
среди враждебных ратей – / Не их, не ваш, не свой, ни-
чей – / Я голос внутренних ключей, / Я семя будущих 
зачатий». Итак, то, что потаенно и сокрыто во внешнем 
мире, явлено в голосе поэта, способного прозревать яв-
ления, которые только прорастают в мире. Образы, от-
сылающие к Апокалипсису, а также воспроизведение 
стилистики библейской речи – перечисление событий 
по принципу нанизывания, обилие анафорических «и» – 
сближают говорящего с автором Откровения. Но вне-
сенные в заимствованные в образы изменения, а также 
явление шестикрылого Вестника раскрывают в говоря-
щем поэта, обладающего даром пророческого предви-
дения. Стихотворение «Пролог» Волошин планировал 
поместить в начало цикла «Война», все остальное 



Филология / Philology 

12 

должно было стать звучанием голоса «внутренних 
ключей», раскрытием пророческого знания, исполне-
нием предсказаний поэта-пророка. Оказавшись на спа-
сительном берегу, в стороне от военных действий ли-
рический герой занимает пассивную позицию наблю-
дателя, поющего о событиях своего времени и их бу-
дущих последствиях, что сближает его с пушкинским 
Арионом. 

В следующем стихотворении «Армагеддон» герой 
переносится в еще более далекое будущее: к миру 
конца времен в преддверии последней битвы царей 
земных, в которой должны быть уничтожены полчища 
Антихриста (Откр. XVI, 14-16). Стихотворению пред-
послан эпиграф из Апокалипсиса. Сюжетом стихотво-
рения является эпизод из Откровения, указанный в 
эпиграфе. Лирический герой оказывается в Армагед-
доне – месте последней битвы, будучи поэтом-проро-
ком, желающим познать конечные судьбы мира, он 
уподоблен автору Откровения, которому было явлено, 
чему надлежит быть в конце времен. Однако если го-
лос автора Откровения бесстрастен, то голос лириче-
ского героя трепещуще-взволнован («пронзил испуг», 
«упало сердце человечье», «тоскою мне сдавило 
горло»). Таким образом, эпическая струя библейской 
речи преобразуется в лирическую струю. В черновом 
автографе стихотворения «Пролог» присутствовал и 
характерный мотив «вслушивания» поэтом в будущее: 
«Я был восхищен от земли… / И в глубине небесных 
сводов / Я долго слушал, как растет, / Великий вопль 
земных народов, / Подобный реву многих вод» [6. Т. 1. 
С. 408]. Так как герой вслушивается не в землю, а в 
небо, пытаясь узнать Предначертанное Богом, то он не 
приникает ухом земле, а возносится на небо.  

Мотив вслушивания находит продолжение в следу-
ющем стихотворении «Не ты ли…»: «Не ты ли / Поэта 
кинул / На стогны мира / Быть оком и ухом». В первой 
редакции на этом месте были слова «Не ты ли поэта / 
Призвал из пустыни / И кинул в пламя плавильной 
печи?» [6. Т. 1. С. 409], более явно отсылающие к пуш-
кинскому пророку, которого «Бога глас» также отсы-
лает из пустыни «обходить моря и земли». Если автор 
Откровения является сторонним наблюдателем и бес-
страстно фиксирует являемые видения, то герой цикла 
«Война» является свидетелем не того, что должно 
наступить во временном отдалении, но того, что уже 
разворачивается, поэтому он не бесстрастно наблю-
дает, но страстно вопрошает Того, по чьей воле проис-
ходит наблюдаемое. Здесь получает развитие задан-
ный в первом стихотворении мотив неутоленной веры: 
«Не ты ли / Неволил разум / Принять свершенье/ Непо-
стижимых / Твоих путей / Во всем гореньи / Противо-
речий, / Для человечьей стесненной мысли?». Не имея 
сил «человечьей стесненной мыслью» постичь смысл 
происходящего, поверить в провиденциальность собы-
тий, герой, подобно евангельскому герою, просившему 
«помочь его неверью», молит: «Так дай же силу / По-
верить в мудрость / Пролитой крови; / Дозволь уви-
деть сквозь смерть и время / Борьбу народов, / Как 
спазму страсти, / Извергшей семя / Всемирных всхо-
дов!» [6. Т. 1. С. 235]. Хилиастические чаяния лириче-
ского героя более явно выражены в первоначальной 

редакции стихотворения: «Дай мне подняться / На ту 
высоту, / Откуда великая битва народов / Является 
страстным объятьем любви, / В котором прольется на 
землю / Семя / Грядущего мира» [6. Т. С. 410]. Таковое 
осмысление «борьбы народов» отсылает к «Эллинской 
религии страдающего бога» Вяч. Иванова, представля-
ющей собой апологию стихии и страсти, бунт против 
всего статичного. По мысли Вяч. Иванова, считаю-
щего, что все противоположное родственно друг другу 
и все явления жизни антиномичны, дионисизм, сти-
хийный разгул есть путь к гармонии, к синтезу, потому 
что в момент преизбытка дионисийского восторга про-
исходит разрыв граней отдельного существования и 
осуществляется прорыв к целостности.  

Но если в стихотворении «Не ты ли» герою трудно 
было поверить, что «борьба народов» есть семя «гряду-
щего мира», то в стихотворении «Усталость» мольба 
героя о даровании сил поверить приводит к спокойной 
убежденности в наступлении конечного мира, эмоцио-
нально-вовлеченный в происходящее, сомневающийся 
и борющийся голос героя преобразуется в бесстрастно-
отстраненное повествование от третьего лица, которое, 
будучи отнесено к будущему, становится пророчеством: 
«И для гнева вдруг иссякнет время, / Братской распри 
разомкнется круг, / Алый Всадник потеряет стремя, И 
оружье выпадет из рук» [6. Т. 1. С. 236]. Содержание 
приведенной строфы определяется не только отсылкой 
к указанной в эпиграфе цитате из пророка Исайи: «Тро-
сти надломленной не преломит и льна курящегося не 
угасит» (Ис. 42:3), но и представляет контаминацию 
другого места той же пророческой книги, отсылает ко 
второй главе: «И будет он судить народы и обличит 
многие племена; и перекуют мечи свои на орала и копья 
свои – на серпы: не поднимет народ на народ меча и не 
будут более учиться воевать» (Ис., 2:4). Образ «Алого 
Всадника» взят из откровения Иоанна Богослова, что не 
случайно, так как вторая глава Исайи начинается 
именно с возвещения того, что будет в конце мира: 
«И будет в последние дни, гора дома Господня будет по-
ставлена во главу гор…» (Ис., 2:2). Говорится именно 
об «Алом Всаднике» из четырех упомянутых в Апока-
липсисе, потому что с ним связано отсутствие мира на 
земле и вражда: «И вышел другой конь, рыжий; и сидя-
щему на нем дано взять мир с земли, и чтобы убивали 
друг друга» (Откр., 6:4). Стихотворение уподоблено 
пророческой речи и как бы представляет собой видение, 
подобное библейскому: распри, войны и следующее за 
ними наступление вечного мира. Но если библейский 
пророк живет в мирное время и описывает, что отнесено 
к далекой перспективе будущего, то в стихотворении, 
несмотря на несколько отстраненный тон, описывается 
то, что уже началось: «И тогда как в эти дни война…». 
Войны уже начались, народы уже напоены «яростным 
вином», осталось ожидать обетованного в библейском 
тексте мира. Таким образом, повествование как бы ве-
дется от лица пророка, но не древности, а современно-
сти. Эпиграф, представляющий цитату из книги Исайи, 
и содержание стихотворения, отсылающее к этой же 
книге, позволяют воспринять стихотворение как поэти-
ческое переложение пророческой книги, а в бесстраст-
ном повествователе увидеть пророка.  



Аристова А.С. К анализу цикла стихов М.А. Волошина «Война» 

13 

Стихотворение завершает цикл «Война» и по 
смыслу имеет значение логического конца, развертыва-
емого в цикле сюжета: распри и войны, апокалиптиче-
ские бедствия закончатся, на земле окончательно воца-
рится мир. 

Объединяющей темой цикла «Война» являются пред-
вестия и предзнаменования еще не наступивших ката-
строф, пророчества о грядущих бедствиях и наступлении 
хилиастического конца. Стихотворения связаны между 
собой мотивами, перекочевывающими из одного стихо-
творения в другое. Прослеживается цепочечная связь: 
слова и образы, упомянутые в одном стихотворении, по-
лучают развитие в последующем. Так, например, если в 
первом стихотворении лирический герой жаждет прича-
ститься тоске своей земли («Твоей тоске причаститься»), 
то образом следующего стихотворения становится плоть 
мира, объятая всеобщей тоской, которой причастен и сам 
герой («Все во мне и я во всех: одной / И одна – тоскою 
плоть объята»). В последующем стихотворении «томи-
мый снами» герой укрывается от «близкой непогоды» в 
спасительном ковчеге. Далее образ «непогоды» раскры-
вается как образ грядущих военных действий, приближе-
ние которых герой слышит как «вскипающую глухо 
желчь и кровь земли». Образ земли, вскипающей кровью, 
порождает в следующем стихотворении образ Недоброго 

сеятеля, связанный с образом «дьявольского сева» после-
дующего стихотворения, где стремление героя спастись 
от «зерен плевел» реализуется затем спасением от «кру-
говорота битв» («Во сне меня волною смыло») на мирном 
берегу. Оказавшись вдали от военных действий, герой 
становится избранным, которому раскрывается смысл и 
дальнейший ход событий (стихотворения «Пролог» и 
«Армагеддон»). Последнее же стихотворение «Уста-
лость» предрекает финал происходящего и выражает 
веру героя в благой конец и осуществление хилиастиче-
ских чаяний. Таким образом, в цикле можно проследить 
развитие сюжетной линии, связанной образом лириче-
ского героя, который проделывает путь от установки 
постичь бытие своей Родины (Дай слов за тебя молиться, 
/ Понять твое бытие») к получению откровения о по-
следствиях и финале происходящих событий. Целост-
ность цикла основывается и на сквозных образах-лейтмо-
тивах. Здесь могут быть названы мотивы тоски, зерен и 
плевел, дьявольского сева, неутоленной веры и порыв ге-
роя спастись от воздействия трихин, влекущих к духов-
ной гибели. Объединяющей в цикле является тема войны, 
все стихотворения представляют собой осмысление ге-
роем военных действий, стремление раскрыть духовные 
причины войны, узнать о ее последствиях и о том, к ка-
кому финалу ведут «великие шумы ратные». 

 
Примечания 

 
1 В письме военному министру Д.С. Шуваеву Волошин писал, что «лучше быть убитым, чем убивать» и «лучше быть побежденным, чем 
победителем, так как поражение на физическом плане есть победа на духовном» [6. Т. 10. С. 540]. 
2 Здесь и далее курсив мой – А.А. 

 
Список источников 

 
1. Тинникова А.С. Структурообразующая роль заглавия в книге М.А. Волошина «Неопалимая Купина» // Новый филологический вестник. 

2017. № 1 (40). С. 93–104. 
2. Аристова (Тинникова) А.С. Образ природной стихии в книге М.А. Волошина «Неопалимая Купина» // Новый филологический вестник. 

2017. № 3 (42). С. 123–136. 
3. Аристова А.С. Книга стихов М.А. Волошина «Неопалимая Купина»: проблема художественной целостности и историко-литературного 

комментария : дис. … канд. филол. наук. М. : ИМЛИ РАН, 2019. 284 с. 
4. Аристова А.С. К анализу стихотворения М.А. Волошина «Россия» // Динамическая поэтика / поэтическая динамика : сб. статей к юбилею 

Д.М. Магомедовой. М. : ИМЛИ, РГГУ, 2019. С. 81–87.  
5. Орлова Е.И. М. Волошин и Первая мировая война // Медиаскоп. 2014. № 2. URL: https://www.mediascope.ru/1555 
6. Волошин М.А. Полное собрание сочинений : в 13 т. М., 2011. 
7. Тютчев Ф.И. Стихотворения. М., 1868. 
8. Достоевский Ф.М. Собрание сочинений : в 15 т. Л., 1989. Т. 5. 
9. Хомяков А.С. Сборник избранных стихотворений с портретами и биографиями для семьи и школы / под ред. [и со вступ. ст. 

«Славянофилы-москвичи»] Д.И. Тихомирова. М., 1910. 
10. Блок А.А. Полное собрание сочинений : в 8 т. М., 1962. 
11. Тютчев Ф.И. Полное собрание сочинений и писем : в 6 т. М., 2002. 
12. Сказание о Мамаевом побоище // Библиотека литературы Древней Руси. СПб., 1999. Т. 6. 
13. Гаспаров М.Л. Русские стихи 1900-х – 1925-х гг. в комментариях. М., 1993. 
14. Глебов Г. С. Об «Арионе» // Пушкин: Временник Пушкинской комиссии. М. ; Л. : Изд-во АН СССР, 1941. [Вып.] 6. 
15. Basom A.M. Destruction of the Spirit: War in Voloshin’s «Drugu» and «Pushkin’s “Arion”» // Rocky Mountain Review of Language and Literature. 

1995. Vol. 49, № 2. Р. 119–137. 
16. Якушкин В.Е. О Пушкине. М., 1899. 
17. Пушкин А.С. Собрание сочинений : в 10 т. М., 1959–1962. 

 
References 

 
1. Tinnikova, A.S. (2017) Strukturoobrazuyushchaya rol' zaglaviya v knige M. A. Voloshina "Neopalimaya Kupina" [The structure-forming role of 

the title in the book by M. A. Voloshin "The Burning Bush"]. Novyy filologicheskiy vestnik. 1 (40). pp. 93-104. 
2. Aristova (Tinnikova), A.S. (2017) Obraz prirodnoy stikhii v knige M. A. Voloshina "Neopalimaya Kupina" [The image of the natural elements in 

the book by M. A. Voloshin "The Burning Bush"]. New Philological Bulletin. 3 (42). pp. 123-136. 
3. Aristova, A.S. (2019) Kniga stikhov M. A. Voloshina "Neopalimaya Kupina": problema khudozhestvennoy tselostnosti i istoriko-literaturnogo 

kommentariya [The book of poems by M. A. Voloshin "The Burning Bush": the problem of artistic integrity and historical and literary commentary]. 
Philology Cand. Diss.  

4. Aristova, A.S. (2019) K analizu stikhotvoreniya M. A. Voloshina "Rossiya" [To the analysis of M. A. Voloshin's poem "Russia"]. In: 
Dinamicheskaya poetika / poeticheksaya dinamika: sb. statey k yubileyu D. M. Magomedovoy. [Dynamic poetics / poetic dynamics: collection of 
articles for the anniversary of D. M. Magomedova]. Moscow: IMLI, RSUH. pp. 81-87. 



Филология / Philology 

14 

5. Orlova, E.I. (2014) M. Voloshin i Pervaya mirovaya voyna [M. Voloshin and the First World War]. Mediascope. 2. 
6. Voloshin, M.A. (2003–2011) Poln. sobr. soch.: v 13 t. [Complete works: in 13 volumes]. Moscow: Ellis Lak . 
7. Tyutchev, F.I. (1868) Stikhotvoreniya [Poems]. Moscow. 
8. Dostoevsky, F.M. (1988–1996) Sobr. soch.: v 15 t. [Collected Works: in 15 volumes]. Leningrad: Nauka. 
9. Khomyakov, A.S. (1910) Sbornik izbrannykh stikhotvoreniy s portretami i biografiyami dlya sem'i i shkoly [Collection of selected poems with 

portraits and biographies for family and school]. Moscow. 
10. Blok, A.A. (1960–1965) Poln. sobr. soch.: v 8 t. [Complete works: in 8 volumes]. Moscow: Khudozhestvennaya literatura. 
11. Tyutchev, F.I. (2002–2005) Polnoye sobraniye sochineniy i pisem v shesti tomakh [Complete collected works and letters in six volumes]. Moscow: 

Izdatel'skiy tsentr "Klassika". 
12. Anon. (1999) Skazaniye o Mamayevom poboishche [The Tale of the Battle of Mamai]. In: Biblioteka literatury Drevney Rusi [Library of Literature 

of Ancient Rus]. V. 6. St. Petersburg.  
13. Gasparov, M.L. (1993) Russkiye stikhi 1900-kh–1925-kh gg. v kommentariyakh [Russian poems of the 1900s–1925s in comments]. Moscow: 

Fortuna Limited. 
14. Glebov, G. S. (1941) Ob "Arione" [About "Arion"]. In: Pushkin: Vremennik Pushkinskoy komissii [Pushkin: Provisional Book of the Pushkin 

Commission]. Moscow; Leningrad: Publishing house of the USSR Academy of Sciences, 6. 
15. Basom, A.M. (1995) Distruction of the Spirit: War in Voloshin's "Drugu" and "Pushkin's "Arion". Rocky Mountain Review of Language and 

Literature. 49 (2). pp. 119-137. 
16. Yakushkin, V. E. (1899) O Pushkine [About Pushkin]. Moscow: M. i S. Sabashnikovy. 
17. Pushkin, A.S. (1959–1962) Sobr. soch.: v 10 t. [Collected works: in 10 volumes]. Moscow: Khudozhestvennaya literatura. 
 
Информация об авторе: 
Аристова А.С. – канд. филол. наук, старший научный сотрудник научной лаборатории «Rossica: Русская литература в 
мировом культурном контексте» Института мировой литературы им. А.М. Горького Российской академии наук (Москва, 
Россия). E-mail: atinnikova@bk.ru 
 
Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 
 
Information about the author: 
A.S. Aristova, Cand. Sci. (Philology), senior research fellow, Gorky Institute of World Literature of the Russian Academy of Sciences 
(Moscow, Russian Federation). E-mail: atinnikova@bk.ru 
 
The author declares no conflicts of interests. 
 

Статья поступила в редакцию 13.05.2025;  
одобрена после рецензирования 06.09.2025; принята к публикации 30.09.2025. 

 
The article was submitted 13.05.2025;  

approved after reviewing 06.09.2025; accepted for publication 30.09.2025. 


