
Вестник Томского государственного университета. 2025. № 518. С. 42–50 

Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta – Tomsk State University Journal. 2025. 518. рр. 42–50 

© Радионова А.В., 2025 

 

 

Научная статья 

УДК 82.0 

doi: 10.17223/15617793/518/5 

 

Поэтико-философский концепт «зеркало» у С. Кьеркегора и Б. Пастернака 
 

Алла Владимировна Радионова1 
 

1 Смоленский государственный университет, Смоленск, Россия, allarad1@rambler.ru 

 

Аннотация. Рассматривается концепт «зеркало» в работах С. Кьеркегора «Страх и трепет», «Или – или» и 

лирике Б. Пастернака, главным образом в стихотворениях «Баллада», «Зеркало». Выявлены общие метафоры, 

образующие поле поэтико-философского метатекста вокруг данного концепта. Также обнаружены сходные 

мотивно-тематические комплексы, сопровождающие его в тексте. Они выстраиваются в аналогичные микро-

сюжеты. Концептуальная близость исследуемого метатропа подтверждает влияние текстов и учения Кьер-

кегора на Б. Пастернака. 

Ключевые слова: Кьеркегор, Пастернак, концепт, метафора, метатроп, мотивно-тематический комплекс, 

поэтико-философский метатекст 

 

Для цитирования: Радионова А.В. Поэтико-философский концепт «зеркало» у С. Кьеркегора и Б. Пастер-

нака // Вестник Томского государственного университета. 2025. № 518. С. 42–50. doi: 10.17223/15617793/518/5 

 

Original article 

doi: 10.17223/15617793/518/5 

 

The poetic and philosophical concept of "mirror" in S. Kierkegaard and B. Pasternak 

 

Alla V. Radionova1
 

 
1 Smolensk State University, Smolensk, Russian Federation, allarad1@rambler.ru 

 

Abstract. The author examines the problem of intertextual interaction between the works of Kierkegaard and the lyrics 

of Pasternak, who was oriented toward his philosophical ideas. The primary materials of the study are Kierkegaard's 

treatise Either/Or and Pasternak's poems "Ballad" and "Mirror." The focus is on the metatextual field, the core of which 

is the poetic-philosophical concept of the 'mirror,' which in the works of both authors is represented through a series of 

metatrope. The work begins with a general overview of the metaphorical paradigm of the "mirror," which developed 

in philosophy from antiquity to the present day. The author highlighted the most illustrative examples confirming its 

conceptual significance, linked to the relationships between phenomena of different orders or different subjectivities: 

God and nature/human history, human consciousness and the world/his existence/the existence of others, creativity and 

the world. Within this paradigm, the place of Kierkegaard is defined, who, through the metaphor of the "mirror of 

possibilities," constructs a conception of the threshold state of human consciousness between false and true subjectivity, 

between aesthetic and ethical consciousness. The author considered the research results of other scholars, showing that 

in the poetry to which Pasternak turned after serious study of philosophy, he introduces the theme of the mirror, marking 

the threshold state between inner consciousness and the external world, life as such, the realization of the inner human 

reflecting moments of life and history. Next, parallels are drawn between the artistic passages in Kierkegaard's texts 

and the themes, motifs, and images in Pasternak's texts. Corresponding complexes accompanying this concept are 

identified, forming a similar context around it. This allowed for a series of the following conclusions. The oppositions 

developed by both compared authors address the problem of breaking through to true being, which expands the bound-

aries of spatiotemporal limitation. In both authors, these figurative and motific-thematic complexes are structured into 

similar microplots: visiting the count, a room with mirrors reflecting a garden, in which a girl-child is playing. The 

manifestations of this being are unstable, hence the shared motifs of silvery glimpses, flickering, disappearance, and 

hide-and-seek. It is dynamic, characterized by counter-directional movement, expressed through themes of swings, 

galloping, and running. The capacity for disappearance and the motif of sacrificing the ethical for the aesthetic are 

conveyed through the image of music (and the organ). The path to truth is presented as the path to a mysterious count. 

These points of contact indicate the presence of a common metatextual field around the concept of the "mirror" in the 

works of Kierkegaard and Pasternak. 

Keywords: Kierkegaard, Pasternak, concept, metaphor, motivic-thematic complex, poetic-philosophical metatext 

 

For citation: Radionova, A.V. (2025) The poetic and philosophical concept of "mirror" in S. Kierkegaard and  

B. Pasternak. Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta – Tomsk State University Journal. 518. рр. 42–50.  

(In Russian). doi: 10.17223/15617793/518/5 

 

Тема зеркала в художественной и философской ли-

тературе образует огромное транстекстуальное поле, 

нередко являясь скрепой этих двух дискурсов в одном 

тексте. Традицию использования метафоры зеркала 



Радионова А.В. Поэтико-философский концепт «зеркало» у С. Кьеркегора и Б. Пастернака 

43 

для иллюстрации философских суждений можно про-

слеживать от Платона (‘искусство → отражение мира 

в зеркале’1 «Государство», 6-я книга, «Тимей», «Со-

фист») [2. С. 183–184] и А. Августина (‘истина → от-

ражение в зеркале’ «Исповедь») [3. С. 27–29].  

Ее формируют М. Экхарт (‘отражение Бога в 

мире → отражение в зеркале’), другие средневековые 

немецкие мистики [4], философы и художники Ренес-

санса, среди которых Леонардо да Винчи (‘ум живо-

писца → зеркало’, ‘картина → зеркало’ «Книга о жи-

вописи»), М. Фичино (‘душа поражена красотой, отра-

женной в глазах → шерсть воспламеняется лучами, от-

раженными зеркалом’ «Комментарий на “Пир” Пла-

тона») [5], Н. Кузанский (‘Бог → зеркало истины’, 

‘творения → искривленные зеркала’ «О Богосынов-

стве», ‘Бог отражается в творении → зеркало отражает 

подобия’ «Об ученом незнании») [6, 7].  

Далее она продолжается в трактатах Нового вре-

мени, например, у Р. Декарта (‘сознание человека → 

зеркало, в котором изображаются вещи’ «Размышле-

ния о первой философии»), Д. Локка (‘разум прини-

мает идеи → зеркало принимает образы’ «Опыт о че-

ловеческом разумении») [8, 9], Г.В. Лейбница (‘нера-

зумное существование по отношению к разумному → 

зеркало для зрячего человека’ «Рассуждение о метафи-

зике», ‘история → божественное провидение → зер-

кало’ «О приумножении наук», ‘универсум → зеркало’ 

«Размышления относительно учения о едином всеобщем 

духе», ‘дух → зеркало мира творений’ «Начала природы 

и благодати, основанные на разуме») [7]. В немецкой 

классической философии – у И. Канта (‘предметы нахо-

дятся вне области опытного познания → объекты видны 

за отражающей поверхностью’ «Критика чистого ра-

зума») [10. С. 36] и Г.В.Ф. Гегеля (‘внешнее проявляется 

в индивидуальности → одна галерея образов отражается 

в другой’ «Феноменология духа») [11].  

В XX в. понятие зеркала становится центральным у 

Ж. Лакана (‘символическое понимание символиче-

ского пространства → понимание подчинения отраже-

ния в зеркале реальной фигуре’ «Стадия зеркала») [12]. 

Метафору использовали М. Фуко (‘язык и речь → зер-

кало мира’ «Слова и вещи») [13], Ж. Бодрийяр (‘ре-

клама и симулякры → вогнутое зеркало для социума’ 

«Симулякры и симуляции») [14], М. Мерло-Понти 

(‘рефлексивность чувственного → зеркало’, ‘человек 

для человека → зеркало’ «Око и дух», ‘любой объ-

ект → зеркало для других объектов’, ‘тело человека → 

зеркало нашего бытия’ «Феноменология восприятия») 

[15], Ж.-П. Сартр (‘осуществлять фундаментальный 

выбор → смотреть на себя в зеркало’ «Бытие и ни-

что»), Л. Витгенштейн (‘суждения → зеркало для ло-

гических форм’, ‘сеть логических значений → зер-

кало’, ‘логика → зеркальное отражение мира’ «Ло-

гико-философский трактат») [16].  

Мы видим, что данная метафора имеет концепту-

альное значение, иллюстрируя суждения об отноше-

ниях между явлениями разного порядка или разной 

субъектности: между Богом и природой / человеческой 

историей, сознанием человека и миром / его бытием / 

бытием других людей, творчеством и миром.  

В приведенный здесь далеко не полностью пере-

чень философов, прибегающих к метафоре зеркала, мы 

включаем и С. Кьеркегора. Исследователи указывают 

на важные для нас особенности его текстов. Во-пер-

вых, его философская мысль часто неотделима от поэ-

тического образа, изначально рождается в виде образа 

и может быть выражена только посредством тропа. 

Значительный объем текста в его философских рабо-

тах написан образным языком. И его можно считать 

большим, даже если оценивать тексты как художе-

ственные (практически каждое рассуждение подкреп-

ляется тропом [17. С. 321]). Такая особенность возни-

кает благодаря намеренному стремлению автора нару-

шать схоластический академизм текстов, рассчитан-

ных на элитарную профессорско-богословскую ауди-

торию; через метафоры и сравнения, взятые из реаль-

ной жизни, обращаться к конкретному жизненному 

опыту обывателя [17. С. 320]. Еще одна причина кро-

ется в том, что прямая коммуникация не дает возмож-

ности раскрыть вопросы трансцендентного характера, 

и только косвенно, через поэтический язык, можно от-

части передать истину о небесном [18. P. 33]. Метафо-

ризация философского текста одновременно решает 

две, на первый взгляд, взаимоисключающие задачи – 

делает текст более понятным, реализуя объяснитель-

ную функцию, но и более запутанным, придавая ему 

многозначность и многоуровневость [18. P. 33]. Сам 

Кьеркегор в «Точке зрения» дал, ссылаясь на Сократа, 

такое объяснение метафорического метода философ-

ствования: «Yes, only in this way can a deluded person 

actually be brought into what is true – by deceiving him» 

[19. P. 53] («Да, только так можно на самом деле при-

вести введенного в заблуждение человека к тому, что 

является истиной, – обманув его»2). И метафора зер-

кала здесь очень точно соответствует замыслу автора, 

поскольку зеркало дает смотрящему одновременно и 

правдивое изображение, и иллюзию. 

Та же мысль, только по отношению к искусству, 

находит свое развитие в творчестве русского писателя, 

читателя и почитателя Кьеркегора, Б. Пастернака, ко-

торый также утверждал, что искусство, репрезентуя 

истину, постоянно «врет»3. 

Кроме этого сближения двух авторов, а также ряда 

других совпадений в чертах «рыцаря веры» Кьеркегора 

и доктора Живаго Пастернака, во взглядах на природу 

гениальности, в желании обнажить истинную суть 

христианства, есть еще одна точка их соприкоснове-

ния. Она касается использования в текстах метафоры 

зеркала. Эта метафора попала в поле зрения исследова-

телей и одного, и другого автора. Работа П. Стоукса по-

священа теме зеркала в произведениях С. Кьеркегора 

[21]. Оптические метафоры вообще имеют большое зна-

чение в его творчестве [22. P. 24], а метафора зеркала 

особенно важна. В ней реализуется двойная референ-

ция: зеркальность метафоры как феномена, объясняю-

щего понятие через отражение его свойства в другом, и 

метафоризм самого феномена зеркала, дающего пред-

ставление об объекте через иллюзию.  

Именно это важно для Кьеркегора – показать что-

то важное, отвлекая внимание от него на нечто иное 

https://translated.turbopages.org/proxy_u/en-ru.ru.8f0837bd-67ae2d00-b397c17b-74722d776562/https/www.overdrive.com/creators/3067811/p-stokes


Филология / Philology 

44 

[18. P. 48]. Зеркало стало для него одним из ключевых 

метатропов, переходящих из работы в работу.  

Причем через эту метафору он рассматривал раз-

ные явления. Одно из них – «зеркало возможностей», 

глядя в которое человек исследует себя и осуществляет 

выбор. Можно принять образ, навязываемый обще-

ственным мнением, и тогда «зеркало возможностей» 

превращается в «кривое зеркало». При этом постоян-

ные несоответствия образу другого вызывают отчая-

ние, и уже не истинный человек отражается в «зеркале 

возможностей», а расхождения с требуемым4. Но есть 

другой путь, следуя которому человек отваживается 

принять себя и быть собой, тогда отражаемая прозрач-

ность сливается с истинной сущностью человека5. 

Специально рассматривали зеркальные образы Па-

стернака такие большие исследователи, как Б.М. Гас-

паров и Н.А. Фатеева. Б.М. Гаспаров отметил, что эта 

тема отмечает авторефлексию самой жизни, смотря-

щей на себя с непривычной стороны, а также знак «вза-

имопроникновения субъекта и объекта, внешнего и 

внутреннего пространства» [24. С. 198]. Н.А. Фатеева, 

анализируя метатропы, писала об их роли связующих 

структур в картине мира, соединяющих «все взаимоза-

висимости мира поэта» [25. С. 140]. Тему зеркала она 

также выделила в качестве одного из метатропов поэ-

тики Б. Пастернака. Это семантическое зеркало, пере-

водящее явления действительности в плоскость поэ-

зии, символ отражения явлений мира в человеческом 

сознании и воображении [25. С. 39]. В раннем творче-

стве этот метатроп, например, через инвариант ‘глаз–

зеркало’, был связан с идеей «“дробления” мира и не-

возможности его полноценного соединения» [25. 

С. 161, 129–130]; но при этом он являл «зеркало па-

мяти» [25. С. 47], делающее снимки с существования, 

тем самым его увековечивая. Мы считаем, что повто-

ряющиеся «зеркальные» образы поэзии и прозы Па-

стернака можно рассматривать как инварианты пара-

дигмы кьеркегоровского «зеркала возможности».  

Кьеркегоровский след можно видеть в «Балладе», в 

которой музыка названа зеркалом исчезновения [26. 

С. 99]. Баллада очень биографична. В ней отразились и 

впечатления детства, когда Л. Толстой присутствовал 

на домашнем концерте в доме родителей будущего по-

эта, и скачка на лошади в ночном, когда юноша, упав, 

получил серьезную травму и впервые осознал внутрен-

ние ритмы музыки и поэзии. Большое внимание Па-

стернака к Кьеркегору отчасти может объясняться и 

тем, что метафорически-философские пассажи датча-

нина совпали с его опытом пережитого.  

Философ использовал сюжет конных скачек, иллю-

стрируя мысль о том, что человек в поиске себя меняет 

вид деятельности [27. С. 673–675]. Пастернак написал 

«Балладу», начав ее с мотива скачки, и к моменту ее 

написания уже сменил музыку на философию и фило-

софию на поэзию. Кьеркегор в «Или – или» начал рас-

суждение о природе женственности в контексте сюже-

тов «Фауста» и «Дон Жуана»: «Сильнее, чем прежде, 

пробуждается теперь чувственность во всем своем бо-

гатстве, во всей своей радости и воодушевлении; и по-

добно отшельнику природы – скрытному эхо, которое 

никогда не заговаривает ни с кем первым, никогда не 

говорит, пока к нему не обратились, – она находит 

огромное удовольствие в охотничьих рожках рыцарей, 

в их любовных балладах, лае гончих, храпе лоша-

дей…» [27. С. 119]. Баллады, рыцари, лошади – это тот 

флер романтизма, который подстегнул молодого Кьер-

кегора к философии и молодого Пастернака к поэзии. 

Так начинается «Баллада» Пастернака: Бывает, ку-

рьером на борзом / Расскачется сердце, и точно / От-

рывистость азбуки Морзе, / Черты твои в зеркале 

срочны [26. С. 99]. Здесь мы видим проявление кьер-

кегоровского соотношения ‘внешнее / внутреннее’, ко-

торое философ осмыслил, отвергнув тезис эстетики о 

том, что внешнее является выражением внутреннего. 

Внешнее в определении Кьеркегора – «зашифрованное 

телеграфное сообщение» [27. С. 208]. За каждым ли-

цом скрывается другое лицо, которое может быть 

видно очень краткие мгновения: «Лицо, которое обык-

новенно является зеркалом души, здесь обретает такую 

двойственность, которая не поддается художествен-

ному изображению» [27. С. 208]. И лишь совсем нена-

долго, на краткие мгновения видна внутренняя суть 

бытия, истинное лицо, прячущееся за маской. То есть 

внешнее скорее является не выражением внутреннего, 

а его упаковкой. А Пастернак считал, что именно по-

эты являются теми упаковщиками, которые способны 

сохранить внутреннее, появляющееся на короткие 

мгновения, делая его моментальные снимки («Черный 

бокал» [28. С. 12–16]).  

С этим связано и возникающее напряжение между 

значениями понятий: Поэт или просто глашатай, / Ге-

рольд или просто поэт [26. С. 99]. Вопрос, является ли 

автор подлинным автором, или он всего лишь слуга-

герольд, оглашающий чью-то волю, публикующий 

произведения, созданные Другим, напоминает об 

игре Кьеркегора, издающего свои работы под чужими 

именами. Мотив «Баллады» ‘ехать к графу’ также 

есть у Кьеркегора. Философ в «Или – или», начиная 

серию рассуждений о стадиях эстетической сферы и 

об относительности понятия красоты, ввел микросю-

жет с посещением графа: «В студенческие годы я ино-

гда приезжал на каникулы в некий графский дом в 

провинции. Граф прежде был на дипломатической 

службе, теперь же, будучи уже немолод, он жил в де-

ревенском покое своего поместья» [27. С. 657]. У Па-

стернака образ графа связан и с образом Л. Толстого, 

и с высшей, божественной силой, которой подотчетен 

поэт. Заметим, что отказавшийся от написания рома-

нов ради развития своей этической теории в пору 

наивысшей славы Толстой был очень близок к тому, 

что Кьеркегор называл высшим развитием человече-

ского духа. Согласность их идей заметил уже первый 

переводчик Кьеркегора на русский язык П.Г. Ганзен, 

неоднократно обращая на это внимание русского пи-

сателя в личном общении [29].  

И сам переход Пастернака от музыки к слову соот-

ветствует кьеркегоровской стадии развития эстетиче-

ского: «Последняя стадия целиком исключает музыку 

и держится только за слово. Я мог бы расцветить это 

утверждение многообразными конкретными замеча-

ниями; однако же, не стану этого делать, ограничив-

шись лишь напоминанием о словах пресвитерианина 



Радионова А.В. Поэтико-философский концепт «зеркало» у С. Кьеркегора и Б. Пастернака 

45 

из рассказа Ахима фон Арнима: “Wir Presbyterianer hal-

ten die Orgel fur des Teufels Dudelsack, womit er den 

Ernst der Betrachtung in Schlimmer wiegt, so wie der Tanz 

die guten Vorsätze betäubt”» [27. С. 98–99] («Немецкая 

цитата из новеллы Ахима фон Арнима “Оуэн Тюдор”: 

“Мы, пресвитериане, смотрим на орган как на волынку 

дьявола: он не только усыпляет серьезную Рефлексию, 

его дьявольский танец еще и спутывает добрые наме-

рения”» [27. С. 99]). И тут у Кьеркегора появляется 

тема органа с его демонической силой. Она в «Бал-

ладе» Пастернака повторится в метафоре жестокого 

органиста, который уши зарниц / Крюками прибил к 

проводам телеграфа [26. С. 100]. А в его же «Истории 

одной контрактавы» орган, являющийся инструмен-

том создания абсолютно прекрасной музыки, станет 

орудием убийства ребенка. Органист, на первый 

взгляд случайно, убил игрой на органе своего малень-

кого сына, попавшего внутрь механического устрой-

ства. Но по сути он принес его в жертву прекрасному. 

И в этом он отчасти подобен библейскому Аврааму из 

«Страха и трепета» и Богу, отдающему своего Сына на 

смерть. Отсюда у Пастернака возникает связь органи-

ста с библейским Каиафой и с мотивом его «розыска». 

Каиафа искал лжесвидетельств на Христа и задал ему 

вопрос «Ты ли Христос, Сын Божий?» (Мф 26:63). Па-

стернак: Вы спросите, кто я? На розыск Кайяфы / От-

вечу: путь мой был тернист [26. С. 100]. Кьеркегор 

предупреждал: «когда человек вступает на путь траги-

ческого героя – путь, который в некотором смысле дей-

ствительно является трудным – многие способны по-

мочь ему советом; тому же, кто идет узким путем веры, 

никто не может дать совета, и никто не может его по-

нять» [23. С. 62].  

Дух кьеркегоровского экзистенциализма просту-

пает в «Высокой болезни», повторяющей парадигму 

тематического комплекса «Баллады» ‘смерть – орган 

– лед – зеркало’. Выстроена оппозиция, в которой, с 

одной стороны, консерваторская пустота, орган и 

смерть, они являют собой оторванную от реальной 

жизни эстетику, а с другой – в споре участвует сама 

жизнь с ее тайной-загадкой. Она предстает в образе 

вокзала, сверкающего в зеркалах проблесками истины 

и дикой красоты:  
 

И снег соперничал в усердьи 

С сумерничающею смертью. 

Там, как орган, во льдах зеркал 

Вокзал загадкою сверкал, 

Глаз не смыкал и горе мыкал 

И спорил дикой красотой 

С консерваторской пустотой… [26. С. 405] 

 

Далее в «Балладе» Пастернака мы видим метафору 

‘дождь – лапша светоносного облака’, характеризую-

щую пейзаж, на фоне которого герой скачет к графу 

сквозь века и пространства. Герой Кьеркегора, испы-

тывающий первое сильное чувство, которое меняет все 

его существо, «так мечтателен и творчески настроен, 

так отягощен – подобно дождевому облаку», он напо-

минает тут же, что «Юпитер посещал свою возлюблен-

ную в виде облака или дождя» [27. С. 508]. В «Балладе» 

дождь сменяется зимним ткачеством: А зимы другую 

основу / Сновали, и вот в этом крошеве / Я – черная 

точка дурного / В валящихся хлопьях хорошего [26. 

С. 100]. И Кьеркегор в «Или – или» рассуждал о двое-

мирии в понятиях тканевой решетчатости: «Сквозь 

тонкую завесу виден мир, как бы сам сотканный из 

флера, – более легкий, эфирный, иного качества и 

свойства, чем настоящий» [27. С. 333]. А в черновых 

набросках он писал еще конкретнее: «Другой мир – это 

образ мира действительного, однако это не значит, что 

я имею в виду непременно некое художественное про-

изведение: скорее уж это идеальное запечатление, 

вплетенное в тонкую, почти невидимую ткань мира 

здешнего» [27. С. 333–334]. Так у него сочетаются мо-

тивы запечатления и переплетения высшего и здеш-

него миров. Так же метатропы зеркала и решетчатой 

ткани связаны у Пастернака.  

Общие метафоры – плод, которым Кьеркегор опре-

деляет повод (подвешенный плод [27. С. 264]), и слово 

(отсылкой к притче Соломона «уместно произнесен-

ное слово – это золотое яблоко в серебряной чаше» [27. 

С. 190]), и так же у Пастернака концептуально связаны 

плод и слово: Я – мяч полногласья и яблоко лада [26. 

С. 101]. Как Пастернак Прыжками, прыжками, ко-

ротким галопом [26. С. 101], так и Кьеркегор «стоит 

мне только двинуться, как этот огромный прыжок при-

водит в ужас всех, с кем я связан узами родства и 

дружбы» [27. С. 65]. Хромающему после детской 

травмы и перескакивающему с одного поприща на дру-

гое Пастернаку близок Кьеркегор, который писал о 

себе в дневнике: «Мое путешествие по жизни столь не-

ровно, оттого что еще в ранней юности передние 

ножки (ожидания и т.п.) у меня ослабели от чрезмер-

ного напряжения» [27. С. 65]. Пастернаковский «гул 

колокольных октав» объяснен Кьеркегором: «Пред-

ставь себе человека, который глубоко и искренне по-

трясен; ему вообще не приходит в голову, добьется он 

чего-то или нет, только идея во всей своей мощи стре-

мится вырваться в нем наружу. Пусть он будет орато-

ром, священником, – да кем угодно. Он говорит с тол-

пой не для того, чтобы нечто исполнить, просто коло-

кола внутри него должны звонить – только так он мо-

жет чувствовать себя счастливым» [27. С. 101]. 

В этом контексте природа зеркальности в строке 

«Баллады» и точно / Отрывистость азбуки Морзе, / 

Черты твои в зеркале срочны [26. С. 99] – это и есть 

«зашифрованное телеграфное сообщение» о внутрен-

нем человеке, про которое писал Кьеркегор. Не только 

внешним сходством азбуки Морзе с нотной записью 

[30. С. 448] мотивирован этот образ. Кьеркегор писал 

о внутреннем человеке: «внутри вот этой головы посе-

лился некий жилец, который не желает больше иметь 

ничего общего с миром, но предпочитает вести одино-

кую жизнь в тихих домашних занятиях» [27. С. 208].  

У Пастернака этот жилец кликнет сквозь фортку де-

творе: Какое, милые, у нас / Тысячелетье на дворе? 

[26. С. 115].  

Внутренний человек проявляется в отражениях, 

мелькая. Эти мерцания и проблески напоминают вари-

ации телеграфного кода. Телеграфные знаки азбуки 

Морзе, представляя собой вариации точек и тире, яв-

ляются средством быстрой передачи информации 



Филология / Philology 

46 

сквозь пространство, между сколь угодно удаленными 

пространствами. И для музыки, и для поэзии важна 

сама возможность повторов и вариаций. Они не только 

снимают проблему автоматизма восприятия, но и дают 

возможность истине действительной жизни пробиться 

в повторяющихся и постоянно изменяющихся ритмах 

сквозь застывшую материю формы.  

Кьеркегор неоднократно пользовался этой мета-

форой телеграфа. Искусство, как и отношения между 

влюбленными, не терпит избыточности и надоедаю-

щей подробности, «однако вполне допустим тихий и 

как бы сокращенный телеграфный знак <…>, чтобы 

обеспечить возможность вариации» [27. С. 581]. И в 

контексте темы зеркала эта метафора раскрывает свое 

значение в «Страхе и трепете», в описании рыцаря 

веры: «Я подхожу к нему поближе, подмечаю малей-

шее его движение: не обнаружится ли хоть неболь-

шое, оборванное сообщение, переданное по зеркаль-

ному телеграфу из бесконечности, – взгляд, выраже-

ние лица, жест, печаль, улыбка, выдающие бесконеч-

ное по его несообразности с конечным» [23. С. 34]. 

Метафора «зеркальный телеграф» у Пастернака и 

Кьеркегора передает суть процесса сохранения мо-

мента, его перевода из временного в вечное. С этим 

связана вариация ‘срочны – бессрочны’ в строке «Бал-

лады» ‘Черты твои в зеркале срочны’, которая в ран-

ней редакции 1912 г. имела более выраженное экзи-

стенциальное содержание: Там, в зеркале, они бес-

срочны, / Мои черты, судьбы черты / Какой себе са-

мой заочной / Я доношусь из пустоты! [31. С. 296]. 

Природа бессрочного, т.е. вечного, проявляет себя в 

срочном – моментальном. 

Отметим, что Пастернак в поздней редакции изме-

нил строку с темой телеграфных проводов. Она ранее 

звучала так: я несся бедой в проводах телеграфа [26. 

С. 364], а затем стала более явной аллюзия на органи-

ста-убийцу. Кьеркегор сравнил грешника с «убийцей 

на железной дороге, который на полной скорости по-

кидает место преступления... и как бы даже само свое 

преступление; увы! вдоль всего пути, по которому он 

следует, бежит телеграфный провод, передающий свой 

сигнал и приказ поезду остановиться на ближайшей 

станции» [23. С. 397]. Нельзя скрыться от своего ис-

тинного отражения в подобиях. Оно передается парал-

лельно телеграфом, пробиваясь сквозь маски, и рано 

или поздно человек окажется в его власти, осужден-

ным им за отказ признать его необходимость. 

Второй зеркальный образ в «Балладе» имеет услож-

ненную структуру тропа: ‘зима → музыка → падаю-

щее зеркало’: И музыкой – зеркалом исчезновенья / 

Качнуться, выскальзывая из рук [26. С. 101]. ‘Зеркало 

исчезновенья’ является еще одним общим концептом 

рассматриваемых текстов. Саму суть музыки Кьер-

кегор определил через категорию исчезновения: «зна-

чением ее становится постоянное исчезновение во вре-

мени» [27. С. 612]. Исчезающие мгновения у Кьер-

кегора – это наивысшее чувственное наслаждение, все-

гда граничащее со смертью. Оно переживается крат-

кими моментами и исчезает, подобно музыке, звуки 

которой сладостны, но длятся только в момент испол-

нения6.  

А музыка подобна любовному чувству, которое ми-

молетно, как облако, отражающееся в воде: «Небо 

было ясным и чистым, лишь одно легкое облачко 

скользило по нему, – да и его легче было заметить, об-

ратив взор к отражению на морской глади, над сияю-

щей поверхностью которой оно в конце концов и ис-

чезло. <…> Это была она …Я все же не сумел овладеть 

определенным беспокойством, неким подъемом и па-

дением, подобным полету жаворонка, который подни-

мается и падает над окрестными полями со своей пес-

ней. Она была одна» [27. С. 363–364]. Явление лучше 

видно в отражении. Отражение в воде природных реа-

лий повторяется, как сквозная ситуация, в поэтике Па-

стернака. И ‘зеркало исчезновения’ в его «Балладе» 

окружено мотивами противонаправленного движения 

по оси верх–низ: валилась – вырасти – выскальзывая 

опускалась – подымалась – рушилась.  

Точки соприкосновения с текстами Кьеркегора об-

наруживаем и в стихотворении «Зеркало». В нем раз-

вивается метафорическая ситуация: из комнаты, от-

крытой в сад, выбегает зеркало (трюмо). Троп развер-

нут в ситуацию: ‘зеркало отражает комнату и сад → 

зеркало выбегает’; и к этому же основанию сопостав-

ления относится обратный образ ‘сад тормошится в 

зале’. Зеркала в комнатах – это метафора рефлексии и 

саморефлексии, которую Кьеркегор вводил для пояс-

нения процесса понимания существования. Этот про-

цесс, в свою очередь, он объяснял через развернутую в 

почти романный сюжет метафору любовных отноше-

ний с женщиной. В «Или – или» многократно повторя-

ется похожая ситуация свидания или размышлений о 

любви в комнатах пред открытой в сад дверью или ок-

ном: «я могу припомнить ее только в небольшой гос-

тиной, выходившей в оранжерею. Двери распахнуты, 

перспектива, открывающаяся взору, ограничена ма-

леньким садом у дома, принуждая тем самым взгляд, 

который поневоле натыкается на этот сад, внутренне 

задержаться на мгновение…» [27. С. 419–420] (см. 

также: [27. С. 69–71, 351–352, 469, 580]). 

Воображаемые чертоги, в которых встречаются 

влюбленные, завешаны зеркалами, и есть маленькая 

комнатка, где «двустворчатые двери открываются на 

балкон, – в них врывается утреннее солнце, а нам 

навстречу струится благоухание цветов, выдыхающих 

свой аромат лишь для тебя и твоей любви» [27. С. 580]. 

Так взаимопроникновение внешнего и внутреннего 

пространств осуществляется не только через открытую 

дверь, но и через зеркала. Движения женщины игривы 

и быстры, она являет само существование, для кото-

рого нет границ: вот она в комнате, а вот она уже пры-

гает по горным вершинам: «Я не стану далее следовать 

за твоими проворными шагами, когда ты, подобно 

охотнику на оленей, перепрыгиваешь с одной горной 

вершины на другую. Я несколько подробнее рас-

смотрю только сам принцип, лежащий в основе всего 

этого расклада» [27. С. 580].  

И далее мы видим мистические мотивы, схожие с 

мотивами «Зеркала» Пастернака, где пространство за-

лито гипнозом и месмеризмом: «Совершенно оче-

видно, что твой принцип заключался в таинственно-

сти, мистификации, утонченном кокетстве; не только 



Радионова А.В. Поэтико-философский концепт «зеркало» у С. Кьеркегора и Б. Пастернака 

47 

стены твоих залов должны были быть украшены зерка-

лами, но и сам мир твоего сознания должен был умно-

жаться подобными же отражениями рефлексии, – не 

только повсюду в комнатах, но и повсюду в сознании 

ты хотел встречать ее и себя, себя и ее» [27. С. 580]. 

Эти многократные отражения, мерцающие иллюзии 

дают проблески истины и объективного познания. 

Роль отражений еще и в том, чтобы многократно умно-

жить мгновение наивысшего наслаждения жизнью и 

искусством: «благодаря множеству отражений ты ча-

сто пытаешься сделать мгновения воспроизведения 

[этих ощущений] еще длиннее, чем они были первона-

чально, – и если бы некто в этот момент попытался све-

сти саму жизнь к категории, ты оказался бы в высшей 

степени возмущен» [27. С. 603]. 

У Пастернака в группу тем, образующих тематиче-

ское поле, связанное характеристикой прозрачности с об-

разом зеркала, входят ‘очки’, ‘кварц’, ‘коллодий’, ‘лед’, 

‘слезы’. Зеркало делает пространство прозрачно-прони-

цаемым, приближая далекое и удаляя близкое. Очки по 

траве растерял палисадник, / Там книгу читает Тень [26. 

С. 118]. Метафорой очков Кьеркегор пояснил особенно-

сти объективной рефлексии, нуждающейся в особом при-

боре, которое он описал и в «Или – или» и трижды воз-

вращается к нему в дневниках: «очки, в которых одна из 

линз – это мощное увеличительное стекло, а другая – 

столь же мощное уменьшительное» [27. С. 28]. И еще 

ближе к пастернаковской трактовке очков в траве днев-

никовая запись: «одна и та же линза увеличивает (одна 

травинка важнее всей хитроумной ловкости) и умень-

шает» [27. С. 28]. У философа есть запись о намерении 

написать роман о герое, который обрел такие очки. 

В строке Пастернака Мерцающий жаркий кварц 

[26. С. 118] соединяются семантические значения мер-

цания со значением прозрачно-серебристого блеска. 

Именно такими терминами объяснял Кьеркегор взаи-

модействие между творящим индивидом и индивидом 

воспринимающим, результатом которого становится 

их взаимное сотворчества: «явление Идеи <…> для 

воспринимающего содержит нечто большее, по-

скольку ее мерцание пробуждает его собственное твор-

чество» [27. С. 184]. Комментаторы его труда отме-

тили, что в других работах философ не единожды упо-

треблял датский эквивалент латинского «Fulguration» 

(мерцание) – «Saelvblink» («серебристый проблеск», 

«серебряное мерцание») [27. С. 184]. 

В «Зеркале» Пастернака парадигма ‘ребенок иг-

рает’ выражена мотивами ‘не опоишь шалостью’, ‘бе-

жит на качели’, ‘ловит’, ‘салит’. В одном контексте с 

темами детских игр мы видим сопровождающие темы 

сна, гипноза. Когда герой Кьеркегора сидит в комнате, 

глядя в окно, слушая пение жаворонка из соседнего 

сада, где живет молодая девушка, он вспоминает о пер-

вой любви и приходит к выводу: «Что такое юность? 

Сновидение. Что такое любовь? Содержание этого 

сновидения» [27. С. 71]. Героиня Кьеркегора – моло-

денькая девушка, которая во время свидания ведет 

себя, как ребенок: «я вполне удобно сижу здесь на 

стуле и созерцаю прекрасные виды открывающегося 

сельского пейзажа... Нет, она просто настоящий бесе-

нок, как она проносится по всем комнатам!» [27. 

С. 352]. Непосредственность существования выража-

ется в детской игре.  

У Пастернака Огромный сад тормошится в зале / В 

трюмо – и не бьет стекла. И он же Подносит к трюмо 

кулак, / Бежит на качели, ловит, салит, / Трясет – и не 

бьет стекла! [26. С. 110], при этом зеркало в комнатах 

становится не только связующим между субъективным и 

объективным мирами, но и средством их воздействия 

друг на друга. У Кьеркегора это поведение свойственно 

влюбленным: «Отчего вы не можете хоть раз угомо-

ниться? Все утро напролет вам нечего было делать, кроме 

как трясти мои ставни, дергать зеркальце и веревку, кото-

рая его поворачивает, играть со звонком, что тянется с 

третьего этажа, биться в стекла, – короче, всеми возмож-

ными способами заявлять о своем существовании, как 

будто стремясь выманить меня наружу» [27. С. 386]. 

Здесь речь идет о зеркалах, которые вешали в скандинав-

ских странах за окном, чтобы видеть, кто проходит мимо 

или подходит к дому. Это его зеркало также является про-

водником, связующим внутреннее и внешнее простран-

ства, не только сад и комнату, но и, в терминологии фи-

лософа, окружение и внутреннюю суть [27. С. 419]. Су-

ществование дергает зеркало и бьется в стекла. Так же по-

хулигански оно ведет себя в «Зеркале» Пастернака. 

Кроме того, через игровое противонаправленное движе-

ние Кьеркегор раскрыл процесс сохранения мгновений 

существования, которое по своей сути тоже есть искус-

ство: «Тот, кто подобным образом совершенствовался в 

искусстве забвения и в искусстве припоминания, спосо-

бен играть в волан со всем наличным существованием» 

[27. С. 320]. Детскую игру он назвал «глубочайшим жиз-

ненным смыслом» [27. С. 786]. 

В «Зеркале» Пастернака названы две игры, которыми 

развлекается сад-ребенок, – это раскачивание на качелях 

и прятки. И герой «Или – или» полюбил молодую де-

вушку, играющую в прятки: «это движение, понятное 

любому ребенку, это называется просто играть в прятки» 

[27. С. 361]. В этом мотиве проявляется особенность вос-

приятия существования. То, что не имеет значения, легко 

запоминается, даже если не рассматривать это при-

стально. Но то, что действительно жизненно важно, оно 

неуловимо, прячется, убегает, мерцает. Юноша при-

стально смотрит на поразившую его воображение де-

вушку, но запоминает только ее зеленую накидку [27. 

С. 354]. Эта зеленая накидка – символ подмены, внешней 

стороны жизни, ее упаковка. Поэтому лучше всего он ви-

дит предмет вожделения в зеркальных отражениях. 

Игру в прятки Кьеркегор метафорически связывал 

с природой эстетического. Эстетик прячется, создавая 

образ себя, при этом делаясь загадкой и для себя са-

мого: «Правда, вся эта игра в прятки непременно мстит 

за себя, – и самое естественное ее следствие – то, что 

человек становится загадочным для самого себя. Вот 

почему все мистики, коль скоро они не признают тре-

бований действительности открыться, натыкаются на 

такие трудности и искушения, которые неведомы ни-

кому другому. Они как бы находят совсем иной мир, 

их собственная сущность как бы раздваивается. Тому, 

кто не желает бороться с действительностью, в конеч-

ном счете приходится биться с фантомами» 

[27. С. 798].  



Филология / Philology 

48 

Мотив раскачивания на качелях используется как 

метафора рефлексивной печали, которая ведет «свое 

однообразное движение. Она раскачивается взад и впе-

ред, как маятник часов, но так и не может найти себе 

покоя» [27. С. 204]. Эстетическое состояние, при кото-

ром действительность и поэзия отражаются друг в 

друге, также раскрыто в микросюжете: «Вечно юная, 

<…> Корделия должна научиться сама совершать все 

движения бесконечности, сама раскачивать себя на ка-

челях, убаюкивать себя настроениями, смешивать поэ-

зию и действительность, правду и поэтическое вообра-

жение, резвиться в бесконечности» [27. С. 421–422]. 

Совпадающие мотивы и микросюжеты подтвер-

ждают тезис Пастернака о силе влияния на его поколение 

учения Кьеркегора, «упакованного» в романные сюжеты 

и метафорические построения. Концепт зеркала значим 

для обоих авторов и сопровождается сходным контек-

стом. Его метафоризм придает философскому тексту 

черты художественного, а художественному добавляет 

концептуальную глубину. Кьеркегор пояснил заголовок 

своего трактата «Или – или» («Enten – Eller»): «Сам ты – 

ничто, загадочный образ, на челе которого написано: 

“или – или”» [27. С. 635]. Зеркало проявляет себя в воз-

можности увидеть проблеск образа внутреннего чело-

века, второго «Или» (Eller). Но также оно может давать 

бессчетные отражения его масок (первого «Или» (Enten)). 

Маски, навязанные социумом роли, и модели поведения 

опасны тем, что не являют подлинный образ человека и 

вводят в заблуждение субъекта относительно себя са-

мого. Сживаясь с этими масками, человек теряет себя, в 

то время как его задачей является стать прозрачным для 

себя самого в первую очередь. Леонардо да Винчи учил 

художников, как лучше видеть особенности сделанного 

изображения. Нужно рассмотреть его в плоском зеркале. 

Обратное отражение отчуждает произведение от автора, 

остранняет его, позволяя посмотреть, как на чужое и уви-

деть все нюансы [32. С. 113–114]. Пастернак, раскрывая 

проблематику эстетического средствами лирики, вводил 

в тексты тот же мотивно-тематический комплекс, окру-

жающий концепт ‘зеркало’: исчезновение, прятки, ка-

чели, скачки, бег, телеграф, музыка, орган, таинственный 

граф, ткань существования, слово и плод, серебристые 

проблески. Они выстраиваются в близкие Кьеркегору 

микросюжеты: посещение графа, комната с зеркалами, в 

которых отражается сад. При этом Пастернак стремился 

снять кьеркегоровское противоречие между эстетиче-

ской и духовной личностью, показывая, что сам субъект 

должен быть зеркалом для мира (первое название стихо-

творения «Зеркало» – «Я сам» [30. С. 458]). И в его интер-

претации внутренний человек реализуется, отражая 

мгновения жизни и истории, его зеркала обращены не 

внутрь субъекта, а к мирозданию. 
 

Примечания 
 
1 Образы, содержащие концепт ‘зеркало’ здесь и далее представлены в соответствии с теорией Н.В. Павлович о парадигмах и структуре 
образа ‘X → Y’, в которой левый член – это то, что сравнивается (основание сопоставления), правый член – то, с чем сравнивается (образ 

сопоставления) [1]. 
2 Перевод наш. 
3 «Что делает честный человек, когда говорит только правду? За говореньем правды проходит время, этим временем жизнь уходит вперед. 

Его правда отстает, она обманывает. Так ли надо, чтобы всегда и везде говорил человек? И вот в искусстве ему зажат рот. В искусстве человек 

смолкает и заговаривает образ. И оказывается: только образ поспевает за успехами природы. По-русски врать значит скорее нести лишнее, 
чем обманывать. В таком смысле и врет искусство. Его образ обнимает жизнь, а не ищет зрителя. Его истины не изобразительны, а способны 

к вечному развитью» [20. С. 178]. 
4 «Расхождения, наблюдаемые в этом отчаянии, не являются простыми расхождениями, но происходят от отношения, которое, относясь к 
себе самому, тем не менее положено кем-то другим; так расхождения в этом отношении, существуя в себе самих, бесконечно отражаются 

вовне в отношениях со своим автором» [23. С. 293]. 
5 «Такова, стало быть, формула, которая описывает состояние моего Я, когда отчаяние из него совершенно выкорчевано: обращаясь к себе самому, 
стремясь быть собой самим, мое Я погружается – через свою собственную прозрачность – в ту силу, которая его полагает» [23. С. 293]. 
6 «Душевная любовь – это пребывание во времени, чувственная же – исчезновение во времени; но тогда средство, выражающее последнюю, – 

это, конечно же, музыка» [27. С. 125]. 

 

Список источников 

 
1. Павлович Н.В. Словарь поэтических образов: на материале русской художественной литературы XVIII – XX веков : в 2 т. М. : Эдиториал. 

УРСС, 1999. Т. I. 795 с.; Т. II. 872 с. 

2. Бирюков Д.С. Тема зеркала в мистическом богословии Климента Александрийского и Григория Нисского // EINAI: Философия. Религия. 

Культура. 2022. Т. 11, № 2 (22). С. 182–196. 

3. Литвин Т.В. Время, восприятие, воображение. Феноменологические штудии по проблеме времени у Августина, Канта и Гуссерля. СПб. : 

Гуманитарная академия», 2013. 208 с. 

4. Симонян А.В. Философское значение метафоры зеркала в анонимном трактате о мессе (рукопись BSB München Cgm 89) // История 
философии. 2022. Т. 27, № 1. С. 19–30. 

5. Павлова Е.В. Категория света в теории зрительного восприятия итальянского Возрождения: динамика представлений : дис. ... канд. 
искусствоведения. М., 2012. 207 с. 

6. Никитаев В. Зеркало, часы и философия (техники) // Логос : философско-литературный журнал. 2014. № 3 (99). С. 95–143. 

7. Цыпина Л.В. Н. Кузанский и Г.В. Лейбниц о философском смысле метафоры зеркала // Логико-философские штудии. 2014. Т. 11 (№ 3). 
С. 106–119. 

8. Сухно А.А. «Эффект зеркала» и травмированная мысль. Ч. 1. Парадокс рефлексии: мыслящий субъект и его двойник // Вестник РГГУ. 

Серия: Философия. Социология. Искусствоведение. 2018. № 1 (11). С. 9–23. 
9. Сухно А.А. «Эффект зеркала» и травмированная мысль. Ч. 2. Парадокс восприятия: материальный объект и его двойник // Вестник РГГУ. 

Серия: Философия. Социология. Искусствоведение. 2018. № 4 (14). С. 9–24. 

10. Петряков Л.Д. Семантика понятий «время» и «вечность» в первой антиномии И. Канта // Известия вузов. Серия: Гуманитарные науки. 
2011. № 2 (1). С. 36–39. 

11. Майданский А.Д., Ильенков Э.В. Комментарий Э.В. Ильенкова к гегелевской «Философии духа». Предисловие к публикации  

Г.В.Ф. Гегель. «Философия духа» // Наука. Искусство. Культура. 2017. № 2 (14). С. 57–75. 

https://einai.ru/ru/volume-13-2024
https://einai.ru/ru/volume-13-2024
https://einai.ru/ru/archives/category/2-22-2022


Радионова А.В. Поэтико-философский концепт «зеркало» у С. Кьеркегора и Б. Пастернака 

49 

12. Мазин В.А. Введение в Лакана. М. : Прагматика культуры, 2004. 196 с. 

13. Климанова А.К. Культурная конструкция визуального как методологическая задача в философии М. Фуко // Новый взгляд. 
Международный научный вестник. 2014. № 5. С. 191–212. 

14. Фурс В.Н. Радикальная социальная теория Жана Бодрийяра // Социологический журнал. 2002. № 1. С. 5–40. 

15. Матушкина М.В. Философские концепции тела // Alter Idem. 2008. Вып. 1. С. 20–29. 
16. Родин К.А. Метафора зеркала и экстенсиональные функции // Вестник Томского государственного университета. Философия. 

Социология. Политология. 2016. № 2. С. 181–188. 

17. Ekrogulskaya A. Søren Kierkegaard’s language: semantic fields of metaphors and similes in the sickness unto death // Скандинавская филология. 
2023. № 2. С. 318–335. 

18. Lorentzen J. Kierkegaard’s Metaphors. Macon, GA : Mercer University Press, 2001. 201 с. 

19. Kierkegaard S. The Point of View / trans. and ed. by H.V. Hong and E.H. Hong. Princeton (NJ) : Princeton University Press, 1998. 376 p. 
20. Пастернак Б.Л. Полное собрание сочинений : в 11 т. Т. 3. Проза. М. : Слово/Slovo, 2004. 632 с. 

21. Stokes P. Kierkegaard’s Mirrors: The Immediacy of Moral Vision // Inquiry. 2007. Vol. 50, № 1. P. 70–94. 

22. King G. Heath. Existenz, Denken, Stil. English Existence, thought, style: perspectives of a primary relation: portrayed through the work of Søren 
Kierkegaard. Marquette : Marquette University Press, 1996. 187 p. 

23. Кьеркегор С. Страх и трепет. М. : Культурная революция, 2010. 488 с. 

24. Гаспаров Б.М. Борис Пастернак: по ту сторону поэтики. М. : Новое лит. обозрение, 2013. 266 с. 
25. Фатеева Н.А. Поэт и проза: Книга о Пастернаке. М. : Новое лит. обозрение, 2003. 399 с. 

26. Пастернак Б.Л. Полное собрание сочинений : в 11 т. Т. 1: Стихотворения и поэмы 1912–1931. М. : Слово/Slovo, 2003. 576 с. 

27. Кьеркегор С. Или – или. Фрагмент из жизни : в 2 ч. СПб. : Изд-во Русской христианской гум. акад.; Амфора, 2011. 823 с. 

28. Пастернак Б.Л. Полное собрание сочинений : в 11 т. Т. 5: Статьи, рецензии, предисловия. Драматические произведения. Литературные 

и биографические анкеты. Неоконченные наброски. Стенограммы выступлений. М. : Слово/Slovo, 2004. 752 с. 
29. Лунгина Д.А. Узнавание Керкегора в России // Логос. 1996. № 7. C. 168–183. 

30. Пастернак Е.Б., Пастернак Е.В. Комментарии // Пастернак Б.Л. Полное собрание сочинений : в 11 т. Т. 1: Стихотворения и поэмы 1912–

1931. М. : Слово/Slovo, 2003. С. 421–564. 
31. Пастернак Б.Л. Полное собрание сочинений : в 11 т. Т. 2: Спекторский. Стихотворения 1930–1959. М. : Слово/Slovo, 2004. 528 с. 

32.  Леонардо да Винчи. Избранные произведения : в 2 т. М. : Изд-во Студии Артемия Лебедева, 2010. Т. 2. 480 с. 

 

References 

 

1. Pavlovich, N.V. (1999) Slovar' poeticheskikh obrazov: na materiale russkoy khudozhestvennoy literatury XVIII – XX vekov [Dictionary of Poetic 

Images: Based on Russian Fiction Literature of the 18th–20th Centuries]. Vols 1–2. Moscow: Editorial URSS. 
2. Biryukov, D.S. (2022) Tema zerkala v misticheskom bogoslovii Klimenta Aleksandriyskogo i Grigoriya Nisskogo [The theme of the mirror in the 

mystical theology of Clement of Alexandria and Gregory of Nyssa]. EINAI: Filosofiya. Religia. Kultura. 2-11 (22). pp. 182–196. 
3. Litvin, T.V. (2013) Vremya, vospriyatie, voobrazhenie. Fenomenologicheskiye shtudii po probleme vremeni u Avgustina, Kanta i Gusserlya [Time, 

Perception, Imagination. Phenomenological Studies on the Problem of Time in Augustine, Kant and Husserl]. Saint Petersburg: Gumanitarnaya 

akademiya. 
4. Simonyan, A.V. (2022) Filosofskoye znachenie metafory zerkala v anonimnom traktate o messe (rukopis' BSB Munikhen Cgm 89) [Philosophical 

meaning of the mirror metaphor in the anonymous Treatise on the Mass (Manuscript BSB Munich Cgm 89)]. Istoriya filosofii. 1 (27). pp. 19–30. 

5. Pavlova, E.V. (2012) Kategoriya sveta v teorii zritel'nogo vospriyatiya ital'yanskogo Vozrozhdeniya: dinamika predstavleniy [Category of light in 

the theory of visual perception of the Italian Renaissance: dynamics of representations]. Art Cand. Diss. Moscow. 

6. Nikitaev, V. (2014) Zerkalo, chasy i filosofiya (tekhniki) [Mirror, clocks and philosophy (techniques)]. Logos: Filosofsko-literaturnyy zhurnal.  

3 (99). pp. 95–143. 
7. Tsypina, L.V. (2014) N. Kuzanskiy i G.V. Leybnits o filosofskom smysle metafory zerkala [N. Cusanus and G.W. Leibniz on the philosophical 

meaning of the mirror metaphor]. Logiko-filosofskiye shtudii. 3 (11). pp. 106–119. 

8. Sukhno, A.A. (2018) "Effekt zerkala" i travmirovannaya mysl'. Ch. 1. Paradoks refleksii: mysl'yashchiy subyekt i yego dvoinik ["Mirror effect" 
and traumatized thought. Part 1. Paradox of reflection: the thinking subject and its double]. Vestnik RGGU. Seriya: Filosofiya. Sotsiologiya. 

Iskusstvovedenie. 1 (11). pp. 9–23. 

9. Sukhno, A.A. (2018) "Effekt zerkala" i travmirovannaya mysl'. Ch. 2. Paradoks vospriyatiya: material'nyy ob'yekt i yego dvoinik ["Mirror effect" 
and traumatized thought. Part 2. Paradox of perception: material object and its double]. Vestnik RGGU. Seriya: Filosofiya. Sotsiologiya. 

Iskusstvovedenie. 4 (14). pp. 9–24. 

10. Petryakov, L.D. (2011) Semantika ponyatiy "vremya" i "vechnost'" v pervoy antinomii I. Kanta [Semantics of the concepts "time" and "eternity" 
in Kant's first antinomy]. Izvestiya vuzov. Seriya: Gumanitarnyye nauki. 2 (1). pp. 36–39. 

11. Maidanskiy, A.D. & Ilyenkov, E.V. (2017) Kommentariy E.V. Ilyenkova k gegel'evskoy "Filosofii dukha". Predislovie k publikatsii G.V.F. Gegel'. 

"Filosofiya dukha" [Commentary by E.V. Ilyenkov on Hegel's philosophy of spirit. Preface to the publication of G.W.F. Hegel. Philosophy of 
spirit]. Nauka. Iskusstvo. Kultura. 2 (14). pp. 57–75. 

12. Mazin, V.A. (2004) Vvedeniye v Lakana [Introduction to Lacan]. Moscow: Pragmatika kultury. 

13. Klimanova, A.K. (2014) Kul'turnaya konstruktsiya vizual'nogo kak metodologicheskaya zadacha v filosofii M. Fuko [The cultural construction of 
the visual as a methodological task in Foucault's philosophy]. Novyy vzglyad. Mezhdunarodnyy nauchnyy vestnik. 5. pp. 191–212. 

14. Furs, V.N. (2002) Radikal'naya sotsial'naya teoriya Zhana Bodriara [The radical social theory of Jean Baudrillard]. Sotsiologicheskiy zhurnal. 1. 

pp. 5–40. 
15. Matushkina, M.V. (2008) Filosofskiye kontseptsii tela [Philosophical concepts of the body]. Alter Idem. 1. pp. 20–29. 

16. Rodin, K.A. (2016) The mirror metaphor and the notion of an extension function. Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta. Filosofiya. 

Sotsiologiya. Politologiya – Tomsk State University Journal of Philosophy, Sociology and Political Science. 2. pp. 181–188. (In Russian). 
17. Ekrogulskaya, A. (2023) Søren Kierkegaard's language: semantic fields of metaphors and similes in the sickness unto death. Skandinavskaya 

filologiya. 2. pp. 318–335. 

18. Lorentzen, J. (2001) Kierkegaard's Metaphors. Macon, GA: Mercer University Press. 
19. Kierkegaard, S. (1998) The Point of View. Translated into English by H.V. Hong and E.H. Hong. Princeton (NJ): Princeton University Press. 

20. Pasternak, B.L. (2004) Polnoe sobranie sochineniy [Complete Works]. Vol. 3. Moscow: Slovo/Slovo. 

21. Stokes, P. (2007) Kierkegaard's mirrors: the immediacy of moral vision. Inquiry. 1 (50). pp. 70–94. 
22. Heath King, G. (1996) Existence, Thought, Style: Perspectives of a primary relation: portrayed through the work of Søren Kierkegaard. Translated 

from German. Marquette: Marquette University Press. 

23. Kierkegaard, S. (2010) Strakh i trepet [Fear and Trembling]. Translated from Danish. Moscow: Kul'turnaya revolyutsiya. 
24. Gasparov, B.M. (2013) Boris Pasternak: po tu storonu poetiki [Boris Pasternak: Beyond Poetics]. Moscow: Novoye lit. obozreniye. 

25. Fateyeva, N.A. (2003) Poet i proza: Kniga o Pasternake [Poet and Prose Writer: A Book about Pasternak]. Moscow: Novoye lit. obozreniye. 

26. Pasternak, B.L. (2003) Polnoye sobraniye sochineniy [Complete Works]. Vol. 1. Moscow: Slovo/Slovo. 

https://www.openrepository.ru/search?q=%D0%A0%D0%BE%D0%B4%D0%B8%D0%BD%2C+%D0%9A%D0%B8%D1%80%D0%B8%D0%BB%D0%BB+%D0%90%D0%BB%D0%B5%D0%BA%D1%81%D0%B0%D0%BD%D0%B4%D1%80%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87


Филология / Philology 

50 

27. Kierkegaard, S. (2011) Ili – ili. Fragment iz zhizni [Either/Or. Fragment from Life]. Parts 1–2. Saint Petersburg: Russian Christian Humanitarian 

Academy; Amfora. 
28. Pasternak, B.L. (2004) Polnoye sobraniye sochineniy [Complete Works]. Vol. 5. Moscow: Slovo/Slovo. 

29. Lungina, D.A. (1996) Uznavanie Kerkegora v Rossii [Recognition of Kierkegaard in Russia]. Logos. 7. pp. 168–183. 

30. Pasternak, E.B. & Pasternak, E.V. (2003) Kommentarii [Comments]. In: Pasternak, B.L. Polnoye sobraniye sochineniy [Complete Works]. Vol. 1. 
Moscow: Slovo/Slovo. pp. 421–564. 

31. Pasternak, B.L. (2004) Polnoye sobraniye sochineniy [Complete Works]. Vol. 2. Moscow: Slovo/Slovo. 

32. Leonardo da Vinci. (2010) Izbrannyye proizvedeniya [Selected Works]. Translated from Latin, Vol. 2. Moscow: Izd-vo Studii Artemiya Lebedeva. 
 

Информация об авторе: 

Радионова А.В. – д-р филол. наук, зав. кафедрой изобразительного искусства Смоленского государственного университета (Смоленск, 
Россия). E-mail: allarad1@rambler.ru 

 

Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 
 

Information about the author: 

A.V. Radionova, Dr. Sci. (Philology), head of the Department of Fine Arts, Smolensk State University (Smolensk, Russian Federation). E-mail:  
allarad1@rambler.ru 

 

The author declares no conflicts of interests. 
 

Статья поступила в редакцию 21.04.2025;  

одобрена после рецензирования 13.06.2025; принята к публикации 30.09.2025. 

 

The article was submitted 21.04.2025;  

approved after reviewing 13.06.2025; accepted for publication 30.09.2025. 


