
2015, Nr 1

ISSN 2345-1734 (Print)
e-ISSN 2345-1742 (PDF)

Association Rus’
Tomsk State University

Rusin
Journal Library 

Библиотека журнала
«Русин»



Rusin
Journal Library 

Библиотека журнала

«Русин»
2015, Nr 1

Общественная ассоциация «Русь» (г. Кишинев, Молдавия)

Национальный исследовательский  
Томский государственный университет (г. Томск, Россия)



Библиотека журнала

Адрес редакции: Республика Молдова, MD 2001, г. Кишинев, ул. М. Когэлничану, 24,        
кв. 1 А. Республиканская общественная ассоциация «Русь». 

Тел.: (+373 22) 28-75-59
E-mail: journalrusyn@rambler.ru

 Общественная ассоциация «Русь», 2015

Основана в 2015 г.

Редакционная коллегия:

главный редактор
кандидат исторических наук С. Суляк (Молдавия)

кандидат исторических наук Н. Бабилунга (Молдавия, Приднестровье)
доктор исторических наук В. Зиновьев (Россия)

кандидат филологических наук Д. Катунин (Россия)
доктор исторических наук М. Чучко (Украина)



Editorial Board

Editor-in-Chief

S. Sulyak, PhD in History (Moldova)

N. Babilunga, PhD in History (Moldova, Transnistria)
V. Zinovyev, Doctor of History (Russia)
D. Katunin, PhD in Philology (Russia)

M. Chuchko, Doctor of History (Ukraine)

Rusin
Journal Library 

Established in 2015

Editor’s address: Association «Rus’». ap. 1A, 24, M. Kogalniceanu Str., Chisinau, MD 2001, 
Moldova. 

Tel.: (+373 22) 28-75-59
E-mail: journalrusyn@rambler.ru

 Association "Rus’", 2015



СОДЕРЖАНИЕ / CONTENTS

Страница редактора .................................................................................. 5	
Editor’s Page

Михаил Чучко, Сергей Суляк
История Буковинской православной епархии  архипресвитера Кассиана 

Богатырца .................................................................................... 6
Mykhaylo Chuchko, Sergey Sulyak
The History of the Bukovinian Orthodox Diocese by Archpriest Kassian 

Bogatyrets

МОНОГРАФИЯ В ЖУРНАЛЕ
Monograph in the Journal   

Кассиан Богатырец 
Kassian Bogatyrets

История Буковинской епархии
History of the Bukovinian Diocese

Часть 1. Краткий очерк исторических событий  на территории Буковин-
ской православной епархии  ........................................................................ 32

Section 1. A Short Essay of the Historical Events on the Territory of the Bukovin-
ian Orthodox Diocese

Часть 2. Основание Буковинской епархии .............................................. 46
Section 2. The Formation of the Bukovinian Diocese

Часть 3. Буковинская епархия во время австрийского правления (1775–
1918) ............................................................................................................. 90

Section 3. The Bukovinian Diocese during Austrian Rule (1775-1918)

Часть 4.  Буковинская епархия во время  румынского правления (1918-
1940, 1941-1944) ........................................................................................ 201

Section 4. The Bukovinian Diocese during Rumanian Rule (1918-1940, 1941-
1944)

Часть 5. Иноверцы и сектанты на территории Буковины .................. 308
Section 5. Other Confessions and Sectarians on the Territory of Bukovina  



5Editor’s Page

Уважаемые члены редколлегии, авторы и читатели!

Во второй половине 2005 г.  мы начали выпуск международного 
исторического журнала «Русин», единственного (до сих пор!) научного 
издания, посвященного истории, культуре и языку русинов (руснаков) - 
коренного населения Карпато-Днестровских земель. 

Тематика журнала была не в фаворе: исследования по русинской 
тематике кое-кем изначально расценивались как «политические», «ан-
гажированные» и т.д.  Другая проблема состояла в том, что по идеологи-
ческим причинам история русинов практически не изучалась научным 
сообществом, а сами этнонимы «русин» («руснак») были выведены из 
научного оборота.

Некоторые исследователи опасались входить в состав редколлегии, 
публиковаться в журнале.

В 2006-2007 гг.  было совершено несколько провокаций, призванных 
дискредитировать саму идею журнала.

Однако время все расставило по местам.  Благодаря журналу активно 
продолжилось изучение истории, культуры и языка русинов, причем не 
только в Молдавии, но и в других странах.

В 2011 г. журнал был включен в БД «Scopus». По итогам 2014 г.  
«Русин» занял 10-е место среди исторических журналов Восточной 
Европы, индексируемых в БД «Scopus» и вошел в престижный второй 
квартиль (Q2).

В настоящее время значительно увеличен объем журнала. Однако 
все равно мы не можем предоставить возможность всем желающим 
публиковаться в нем.

Поэтому было приято решение создать в 2015 г. приложение к жур-
налу «Библиотека журнала "Русин"» (Rusin Journal Library).

В «Библиотеке журнала "Русин"» планируется издавать монографии 
по тематике журнала, а также материалы конференций, проводимых 
Общественной ассоциацией «Русь», международным историческим 
журналом «Русин» и Томским государственным университетом. Пери-
одичность -  4 раза в год.

Подробно о правилах, тематике выпусков можно прочитать на нашем 
сайте: http://journals.tsu.ru/rusin_library

В первом номере мы публикуем монографию деятеля русинского 
движения Австрийской Буковины  о. Кассиана Богатырца (1868-1960), 
«История Буковинской епархии».  Данная работа долгие годы считалась 
утерянной.

С.Г. Суляк, 
главный реактор



6 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

УДК 94(477.85)+281.9"19/20"
UDC
DOI: 10.17223/23451734/1/1

ИСТОРИЯ БУКОВИНСКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ 
ЕПАРХИИ АРХИПРЕСВИТЕРА КАССИАНА 

БОГАТЫРЦА

М.К. Чучко1, С.Г. Суляк2

1Черновицкий национальный университет им. Юрия Федьковича
Украина, 58012, г. Черновцы, ул. Коцюбинского, 2

e-mail: mychailo_chuchko@rambler.ru
Scopus Author ID: 55358825100

2Приднестровский государственный университет им. Т.Г. Шевченко 
Молдова, Приднестровье, 3300, г. Тирасполь, ул. 25 Октября, 107

e-mail: sergei_suleak@rambler.ru
ResearcherID: D-6981-2014

Scopus Author ID: 55359315000
http://orcid.org/0000-0001-5040-9080

SPIN-код: 6908-8277

Авторское резюме
Статья посвящена известному общественно-политическому и церковному деяте-

лю Буковины о. Кассиану Богатырцу, одному из лидеров старорусинской партии в 
австрийской части Буковины. В 1916 г. во время Второго венского политического 
процесса за свои убеждения он был приговорен к смертной казни. В последние 
годы жизни о. Кассиан работал над историей православной церкви Буковины. В 
«Истории Буковинской епархии» им был описан период с древнейших времен до 
1943 г., причем, помимо церковной, изложена и история края. Останавливаясь на 
периоде австрийского господства, о. Кассиан уделяет внимание общественно-поли-
тической обстановке, гонениям на представителей русского движения Буковины со 
стороны австрийских властей. Также он подробно освещает церковно-религиозную 
жизнь на Буковине в годы Первой мировой войны, описывает репрессии австрий-
ских властей против православного духовенства за сочувствие России. 

Ключевые слова: русины, православие, православная церковь, Буковина, Буко-
винская епархия, Австрия, Россия, Первая мировая война, Кассиан Богатырец. 



7Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

The History of the Bukovinian Orthodox Diocese by 
Archpriest Kassian Bogatyrets

M.K. Chuchko1, S.G. Sulyak2

1Yuriy Fedkovych Chernivtsi National University
2 Kotsjubynskyi Str., Chernivtsi, 58012, Ukraine

e-mail: mychailo_chuchko@rambler.ru
2Taras Shevchenko State University of Transnistria 

107 October 25 Str., Tiraspol, 3300, Transnistria, Moldova
e-mail: sergei_suleak@rambler.ru

Abstract
The article is dedicated to the memory of the well-known social, political 

and church figure Archpriest Kassian Bohatyrets, one of the leaders of the Old-
Rusin party in Austrian Bukovina. During the Second Political Trial of Vienna 
in 1916 he was sentenced to death for his conviction. In the last years of his life 
Father Kassian compiled a history of the Orthodox Church in Bukovina "The History of 
the Bukovinian Diocese" from the Earliest Times to 1943. This history also included the 
history of the land. Describing the period of Austrian dominance Father Kassian also 
gives note to the socio-political situation and the persecution of the patriots of Holy 
Rus’ by the Austrian authorities. He sheds light on the church-religious life in Bukovina 
during WWI, the oppression by the Austrian authorities of the Orthodox clergy for their 
sympathy towards Russia.

Keywords: Rusins, Orthodoxy, Orthodox Church, Bukovina, Bukovinian diocese, 
Austria, Russia, WWI, Kassian Bohatyrets.

В первом номере журнала «Библиотека журнала "Русин"» выхо-
дит первая публикация рукописи труда доктора богословия архи-
пресвитера Кассиана Богатырца, посвященная истории Буковин-
ской православной епархии. Эта монография заслуживает внима-
ния прежде всего потому, что представляет первый на Буковине 
опыт обобщающего исследования прошлого церковно-историче-
ской жизни края и написана коренным буковинцем-руснаком. До 
него изучением истории Буковинской православной епархии за-
нимались почти исключительно австрийские, румынские и отчасти 
российские исследователи1. А украинская историография проблемы 
была представлена лишь фрагментарными и отрывочными публи-
кациями таких буковинских авторов, как С.  Дашкевич, Э. Воробквич, 
Е. Пигуляк и И. Ткачук2. 



8 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Надо отметить, что о. К. Богатырец в полной мере использовал в 
работе значительное научное наследие своих предшественников, в 
большей или меньшей мере затронувших церковную историю Бу-
ковины. Он обращался к опубликованным и неопубликованным до-
кументам, материалам прессы, устным свидетельствам участников 
событий.

Он был человеком нескольких эпох, смена которых в свете гео-
политических изменений в Европе конца ХІХ – первой половины      
ХХ в. оказала существенное влияние как на политическое положе-
ние Буковины, так и на судьбу ее жителей, в частности и самого К. 
Богатырца.

 Он появился на свет 5 ноября 1868 г. в с. Кабин3 Сторожинецкого 
уезда4 австрийского коронного края Буковина. Родители его, Дмит-
рий и Ксения, принадлежали, очевидно, к окрестьянившимся резе-
шам-земледельцам. По документальным источникам доподлинно 
известно, что представители довольно многочисленного резешского 
рода Богатырцов проживали и владели отчинными участками зем-
ли в Кабине еще во второй половине XVIII в., то есть в период, когда 
край принадлежал Молдавскому княжеству. Эти земельные участки, 
правда, уже сильно подробленные между многочисленными родст-
венниками, Богатырцы сохранили за собой и тогда, когда край пе-
решел под скипетр австрийских Габсбургов. Так, в документах, дати-
рованных 1772 и 1783 гг., среди кабинских резешей упомянуты Ион 
Бoгатырец, а также Константин Богатырец – зять резеша Василия 
Браги5. Характерно, что в ведомостях переписи населения Молдав-
ской земли за июнь 1774 г. среди жителей с. Кабинул Черновицкой 
волости Ион Бахатерицу, Василий – брат его и Косташ, сын Бахате-
рицу записаны как рупташи, владевшие отчинными грунтами6. Надо 
отметить, что к упомянутой категории, как правило, принадлежали 
потомки священнослужителей, которые, подобно резешам, владели 
мелкими вотчинами и платили налог – рупту.

Таким образом, род Богатырцов изначально принадлежал в соци-
альном плане к резешам, которые, обеднев, в XIX в. превратились в 
обычных земледельцев. 

Это, очевидно, послужило для о. Кассиана Богатырца основанием 
указать в формулярном списке, датированном 1944 г., в графе «со-
циальное происхождение» – «сын земледельцев»7, а в послужном 
списке - что он по происхождению «сын крестьян»8.

После обучения в народной школе9 он получил образование в 
Первой императорско-королевской немецкой государственной 
гимназии в Черновцах, которую c отличием закончил в 1889 г.10 

Затем обучался на православном богословском факультете Черно-



9Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

вицкого университета Франца Иосифа I, который также закончил с 
отличием в 1893 г.11 В 1897 г. получил степень доктора богословия12. 
Параллельно изучал историю и славистику. Как наиболее способ-
ного выпускника доктора К. Богатырца прочили преподавателем 
на кафедру пастырского богословия в Черновицком университете, 
но австрийское Министерство культов и образования не сочло воз-
можным удовлетворить это предложение деканата богословского 
факультета университета, согласованное с митрополитом Букови-
ны и Далмации Аркадием (Чуперковичем), из-за принадлежности 
кандидата к русофильскому кружку13. Вместо него был утвержден 
священник-украинофил Дионисий Еремийчук-Еремиев (уроженец 
с. Новые Мамаевцы на Буковине), предложенный президентом края.

11 мая 1897 г. доктор богословия К. Богатырец женился на девице 
Стефаниде, дочери священника из с. Ошихлибы Александра Вели-
горского и его жены Февронии (урожденная Драбык). Таинство вен-
чания совершил священник Е. Андрийчук из Новых Мамаевцев14. 28 
июня 1897 г., после хиротонии в диакона, митрополит Аркадий хи-
ротонисал о. Кассиана в иерея15.

В том же году Богатырец был назначен администратором (заведа-
телем) прихода в Садогуре (теперь район в пределах г. Черновцы). 
В 1898 г. он был отмечен похвальным декретом за службу на преж-
нем месте и переведен администратором прихода в с. Оршевцы. В    
1899 г. определен администратором прихода в Верхних Станивцах, 
а в 1901 г. стал настоятелем упомянутого прихода16. 

Будучи сельским священником, о. К. Богатырец при ревностном 
исполнении своих пастырских обязанностей неутомимо трудился 
над повышением культурного и экономического уровня своей па-
ствы, основывая читальни и кооперативные общества и редактируя 
популярные издания для народа17. Он также активно занимался об-
щественно-политической деятельностью, принимал участие в русо-
фильских обществах, играя главную роль в руководстве «Народной 
Рады», занимался предвыборной агитацией18. 

За пастырскую деятельность в 1908 г. о. Кассиан был возведен 
в  сан экзарха (иконома)19. В том же году по линии общественно-
политической деятельности он посетил Санкт-Петербург, где про-
читал лекцию по буковинской истории. Поскольку поездка не была 
согласована с духовным руководством, а во время выступления Бо-
гатырец допустил антиавстрийские высказывания, против него по 
возвращении на Буковину было начато дисциплинарное расследо-
вание. В итоге в 1910 г. решением Министерства культов и образо-
вания о. Кассиан был лишен места настоятеля прихода в Верхних 
Станивцах и переведен на низшую должность – помощником насто-
ятеля прихода в Веренчанке20.



10 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

В том же году австрийские власти начали наступление на старо-
русинские организации. Несколько из них было закрыто, а графу     
В. Бобринскому, который прибыл из России и ездил по Буковине, 
выступая с антиавстрийской агитацией, был запрещен въезд в пре-
делы Австро-Венгрии. Все это вызвало негодование как в Россий-
ской империи, так и за ее пределами. Так, в Черновцах пророссий-
ски настроенные русины устроили протесты. В частности, съезд «му-
жей дверия» организовал шествие и направил делегацию с пети-
цией-протестом к краевому президенту. Наряду с другими видными 
буковинскими деятелями русинского движения в состав делегации 
вошел и о. К. Богатырец21.

В 1911 г. он баллотировался от «Народной Рады» в Буковинский 
сейм, но не прошел туда. 1 октября 1911 г. на последнем общем 
собрании общества «Народная Рада» К. Богатырца снова избрали 
его председателем22. Усиление преследования русофилов в Австро-

Венгрии в начале 1914 г., 
в частности арест по об-
винению в шпионаже в 
пользу России Геровских в 
Черновцах, не поколебали 
политических воззрений о. 
Кассиана.

С приближением во-
енного конфликта между 
Австро-Венгерской и Рос-
сийской империями угро-
за репрессий в отношении 
старорусинских деятелей 
Буковины становилась все 
более ощутимой. И они 
не заставили себя долго 
ждать. 

В день объявления Гер-
манией войны России, 1 ав-
густа 1914 г., о. К. Богатыр-
ца и его единомышленни-
ков арестовали по приказу 
директора черновицкой 
полиции К. Тарангула фон 
Валеуца. Сначала он нахо-
дился в тюрьме в Чернов-
цах. Через несколько дней 

Предвыборная листовка 1911 г. Печатается 
по:  Добржанський О. Національний рух українців 
Буковини другої половини ХІХ – початку ХХ ст. 
Чернівці, 1999.



11Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

была арестована жена о. Кассиана Стефанида. Как неблагонадеж-
ную ее отправили в лагерь Телергоф (Штирия), где она пребыва-
ла до конца войны. А Кассиан Богатырец сначала был вывезен в 
концлагерь Санкт Марьям (Верхняя Австрия), а позднее отправлен 
в гарнизонную тюрьму в Вене для следствия по делу о государст-
венной измене. Следствие продолжалось до апреля 1916 г. Второй 
венский политический процесс, на котором в качестве обвиняемых 
проходили К. Богатырец и другие подследственные, шел без пере-
рыва с 14 сентября 1916 г. по 17 февраля 1917 г. Представ перед 
дивизионным судом краевой обороны в Вене, д-р К. Богатырец сме-
ло выступил в своей защитной речи в защиту прав православной 
церкви в Австрии и православного вероисповедания вообще, ко-
торое военный прокурор называл в обвинительном акте не иначе 
как «шизмой». Именно распространение православия, наряду с го-
сударственной изменой вменялись ему в вину на Венском процессе.

Публицист и историк Р. Мирович, опираясь на составленный Бога-
тырцом текст защитной речи, приводит наиболее интересные цита-
ты из его выступления перед судом: 

«- Нас обвиняют, – сказал д-р Богатырец, – в пропаганде «шизмы». 
Так называет обвинительный акт нашу православную, признанную 
австрийскими законами церковь. Наш обвинительный акт будет для 
будущих поколений историческим документом, как австрийские 
государственные власти относились к православной, ими же при-
знанной церкви…

– Наши власти не церемонятся, когда говорят о нашей православ-
ной церкви и называют ее «шизматической», невзирая на то, что 
эта церковь признана законом. Это имело место во всех процес-
сах. Это повторяется и в нашем процессе, и я как член и священник 
православной церкви заявляю решительный протест против такого 
ненавистного и обидного официального отношения к православ-
ной церкви как со стороны властей, так и со стороны прокурора, и 
прошу для вечной памяти зафиксировать в протоколе следующее: 
«Ввиду того, что православная церковь принадлежит к законно при-
знанным в Австрии церквям, я, ссылаясь на 15 статью Основного 
государственного закона от 1867 г. и на межконфессиональный за-
кон 1868 г., как тоже на распоряжение Галицкой краевой губернии 
1792 г., которым запрещено называть нашу православную церковь 
«шизматической», ссылаясь, наконец, на мнение Министерства куль-
тов от 6.05.1915 г., находящееся в делах нашего процесса, заявляю 
торжественный и решительный протест против называния право-
славной церкви «шизматической».



12 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

– В делах нашего процесса, – продолжает д-р Богатырец, – 
встречается путаница относительно православной церкви. По мне-
нию галицкого наместничества, православная церковь в Австрии не 
признана, поскольку эта церковь тождественна с российской госу-
дарственной церковью, в другом же месте опять сказано, что эта 
церковь отличается от Русской православной церкви. Министерство 
культов на запрос следственного судьи для Гайта ответило, что Рус-
ская православная церковь такая же, как православная церковь в 
Австрии, а российский царь не глава церкви, а ее защитник, как и у 
нас в Австрии, где император имеет даже больше прав в православ-
ной церкви, чем российский царь. Ввиду того и того, что обвинитель-
ный акт считает переход на православное вероисповедание просто 
государственной изменой, я постараюсь представить дело в под
линном свете и доказать необоснованность обвинительного акта».

Далее обвиняемый привел исторические факты, на основании 
которых доказал, что «до последнего Вселенского собора все до-
гмы, учение и вообще устройство были общие для всей христи-
анской церкви. Со временем, однако, начались расхождения меж
ду Востоком и Западом, и римский епископ (папа) присвоил себе 
авторитативную власть, причем не постеснялся даже опереться на 
фальсифицированные так называемые «Псевдоисидоровские де-
креталии», пытался подчинить себе всю христианскую церковь, и 
таким образом пришло к окончательному расколу в 1054 г. Римские 
латиняне утверждают, что православная церковь откололась от рим-
ской, и называют ее обидчиво «шизмою», в то время как в самом 
деле православная церковь осталась такой, какой была первичная 
церковь Христова, без нововведений отколовшегося Запада. Следо-
вательно, характер «шизмы» имеет римско-католическая церковь и 
никоем образом не православная.

Латинянам удавалось иногда перетянуть на свою сторону часть 
православных в виде унии, как это имело, например, место в шля-
хетской Польше в 1596 г., когда польская шляхта с иезуитами на-
сильственно перевела часть православного народа в унию. Однако 
народ этот оставался в своих сердцах православным и при благо-
приятствующих обстоятельствах возвращался к вере отцов, и в этом 
естественном явлении прокуроры видят государственную измену, и 
австрийские власти устраивают фальшивые процессы».

 «Относительно обвинения в православии – «шизме» – могу толь-
ко сказать следующее: пусть гонители церкви помнят, что и раньше 
бывали государства, которые преследовали веру, но по ним уже и 
след простыл, и сейчас только история упоминает о них как о гони-
телях, погубивших бесчисленное число мучеников за веру и цер-



13Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

ковь. А церковь и до сегодня выполняет свою высокую просвети-
тельную задачу».

Логически продуманная и обоснованная историческими, бо-
гословскими и юридическими аргументами защитная речь д-ра               
К. Богатырца произвела впечатление на членов военного трибу-
нала, который отметил в обосновании обвинительного приговора: 
«Обвиняемый д-р Богатырец – это просто могущественная, импони-
рующая личность, которая всесторонним образованием, решитель-
ным спокойным выступлением может заставить прислушиваться к 
нему. Когда он говорит, его слова – не пустые фразы...» 23

Трибунал приговорил о. Кассиана вместе с 16 другими общест-
венными деятелями Галиции и Буковины к смертной казни через 
повешение. Но обвиняемые подали аппеляцию, и дело приняло за-
тяжной характер. Вскоре по амнистии императора Карла І К. Бога-
тырца освободили из тюрьмы и отправили в Грац. Возвратившись на 
Буковину, он занял прежнее место на приходе в Веренчанке. Надо 
сказать, что Австро-Венгерская империя к тому времени распалась 
и Буковина вошла в состав Румынского королевства, аннексировав-
шего эту территорию в ноябре 1918 г.24

В 1919 г. К. Богатырец стал настоятелем парафии в с. Веренчанка. 
В 1925 г. его избрали депутатом Епархиального собрания вместе со 
священником-украинцем Петром Катеринюком. Остальные 58 де-
легатов были румынами. Он принимал активное участие в работе 
бюджетной комиссии. В 1929 г. был возведен в сан протопресвите-
ра.

В 1930 г. К. Богатырца перевели на парафию в Кицмань, одно-
временно назначив благочинным Днестрянского протоиерейства. В 
1931 г. был возведен в архипресвитеры-ставрофоры25. В Кицмане 
он служил до 1940 г. Как авторитетный священник он не раз изби-
рался депутатом Епархиального собрания, был председателем и ре-
ферентом бюджетной комиссии. Отстаивал права украинцев в Буко-
винской митрополии, в том числе право на преподавание в школе 
религии на родном языке. В 1937 г. как благочинный Днестрянского 
округа о. Кассиан сопровождал митрополита Виссариона (Пую) во 
время канонической визитации надднестрянских сел. При этом он 
попросил разрешения на издание для украинцев-русинов славян-
ского молитвослова. Митрополит дал устное согласие, но консисто-
рия этого не позволила26. 

После присоединения к митрополии Буковины и Хотина Мараму-
решской епархии архипресвитер К. Богатырец по поручению вла-
дыки Виссариона ездил туда с миссионерскими проповедями27.

Летом 1940 г., когда в северной части Буковины после ее присое-
динения к СССР была установлена советская власть, 112 православ-



14 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

ных священников, в основном румыны, вместе с митрополичьей 
консисторией эвакуировались в Румынию, а 132 священника оста-
лись в своих приходах. Позднее 109 из них, в основном украинцы, а 
также несколько румын, не успевших выехать в Румынию, восполь-
зовались немецкой переселенческой акцией28. Покинул СССР из-за 
негативного отношения советской власти к церкви и архипресвитер 
К. Богатырец. Вместе с женой Стефанидой, сыном Николаем и доче-
рью Надеждой ему удалось выехать в Германию, где из-за болезни 
он задержался на шесть месяцев в монастыре Лейбус в Силезии. От-
туда, благодаря румынской комиссии, о. Кассиан вместе с супругой 
перебрался в Румынию. Там он некоторое время служил священни-
ком в Монтэору29. 

После занятия румынскими войсками северной части Буковины в 
июле 1941 г. и возобновления на этой территории деятельности Бу-
ковинской митрополии К. Богатырец, как и большинство священни-
ков, вернулся в Черновцы30. Буковинский митрополит Тит (Симедря) 
определил его духовником в Свято-Введенский женский монастырь 
в Черновцах (с жалованием 10 000 леев)31.

Когда в марте 1944 г. северная часть Буковины снова стала совет-
ской, большинство представителей буковинского духовенства вме-
сте с митрополитом Титом эвакуировалось в Румынию, но архипрес-
витер К. Богатырец и около 20 священников остались и продолжали 
служить на парафиях явочным порядком, полагаясь на те позитив-
ные изменения в сфере государственно-церковных отношений в 
СССР, которые произошли во время войны. Как старший по рангу 
клирик он взял на себя временное руководство епархией в Чернов-
цах. В июле 1944 г. он передал управление Черновицкой епархией 
делегату митрополита Киевского и экзарха Украины Иоанна (Соко-
лова) протоиерею Евфимию Ковернинскому, который возглавил ее 
как епархиальный благочинный (а с февраля 1945 г. – как епископ 
Черновицкий и Буковинский под именем Феодосий)32. 1 августа 
1944 г. архипресвитер К. Богатырец подал прошение в Черновицкое 
епархиальное управление о принятии его вместе с приходом в ка-
ноническое общение с Русской православной церковью. Из-за не-
хватки священников К. Богатырец одновременно служил духовни-
ком в Свято-Введенском женском монастыре и исполнял функции 
настоятеля церкви Св. Николая и клирика кафедрального собора33.

30 августа 1944 г. о. Кассиан овдовел – умерла его супруга Сте-
фанида34. 31 августа она была похоронена в семейном склепе на 
Черновицком городском кладбище (квартал № 6). 

В 1945 г. архипресвитер К. Богатырец написал по поручению епи-
скопа Черновицкого и Буковинского Феодосия (Ковернинского) для 



15Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

передставления в Св. Синод РПЦ «Краткую историю Буковинской 
епархии»35. Кроме того, он составил исторические справки о старо-
обрядцах, баптистах, адвентистах, а также о строительстве резиден-
ции буковинских митрополитов по запросу советских властей через 
Черновицкую епархию и по просьбе дирекции Краеведческого му-
зея в Черновцах36. 

В 1946 г. архипресвитер-ставрофор К. Богатырец был награжден 
митрой37. В том же году от советского правительства за патриотиче-
скую деятельность во время войны получил медаль «За доблестный 
труд в Великой Отечественной войне 1941-1945 гг.»38. 

В мае 1947 г., продолжая работу над обширной «Историей Бу-
ковинской епархии», о. Кассиан обратился к епископу Черновиц-
кому и Буковинскому Феодосию с просьбой посодействовать ему 
в отыскании в архиве Киевской митрополии недостающих для ра-
боты материалов, касающихся управления Буковинской епархией 
в 1914, 1940 и 1944-1945 гг. В начале июня владыка распорядился 
запросить в архиве Киевской консистории его документы о хирото-
нии в епископа Черновицкого и Буковинского39.

В конце 1947 г. епископ Феодосий, назначенный на кафедру епи-
скопа Кировоградского и Николаевского, рекомендовал патриар-
шему экзарху Украины митрополиту Киевскому и Галицкому Иоанну 
в качестве своего преемника на Черновицкую епископскую кафедру 
кандидатуру архипресвитера К. Богатырца и отзывался о нем как о 
высокообразованном, добром, заслуженном и авторитетном пас-
тыре, украинце-русофиле по своим взглядам, который как местный 
уроженец хорошо ориентировался во всех проявлениях религиоз-
ной жизни Буковины и знал местные языки (украинский, русский и 
румынский)40. Однако владыкой о. Кассиана так и не поставили, по-
скольку в патриархии больше всего ценились церковная дисципли-

на и послуша-
ние, а не личная 
позиция и уче-
ные аргумен-
ты. К тому же в 
1946–1947 гг. 
о. Кассиан имел 
неосторожность 
затеять с патри-
архией затяж-
ную переписку, 
в которой тре-
бовал оставить О. Кассиан (в центре) в середине 50-х гг. XX в.



16 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

ему заслуженный еще в Румынской православной церкви сан ар-
хипресвитера, в коем он вступил в каноническое общение с Рус-
ской православной церковью в августе 1944 г. Ответ патриархии 
об отсутствии такого сана в Русской церкви и распоряжение впредь 
именоваться протоиереем К. Богатырец расценил как принижение 
и унижение его заслуг41.

В 1954 г. Богатырец был восстановлен в правах гражданина СССР 
и получил паспорт42.

В 1955 г. из-за тяжелой болезни о. Кассиан вышел на пенсию, од-
нако определенных ему пенсионным комитетом 300 рублей в месяц 
едва хватало на жизнь и оплату квартиры (по ул. Квитки-Основьянен-
ко, 21)43. Будучи больным и находясь в бедственном материальном 
положении (его дом по ул. Газеты Правда,19 был национализирован 
еще в 1949 г., имущества, кроме большой научной библиотеки и 
денежных накоплений, не было, дополнительных пособий также не 
получал, а сын и дочь  пребывали за границей), К. Богатырец обра-
тился в консисторию с прошением об увеличении пенсии44. Прини-
мая во внимание его «высокие заслуги перед церковью и русским 
народом во времена Австрии», а также научно-исследовательскую 
работу, в марте того же года епископ Черновицкий и Буковинский 
Евмений (Хорольский) выхлопотал в пенсионном комитете Москов-
ской патриархии для протоиерея К. Богатырца персональную науч-
ную пенсию в размене 2000 рублей в месяц, которая была опреде-
лена пенсионным комитетом для выплаты с 1 апреля 1955 г.45

В последние годы жизни о. Кассиан занимался научной деятель-
ностью – работал над историей Черновицкой епархии. Упокоился 
митрофорный протоиерей К. Богатырец 26 июля 1960 г.46 Похороны 
состоялись 28 июля при огромном стечении духовенства и верую-
щего народа47. Погребен в семейном склепе на Черновицком го-
родском кладбище (ул. Зеленая, квартал 6).

После смерти о. Кассиана Богатырца неопубликованная «История 
Буковинской епархии» хранилась в семье его племянника. Машино-
писную копию этого труда для публикации любезно предоставила 
жена племянника о. Кассиана – Евгения Васильевна Горжу.

Переходя к общей характеристике работы и анализу ее содержа-
ния, нужно отметить, что собственно историю Буковинской право-
славной епархии автор предваряет описанием исторических собы-
тий на территории края. В этой первой части труда исследователь, 
исходя из имевшихся у него источников и состояния современной 
ему историографии, рассказывает о заселении края задолго до на-
шей эры. Далее он останавливается на происхождении названия 
«Буковина». Давая в целом верную его трактовку и отмечая, что 



17Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

«распространение этого названия на весь край, названный сегодня 
Буковиной, вошло только со времени присоединения его к Австрий-
ской империи», К. Богатырец, однако, говорит, что оно впервые 
документально зафиксировано в грамоте молдавского господаря 
Романа І в 1392 г. Но это утверждение ошибочно, поскольку в упо-
мянутой грамоте речь идет о «буковине» в цинуте Ботошань (ныне 
община Вырфу Кымпулуй), и к исторической Буковине она отноше-
ния не имеет48. Первое документальное упоминание о «больших 
лесах, которые называются Буковиной», встречается в Любовель-
ском мирном договоре от 15 марта 1412 г. между королем Венгрии 
Сигизмундом І Люксембургским и польским королем Владиславом 
Ягелло49. 

Вначале автор дал краткую характеристику различным племенам 
и народам, жившим на территории исторической Буковины до по-
явления там славян. Среди них он упомянул скифов, сарматов, гетов, 
даков, вестготов, гуннов, гепидов, аваров. Далее исследователь оста-
новился на появлении в крае славянского населения и пребывании 
этой территории под властью киевских и галицких князей.

Затем К. Богатырец описал процесс поселения в крае волохов из 
Марамуреша, образования Молдавского государства и основания 
католического епископства в Сирете. Значительное место в рабо-
те автор уделил освещению конфликта между Молдавией и кон-
стантинопольским патриархом из-за определения Иосифа (Мушата) 
молдавским владыкой и процессу урегулирования церковных от-
ношений между Сучавой и Константинополем при воеводе Алек-
сандре Добром. Рассказывает он и об обстоятельствах перенесения 
из Белгорода в Сучаву мощей св. вмч. Иоанна Нового, приводя при 
этом цитаты из «Жития» святого, составленного Григорием Цамбла-
ком.

Далее исследователь делает общий обзор Черновицко-Буковин-
ской православной епархии.

Вторая часть труда посвящена вопросу основания Буковинской 
епархии, история которой началась с Рэдэуцкого епископства. Автор 
рассмотрел исторические обстоятельства и вопросы датировки от-
крытия епископской кафедры в г. Рэдэуць на юге Буковины.

После этого К. Богатырец сделал экскурс в историю христиани-
зации населения на территории Буковинской епархии, указывая на 
давние корни этого явления в крае.

Далее автор переходит к истории Рэдэуцкой епархии от ее осно-
вания до присоединения Буковины к Австрии (1472-1775). Опира-
ясь в основном на работу Д. Дана «Хроника Рэдэуцкого епископст-
ва», исследователь приводит хронологический перечень рэдэуцких 



18 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

владык с краткими биографическими данными и годами их архие-
рейского служения на кафедре в Рэдэуць.

По сравнению с предыдущей главой более насыщена фактиче-
ским материалом третья часть работы, посвященная истории Буко-
винской епархии во время австрийского правления (1775-1918). В 
ней автор сосредоточил внимание на вопросах установления гра-
ниц, изменения церковной юрисдикции бывшей Рэдэуцкой епар-
хии и переименования ее в Буковинскую, рассмотрел обстоятель-
ства ликвидации большинства монастырей и основания Буковин-
ского православного религиозного фонда, рассказал о норматив-
ном упорядочении православной церкви на Буковине, духовном 
образовании. Отдельно остановился на деятельности буковинских 
архиереев, церковном строительстве (в частности на постройке ка-
федрального собора Св. Духа и резиденции буковинских владык), 
национальной борьбе в церкви между румынами и русинами, го-
нениях на русофилов со стороны австрийских властей. Много вни-
мания уделил церковно-религиозной жизни в крае в годы Первой 
мировой войны, описывая репрессии австрийских властей против 
православного духовенства за симпатии к России. Он представил 
информацию и о собственном пребывании под следствием в Вене 
во время второго политического процесса (14 сентября 1916 – 17 
февраля 1917 г.). Кроме того, остановился на событиях 1918 г. на 
Буковине, в частности на обстоятельствах включения края в состав 
Румынского королевства. Сведения об управлении Буковинской ми-
трополией протоиереем Ф. Титовым – профессором Киевской ду-
ховной академии, назначенным в августе 1916 г. представителем 
протопресвитера военного и морского духовенства в генерал-гу-
бернаторстве областей Австро-Венгрии, занятых русской армией во 
время войны, о. Г. Шавельского, в работе отсутствуют. Это указыва-
ет на то, что материалов, запрошенных через епископа Феодосия в 
мае 1947 г. из архива Киевской консистории50, о. Кассиан для рабо-
ты над «Историей Буковинской епархии» так и не получил.

Поэтому, коротко рассказав о восстановлении румынами на ми-
рополичьей кафедре в Черновцах отправленного австрийцами в 
отставку митрополита Владимира, К. Богатырец переходит к осве-
щению румынского периода в истории Буковинской епархии. Он 
останавливается на описании внутренней жизни церкви, деятель-
ности буковинских митрополитов, приводит тексты нормативных 
актов, которыми руководствовалась церковь в румынский период, 
акцентирует внимание на тех трудностях, которые переживали тог-
да украинские священники вследствие давления на них со сторо-
ны румынских светских и церковных властей. Говорит о контактах 



19Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

митрополита Буковинского Виссариона с липованами, о возобнов-
лении Марамурешского епископства, включенного как суфрагия в 
состав Буковинской митрополии, а также о борьбе с сектантством.

В контексте церковно-религиозной жизни Буковинской епархии     
К. Богатырец приводит также факты собственного участия в церков-
ной жизни края. Например, описывает свою деятельность по отста-
иванию прав украинцев в Епархиальном совете.

Особо автор остановился на обстоятельствах отставки митропо-
лита Виссариона и назначения в мае 1940 г. местоблюстителем Чер-
новицкой кафедры романского епископа Лукиана (Тритяну), а также 
последующего назначения 13 июня 1940 г. буковинским митропо-
литом бывшего епископа Хотинского Тита (Симедря).

О епископе Дамаскине (Малюте), который прибыл в Черновцы 
для налаживания церковной жизни после установления советской 

По
хо

ро
ны

 о
. К

ас
си

ан
а Б

ог
ат

ыр
ца

 
в Ч

ер
но

вц
ах

.



20 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

власти в июне 1940 г., К. Богатырец не упоминает, говоря лишь о 
том, что из-за военного положения инвестиция митрополита Буко-
винского Тита последовала только 13 марта 1941 г., а инсталляция 
(настолование) состоялась 25 марта 1941 г. в Сучаве, а не в Чернов-
цах, так как Северная Буковина была занята советскими войсками. 
Отсутствие данных о событиях лета 1940 – весны 1941 г., поизо-
шедших в церковной жизни северной части Буковины, опять-таки 
свидетельствуют о том, что и о епископе Черновицком Дамаскине 
запрошенную в мае 1947 г.51 через владыку Феодосия необходи-
мую для работы информацию из Киевской консистории он также 
не получил.

Остановившись на описании восстановления церковной жиз-
ни в Северной Буковине при митрополите Тите, который прибыл в 
Черновцы 25 июля 1941 г., К. Богатырец доводит повествование об 
архиерейском служении этого владыки до 1943 г. Далее он дает ха-
рактеристику ряда религиозных общин, которые проживали на тер-
ритории Буковинской епархии. В частности, он довольно подробно 
рассмотрел такие деноминации, как липоване-старообрядцы, римо-
католики, армяно-католики, греко-католики (униаты), протестанты, 
иудеи, а также адвентисты, баптисты, пятидесятники. Заканчивается 
труд анализом причин перехода православных буковинцев в раз-
личные секты.

Очевидно, работа была не завершена, поскольку в описании 
содержания труда декларировалась также глава, посвященная со-
ветскому периоду истории Черновицко-Буковинской епархии. По-
видимому, К. Богатырец так и не успел ее написать, но материалы 
собирал. Об этом свидетельствует уже упомянутый запрос епископу 
Черновицкому Феодосию от 30 мая 1947 г. с просьбой предоставить 
ему для работы из Киевской консистории такие материалы, как: «3) 
грамота, которой Румынская патриархия отказалась от юрисдикции 
над православной церковью на территории Черновицкой области; 
4) грамота учреждения Черновицко-Буковинской епархии в Черно-
вицкой области; 5) грамота наречения Вашего преосвященства; 6) 
грамота рукоположения Вашего в епископы; 7) протокол Вашей ин-
сталляции на престол черновицко-буковинского епископа»52.

И все же основная часть труда, хотя и в черновом варианте, к 
1960 г. была написана. Частично работа страдает компилятивно-
стью, но отдельные ее части носят исследовательский характер, в 
них использованы оригинальные документы, приведены авторские 
суждения и оценки, порой субъективные, но интересные. Ряд при-
веденных в труде данных, основанных на личных воспоминаниях о 
событиях конца ХIX – первой половины ХХ в., не только восстанав-



21Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

ливает картину церковно-религиозной и общественно-политиче-
ской жизни Буковинской Руси, но и может служить источником для 
восполнения пробелов в биографии самого автора работы, а также 
дает возможность определить его вклад в историю православной 
церкви Буковины, служению которой он посвятил всю свою жизнь.

Кр
ес

т н
а 

мо
ги

ле
 о

. К
ас

си
ан

а 
Бо

га
ты

рц
а, 

по
ст

ав
ле

нн
ый

 и
 о

св
ящ

ен
ны

й 
в 

де
ка

бр
е 

20
12

 г. 
Че

рн
ов

иц
ко

-Б
ук

ов
ин

ск
ой

 
еп

ар
хи

ей
 У

кр
аи

нс
ко

й 
пр

ав
ос

ла
вн

ой
 ц

ер
кв

и 
М

ос
ко

вс
ко

го
 п

ат
ри

ар
ха

та
. И

ни
ци

ат
ор

ом
 с

оо
ру

же
ни

я 
кр

ес
та

 в
ыс

ту
пи

ла
 

Об
ще

ст
ве

нн
ая

 ас
со

ци
ац

ия
 «Р

ус
ь»

 (г
. К

иш
ин

ев
)..



22 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

ЛИТЕРАТУРА

1. Wickenhauser F. A. Molda oder Beiträge zur Geschichte der Moldau und 
Bukowina. Bd. 4. Geschichte des Bistum Radautz und des Kloster Groß-Skit, 
Bd.1. Czernowitz, 1890; Kaindl R. F. Geschichte der Bukowina von den ältesten 
Zeiten bis zur Gegenwart. Czernowitz, 1904; Onciul I. de. Fondul religionariu 
gr.-or. al Bucovinei. Substratul, formarea, desvoltarea şi starea lui de faţa. 
Reproducere separata de’n Candela 1889-1891. Cernăuţi, 1891; German L. 
Problema istorică bisericei din Bucovina. Bucureşti, 1914; Dan D. Cronica 
episcopiei Rădăuţi cu apendice de documente slavone originale şi mai multe 
ilustratiuni. Viena, 1912; Dan D. Rolul preoţimei Bucovinene în menţinerea 
Românismului de la robirea (1775) – la desvobirea Bucovinei (15/XI-1918). 
Un adaos la istoria bisericii române. Cernăuţi, 1925; Nistor I. Istoria bisericii 
din Bukowina şi a rostului ei national-cultural în viaţă românilor bucovineni. 
Bucureşti, 1916; Голубинский Е. Краткий очерк истории православных цер-
квей: Болгарской, Сербской и Румынской, или Молдо-Валашской. M., 1871; 
Мордвинов В. Православная церковь в Буковине. СПб., 1874; Арсений, eпи-
скоп Псковский. Исследования и монографии по истории Молдавской цер-
кви. СПб., 1904.

2. Daszkiewicz S. Die Lage der gr.-or. Ruthenen in der Bukowiner Erzdiocese. 
Zugleich Antwort auf die "Apologien" des Bukowinaer gr.-or. Mitropoliten 
Silvestru Morariu-Andriewicz. Czernowitz, 1891; Воробкевич Э. Е. Радовец-
кое православное епископство и его церковь. Историко-археологическая 
студия // Candela. Foaie bisericeasca-literara. Anul 1897. Cernăuţi, 1897.                    
Pp. 251-259; Piguliak H. Die Kirchenfrage in der Bukowina. Czernowitz, 1914; 
Ткачук І. Церковно-релігійне життя // Буковина – її минуле і сучасне/ під 
ред. Д. Квітковського, Т. Бриндзана, А. Жуковського. Париж-Філядельфія-
Дітройт, 1956, С. 725-757.

3. Поточний архів Чернівецько-Буковинської єпархії УПЦ. Архівна спра-
ва митрофорного протоієрея Кассіяна Дмитровича Богатирця (1868-1960). 
Арк. 2. Зв. 6, 9.

4. В 1903 г. это село вошло в состав вновь образованного Вашковского 
уезда (позднее Вашковского района); ныне с. Ясены Сторожинецкого рай-
она Черновицкой области.

5. Documente bucovinene / Teodor Bălan. Bucureşţi, 1942. Vol. VI. P.p 82, 83.
6. Молдавия в эпоху феодализма: переписи населения Молдавии в 

1772–1773 и 1774 гг. Кишинев, 1975. Т. VІІ. Ч. 1. С. 444.
7. Поточний архів Чернівецько-Буковинської єпархії УПЦ. Архівна спра-

ва митрофорного протоієрея Кассіяна Дмитровича Богатирця (1868-1960). 
Арк. 9.

8. Там само. Арк. 2 зв.
9. Мирович Р. Апологет православия перед австрийским военным судом. 

К 100-летию со дня рождения митрофорного протоиерея д-ра Кассиана 
Дмитриевича Богатырца (1868 - 1968) // Русин. Международный историче-
ский журнал. Кишинев, 2009. № 1 (15). С. 91.

10. Wurzer R., prof. Zur Geschichte des k.k. 1. Staatsgymnasiuma in 



23Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Czernowitz. Czernowitz, 1908. S. 30.
11. Поточний архів Чернівецько-Буковинської єпархії УПЦ. Архівна 

справа митрофорного протоієрея Кассіяна Дмитровича Богатирця (1868-
1960). Арк. 2 зв.

12. Там само. Арк. 4-4 зв.
13. Яремчук С. Життєвий шлях православного священика Кассіана Бога-

тирця // Питання історії України. Збірник наукових статей. Чернівці, 2003. 
Т. 6. С. 275.

14. Поточний архів Чернівецько-Буковинської єпархії УПЦ. Архівна 
справа митрофорного протоієрея Кассіяна Дмитровича Богатирця (1868-
1960). Арк. 3, 5, 6.

15. Там само. Арк. 9.
16. Там само. Арк. 6, 9
17. Мирович Р.  Апологет православия перед австрийским военным су-

дом...  С. 91.
18. Яремчук С. Життєвий шлях православного священика Кассіана Бога-

тирця. С. 276; Добржанський О. Національний рух українців Буковини дру-
гої половини ХІХ – початку ХХ ст. Чернівці, 1999. С. 221.

19. Anuarul mitropoliei Bucovinei pe anul 1937. Cernăuţi, 1937. P. 105.
20. Яремчук С. Життєвий шлях православного священика Кассіана Бога-

тирця. С. 276; Добржанський О. Національний рух українців Буковини дру-
гої половини ХІХ – початку ХХ ст. С. 402; Поточний архів Чернівецько-Буко-
винської єпархії УПЦ. Архівна справа митрофорного протоієрея Кассіяна 
Дмитровича Богатирця (1868-1960). Арк. 6, 9.

21. Добржанський О. Національний рух українців Буковини другої поло-
вини ХІХ – початку ХХ ст. С. 400.

22. Там само.  С.403-405.
23. Мирович Р.  Апологет православия перед Австрийским военным су-

дом...  С. 92-94.
24. Яремчук С. Життєвий шлях православного священика Кассіана Бога-

тирця. С. 276.
25. Anuarul mitropoliei Bucovinei pe anul 1937. Cernăuți, 1937. P. 105; По-

точний архів Чернівецько-Буковинської єпархії УПЦ. Архівна справа мит-
рофорного протоієрея Кассіяна Дмитровича Богатирця (1868-1960). Арк. 5. 

26. Ткачук І. Церковно-релігійне життя. С. 747.
27. Там само.
28. Moraru P. Bucovina sub regimul Antonescu (1941-1944). P. II. Politica. 

Invațamînt. Cultura. Chișinau, 2007. P. 45-46; Ткачук І. Церковно-релігійне 
життя. С. 752.

29. Поточний архів Чернівецько-Буковинської єпархії УПЦ. Архівна 
справа митрофорного протоієрея Кассіяна Дмитровича Богатирця (1868-
1960). Арк. 6.

30. Там само.
31. Там само. Арк. 9, 35.
32. Яремчук С. Православна церква на Буковині у радянську добу (дер-

жавно-церковні взаємини). Чернівці, 2004. С. 38.
33. Поточний архів Чернівецько-Буковинської єпархії УПЦ. Архівна  



24 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

справа митрофорного протоієрея Кассіяна Дмитровича Богатирця (1868-
1960). Арк. 9, 10.

34. Там само. Арк. 2 зв.
35. Там само. Арк. 19, 30.
36. Там само. Арк. 28-29, 53.
37. Там само.  Арк. 6.
38. Там само. Арк. 12-12 зв.
39. Там само. Арк. 19-19 зв.
40. Там само.Арк. 7, 22.
41. Там само. Арк. 13, 14-18, 20-21.
42. Там само. Арк. 38.
43. Там само. Арк. 51.
44. Там само. Арк. 25, 51.
45. Там само. Арк. 42, 43, 44-44 зв., 52-52 зв., 53-53 зв.
46. Яремчук С. Життєвий шлях православного священика Кассіана Бога-

тирця. С. 280.
47. Мирович Р. Апологет православия перед Австрийским военным          

судом...  С . 94.
48. Mihaescu R. Bucovina și Basarabia: (pornind de la numele lor). Iaşi, 2000. 

P. 47.
49. Масан О.М. Буковина як об’єкт міжнародних відносин з давніх часів 

до 1774 р.  // Буковина в контексті європейських міжнародних відносин 
(з давніх часів до середини ХХ ст.) [Кол. моногр.] / В.М. Ботушанський,            
С.М. Гакман, Ю.І. Макар та ін. За заг. ред. В.М. Ботушанського. Чернівці, 2005. 
С.140-141; Mihaescu R. Bucovina şi Basarabia (pornind de numele lor). Iaşi, 
2000. P. 53.

50. Поточний архів Чернівецько-Буковинської єпархії УПЦ. Архівна  
справа митрофорного протоієрея Кассіяна Дмитровича Богатирця (1868-
1960). Арк. 19.

51. Там само. Арк. 19 зв.
52. Там само. Арк. 19 зв.

References 

1. Wickenhauser F. A. Molda oder Beiträge zur Geschichte der Moldau und 
Bukowina. Bd. 4. Geschichte des Bistum Radautz und des Kloster Groß-Skit, 
Bd.1, Czernowitz, 1890 [in German]; Kaindl R. F. Geschichte der Bukowina von 
den ältesten Zeiten bis zur Gegenwart, Czernowitz, 1904 [in German]; Onciul 
I. de. Fondul religionariu gr.-or. al Bucovinei. Substratul, formarea, desvoltarea 
şi starea lui de faţa. Reproducere separata de’n Candela 1889-1891, Cernăuţi, 
1891 [in Romanian]; German L. Problema istorică a bisericei din Bucovina, 
Bucureşti, 1914 [in Romanian]; Dan D. Cronica episcopiei Rădăuţi cu 
apendice de documente slavone originale şi mai multe ilustratiuni. Viena, 
1912 [in Romanian]; Dan D. Rolul preoţimei Bucovinene în menţinerea 
Românismului de la robirea (1775) – la desvobirea Bucovinei (15/XI-1918), 



25Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Un adaos la istoria bisericii române, Cernăuţi, 1925 [in Romanian]; Nistor 
I. Istoria bisericii din Bukowina şi a rostului ei national-cultural în viaţă 
românilor bucovineni, Bucureşti, 1916 [in Romanian];  Golubinskiy E. Kratkiy 
ocherk istorii pravoslavnykh tserkvey: Bolgarskoy, Serbskoy i Rumynskoy ili 
Moldo-Valashskoy [Short Essay on the History of the Orthodox Churches: the 
Bulgarian, Serbian, Rumanian and Moldo-Wallachian], M., 1871 [in Russian]; 
Mordvinov V. Pravoslavnaya tserkov’ v Bukovine [The Orthodox Church in 
Bukovina], SPb., 1874 [in Russian]; Arseniy, episkop Pskovskiіy. Issledovaniya 
i monografii po istorii Moldavskoy tserkvi [Research and Monographs about 
the History of the Moldavian Church], SPb., 1904 [in Russian].

2. Daszkiewicz S. Die Lage der gr.-or. Ruthenen in der Bukowiner Erzdiocese. 
Zugleich Antwort auf die "Apologien" des Bukowinaer gr.-or. Mitropoliten 
Silvestru Morariu-Andriewicz, Czernowitz, 1891; Vorobkevich E. E. Radovetskoe 
pravoslavnoe episkopstvo i ego tserkov’ [The Orthodox Bishopric of Radautz 
and Its Church], Istoriko-arkheologicheskaya studіya, Candela, Foaie 
bisericească-literară, anul 1897, Cernăuţi, 1897, pp. 251-259 [in Russian]; 
Piguliak H. Die Kirchenfrage in der Bukowina. Czernowitz, 1914 [in German]; 
Tkachuk І. Tserkovno-relіgіyne zhittya  [Church-Religious Life], Bukovina – її 
minule і suchasne, pіd red. D. Kvіtkovs’kogo, T. Brindzana, A. Zhukovs’kogo, 
Parizh-Fіlyadel’fіya-Dіtroyt, 1956, pp. 725-757 [in Ukrainian].

3. Potochniy arkhіv Chernіvets’ko-Bukovins’koї eparkhії UPTs. Arkhіvna 
sprava mitrofornogo protoіereya Kassіyana Dmitrovicha Bogatirtsya (1868-
1960) [The Archive of the Chernovtsy-Bukovinian Diocese of the UOC. The 
Archival Affairs of Mitred Archpriest Kassian Bohatyrets (1868-1960)], pp. 2 
t.o., 6, 9 [in Russian].

4. Advanced comment.
5. Documente bucovinene / Teodor Bălan, Bucureşţi, 1942, vol. VI, pp. 82, 83 

[in Romanian].
6. Moldaviya v epokhu feodalizma: perepisi naseleniya Moldavii v 1772–

1773 i 1774 gg. [Moldavia during the Epoch of Feudalism and the Census of 
the Population of Moldavia 1772-1773/74], Kishinev, 1975, t. VІІ, part 1, p. 444 
[in Russian].

7. Potochniy arkhіv Chernіvets’ko-Bukovins’koї eparkhії UPTs. Arkhіvna 
sprava mitrofornogo protoіereya Kassіyana Dmitrovicha Bogatirtsya (1868-
1960) [The Archive of the Chernovtsy-Bukovinian Diocese of the UOC. The 
Archival Affairs of Mitred Archpriest Kassian Bohatyrets (1868-1960)], p. 9 [in 
Russian].

8. Ibid., p. 2 t.o.
9. Mirovich R. Apologet pravoslaviya pered avstriyskim voennym sudom. 

K 100-letiyu so dnya rozhdeniya mitrofornogo protoiereya d-ra Kassiana 
Dmitrievicha Bogatyrtsa (1868 - 1968) [Apologist of Orthodoxy before the 
Austrian Military Court. On the 100th Birthday of Mitred Archpriest Dr. Kassian 
Dimitrievich Bohatyrets (1868-1968)], Rusin. Mezhdunarodnyy istoricheskiy 
zhurnal – Rusin. International Journal of History, 2009. Nr 1 (15), p. 91 [in 
Russian].

10. Wurzer R., prof. Zur Geschichte des k.k. 1. Staatsgymnasiuma in 
Czernowitz. Czernowitz, 1908, p. 30 [in German].

11. Potochniy arkhіv Chernіvets’ko-Bukovins’koї eparkhії UPTs. Arkhіvna 



26 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

sprava mitrofornogo protoіereya Kassіyana Dmitrovicha Bogatirtsya (1868-
1960) [The Archive of the Chernovtsy-Bukovinian Diocese of the UOC. The 
Archival Affairs of Mitred Archpriest Kassian Bohatyrets (1868-1960)], p. 2 t.o. 
[in Russian].

12. Ibid., pp. 4-4 t.o.
13. Yaremchuk S. Zhitteviy shlyakh pravoslavnogo svyashchenika Kassіana 

Bogatirtsya [The Path of Life of the Orthodox Priest Kassian Bohatyrets], 
Pitannya іstorії Ukraїni. Zbіrnik naukovikh statey, Chernіvtsі, 2003, t. 6, p. 275 
[in Ukrainian]. 

14. Potochniy arkhіv Chernіvets’ko-Bukovins’koї eparkhії UPTs. Arkhіvna 
sprava mitrofornogo protoіereya Kassіyana Dmitrovicha Bogatirtsya (1868-
1960) [The Archive of the Chernovtsy-Bukovinian Diocese of the UOC. The 
Archival Affairs of Mitred Archpriest Kassian Bohatyrets (1868-1960)], pp. 3, 
5, 6 [in Russian].

15. Ibid., p. 9.
16. Ibid., pp. 6, 9
17. Mirovich R. Apologet pravoslaviya pered Avstriyskim voennym sudom. 

K 100-letiyu so dnya rozhdeniya mitrofornogo protoiereya d-ra Kassiana 
Dmitrievicha Bogatyrtsa (1868-1968) [Apologist of Orthodoxy before the 
Austrian Military Court. On the 100th Birthday of Mitred Archpriest Dr. Kassian 
Dimitrievich Bohatyrets (1868-1968)], p. 91 [in Russian].

18. Yaremchuk S. Zhitteviy shlyakh pravoslavnogo svyashchenika Kassіana 
Bogatirtsya [The Path of Life of the Orthodox Priest Kassian Bohatyrets], p. 276 
[in Ukrainian]; Dobrzhans’kiy O. Natsіonal’niy rukh ukraїntsіv Bukovini drugoї 
polovini XIX – pochatku XX st. [The National Movement of the Ukrainians of 
Bukovina in the 2nd half of the 19th C. - beginning of the 20th C.], Chernіvtsі, 
1999, p. 221 [in Ukrainian].

19. Anuarul mitropoliei Bucovinei pe anul 1937, Cernăuţi, 1937, p. 105 [in 
Romanian].

20. Yaremchuk S. Zhitteviy shlyakh pravoslavnogo svyashchenika Kassіana 
Bogatirtsya [The Path of Life of the Orthodox Priest Kassian Bohatyrets], p. 276 
[in Ukrainian]; Dobrzhans’kiy O. Natsіonal’niy rukh ukraїntsіv Bukovini drugoї 
polovini XIX – pochatku XX st. [The National Movement of the Ukrainians 
of Bukovina in the 2nd half of the 19th C. - beginning of the 20th C.], p. 402 
[in Ukrainian]; Potochniy arkhіv Chernіvets’ko-Bukovins’koї eparkhії UPTs. 
Arkhіvna sprava mitrofornogo protoіereya Kassіyana Dmitrovicha Bogatirtsya 
(1868-1960) [The Archive of the Chernovtsy-Bukovinian Diocese of the UOC. 
The Archival Affairs of Mitred Archpriest Kassian Bohatyrets (1868-1960)], p. 
6, 9 [in Russian].

21. Dobrzhans’kiy O. Natsіonal’niy rukh ukraїntsіv Bukovini drugoї polovini 
XIX – pochatku XX st. [The National Movement of the Ukrainians of Bukovina 
in the 2nd half of the 19th C. - beginning of the 20th C.], p. 400 [in Ukrainian].

22. Ibid., pp. 403-405.
23. Mirovich R. Apologet pravoslaviya pered Avstriyskim voennym sudom. 

K 100-letiyu so dnya rozhdeniya mitrofornogo protoiereya d-ra Kassiana 
Dmitrievicha Bogatyrtsa (1868-1968) [Apologist of Orthodoxy before the 
Austrian Military Court. On the 100th Birthday of Mitred Archpriest Dr. Kassian 
Dimitrievich Bohatyrets (1868-1968)], p. 92-94 [in Russian].



27Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

24. Yaremchuk S. Zhitteviy shlyakh pravoslavnogo svyashchenika Kassіana 
Bogatirtsya [The Path of Life of the Orthodox Priest Kassian Bohatyrets], p. 
276 [in Ukrainian].

25. Anuarul mitropoliei Bucovinei pe anul 1937, Cernăuți, 1937,  p. 105 
[in Romanian]; Potochniy arkhіv Chernіvets’ko-Bukovins’koї eparkhії UPTs. 
Arkhіvna sprava mitrofornogo protoіereya Kassіyana Dmitrovicha Bogatirtsya 
(1868-1960), p. 5 [in Russian]. 

26. Tkachuk І. Tserkovno-relіgіyne zhittya [Church-Religious Life], p. 747 [in 
Ukrainian].

27. Ibid.
28. Moraru P. Bucovina sub regimul Antonescu (1941-1944). P. II. Politica. 

Invatamint. Cultura, Chișinau, 2007, pp. 45-46 [in Romanian]; Tkachuk І. 
Tserkovno-relіgіyne zhittya [Church-Religious Life], p. 752 [in Ukrainian]

29. Potochniy arkhіv Chernіvets’ko-Bukovins’koї eparkhії UPTs. Arkhіvna 
sprava mitrofornogo protoіereya Kassіyana Dmitrovicha Bogatirtsya (1868-
1960) [The Archive of the Chernovtsy-Bukovinian Diocese of the UOC. The 
Archival Affairs of Mitred Archpriest Kassian Bohatyrets (1868-1960)], p. 6 [in 
Russian]. 

30. Ibid. 
31. Ibid., pp. 9, 35.
32. Yaremchuk S. Pravoslavna Tserkva na Bukovinі u radyans’ku dobu 

(derzhavno-tserkovnі vzaemini)  [Orthodox Church in Bukovina in Soviet 
times (state-church relations0], Chernіvtsі, 2004, p. 38 [in Ukrainian].

33. Potochniy arkhіv Chernіvets’ko-Bukovins’koї eparkhії UPTs. Arkhіvna 
sprava mitrofornogo protoіereya Kassіyana Dmitrovicha Bogatirtsya (1868-
1960) [The Archive of the Chernovtsy-Bukovinian Diocese of the UOC. The 
Archival Affairs of Mitred Archpriest Kassian Bohatyrets (1868-1960], pp. 9, 
10 [in Russian]

34. Ibid., p. 2 t.o.
35. Ibid., pp. 19, 30.
36. Ibid., pp. 28-29, 53.
37. Ibid., p. 6.
38. Ibid., pp. 12-12 t.o.
39. Ibid., pp. 19-19 t.o.
40. Ibid., pp. 7, 22.
41. Ibid., pp. 13, 14-18, 20-21.
42. Ibid., p. 38.
43. Ibid., p. 51.
44. Ibid., pp. 25, 51.
45. Ibid., pp. 42, 43, 44-44 t.o., 52-52 t.o., 53-53 t.o.
46. Yaremchuk S. Zhitteviy shlyakh pravoslavnogo svyashchenika Kassіana 

Bogatirtsya [The Path of Life of the Orthodox Priest Kassian Bohatyrets], p. 
280 [in Ukrainian]

47. Mirovich R. Apologet pravoslaviya pered Avstriyskim voennym sudom. 
K 100-letiyu so dnya rozhdeniya mitrofornogo protoiereya d-ra Kassiana 
Dmitrievicha Bogatyrtsa (1868-1968) [Apologist of Orthodoxy before the 
Austrian Military Court. On the 100th Birthday of Mitred Archpriest Dr. Kassian 
Dimitrievich Bohatyrets (1868-1968)], p. 94 [in Russian]



28 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

48. Mihaescu R. Bucovina și Basarabia: (pornind de la numele lor), Iaşi, 
2000, p. 47 [in Romanian].

49. Masan O.M. Bukovina yak ob’ekt mіzhnarodnikh vіdnosin z davnіkh chasіv 
do 1774 r. [Bukovina as an Object of International Relations from Ancient 
Times to 1774], Bukovina v kontekstі evropeys’kikh mіzhnarodnikh vіdnosin 
(z davnіkh chasіv do seredini XX st.) [Kol. monogr.], V.M. Botushans’kiy, S.M. 
Gakman, Yu.І. Makar ta іn. Za zag. red. V.M. Botushans’kogo. Chernіvtsі, 2005, 
pp. 140-141; Mihaescu R. Bucovina şi Basarabia (pornind de numele lor). Iaşi, 
2000, p. 53 [in Ukrainian].

50. Potochniy arkhіv Chernіvets’ko-Bukovins’koї eparkhії UPTs. Arkhіvna 
sprava mitrofornogo protoіereya Kassіyana Dmitrovicha Bogatirtsya (1868-
1960) [The Archive of the Chernovtsy-Bukovinian Diocese of the UOC. The 
Archival Affairs of Mitred Archpriest Kassian Bohatyrets (1868-1960], p. 19 
[in Russian].

51. Ibid. p. 19 t.o.
52. Ibid. p. 19 t.o.

Чучко Михаил Константинович - доктор исторических наук, профессор, заведу-
ющий кафедрой этнологии, античной и средневековой истории Черновицкого наци-
онального университета им. Юрия Федьковича.

Chuchko Mykhaylo - Doctor of Historical Sciences, Professor, Head of the Department 
of Ethnology, Ancient and Medieval History of Yuriy Fedkovych Chernivtsi National 
University.

e-mail: mychailo_chuchko@rambler.ru

Суляк Сергей Георгиевич - кандидат исторических наук, доцент кафедры отече-
ственной истории Института истории и государственного управления Приднестров-
ского государственного университета им. Т.Г. Шевченко, главный редактор между-
народного исторического журнала «Русин», президент Общественной ассоциации 
«Русь» (Республика Молдова).

Sulyak Sergey - Candidate of Historical Sciences, Assosiate Professor of the 
Department of Domestic History of the Institute of History and State Managment of 
the Taras Shevchenko State University of Transnistria, Chief Editor of the International 
Historical Journal "Rusin", President of the Association "Rus’" (Republic of Moldova).

e-mail: sergei_suleak@rambler.ru



29Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

По благословению Высокопреосвященнейшего Мелетия, 
Архиепископа Черновицкого и Буковинского

Кассиан Богатырец 

История Буковинской 
епархии



30 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

УДК 94(477.85)+281.9
UDC
DOI: 10.17223/23451734/1/2

Кассиан Богатырец

История Буковинской епархии
Аннотация
Монография Кассиана Дмитриевича Богатырца (1868-1960), известного 

православного и общественно-политического деятеля Буковины - первый на 
Буковине опыт обобщающего исследования прошлого церковно-исторической 
жизни края, написанного коренным буковинцем-руснаком. До этого изучением 
истории Буковинской православной епархии занимались австрийские, румынские и 
отчасти российские исследователи. В украинской историографии данная тема была 
представлена фрагментарно.

В своей работе К. Богатырец   использовал научное наследие своих 
предшественников, обращался  к опубликованным и неопубликованным документам, 
материалам прессы, устным свидетельствам участников событий.

Работу по написанию истории Буковинской церкви он начал после Второй 
мировой войны. В 1945 г. архипресвитер К. Богатырец написал для синода Русской 
православной церкви «Краткую историю Буковинской епархии». Впоследствии он 
продолжил работу над обширной «Историей Буковинской епархии».

К сожалению, работа о. Кассиана не была завершена. Основная часть была написана 
в черновом варианте к 1960 г. 

Публикуемая работа состоит из 5 частей: «Краткий очерк исторических событий  на 
территории Буковинской православной епархии», «Основание Буковинской епархии, 
Буковинская епархия во время австрийского правления (1775–1918)», «Буковинская 
епархия во время румынского правления (1918-1940, 1941-1944)», «Иноверцы и 
сектанты на территории Буковины».

Приведенные в труде личные воспоминания автора восстанавливают картину 
церковно-религиозной и общественно-политической жизни Буковинской Руси и 
могут служить источником для восполнения пробелов в биографии самого автора 
работы, а также дают возможность определить его вклад в историю православной 
церкви Буковины, служению которой он посвятил всю свою жизнь.

Монография  к публикации подготовлена доктором исторических наук М.К. Чучко 
и кандидатом исторических наук С.Г. Суляком.

Стиль, орфография и пунктуация автора по возможности сохранены.
Ключевые слова: русины, руснаки, православие, православная церковь, Буко-

вина, Буковинская епархия, Молдавия, Австрия, Россия, Румыния, Первая мировая 
война, Кассиан Богатырец. 



31Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Kassian Bogatyrets

History of the Bukovinian Diocese
Abstract

The monograph of Kassian Dimitrievich Bogatyrets (1868-1960), the well-known 
Orthodox and social-political activist of Bukovina, was the first attempt of a general 
study of the past of the ecclesiastical-historical life of the land, written by a Bukovinian 
Rusnak. Prior to this, the study of the history of the Bukovinian Orthodox Diocese was 
done by Austrian, Rumanian and partly by Russian researchers. The given theme was 
presented fragmentally in Ukrainian historiography.

In his work, K. Bogatyrets utilized the scholarly legacy of his predecessors, referred 
to published and unpublished documents, material in the press and the oral witness of 
participants in the events.

He began writing the history of the Bukovinian Church after WWII. In 1945 Archpriest 
K. Bogatyrets  wrote "A Short History of the Bukovinian Diocese" for the Synod of the 
Russian Orthodox Church. Afterwards he continued to work on a broader «History of the 
Bukovinian Diocese».

Unfortunately Father Kassian’s work was not completed. The main part was written 
in manuscript form before 1960.

The published work is compiled of 5 sections: A short essay of historical events on the 
territory of the Bukovinian Orthodox Diocese, the founding of the Bukovinian Diocese, 
the Bukovinian Diocese under Austrian rule (1775-1917), under Rumanian rule (1918-
1940, 1941-1944), and other confessions and sectarians on the territory of Bukovina.

Personal recollections of the author presented in the work reconstruct the picture of 
the church-ecclesiastical and social-political life of Bukovinian Rus’, serve as a source 
to fill the gaps in the biography of the author himself and provide the opportunity of 
determining his contribution to the history of the Orthodox Church of Bukovina in which 
he served and dedicated his life.

The monograph was prepared for publication by M.K. Chuchko, Doctor of History and 
S.G. Sulyak, PhD in History.

The style, orthography and punctuation of the author was preserved when possible.
Keywords: Rusins, Rusnaks, Orthodoxy, Orthodox Church, Bukovina, Bukovinian 

Diocese, Moldavia, Austria, Russia, Rumania, WWI, Kassian Bogatyrets



32 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Часть первая
Краткий очерк исторических событий 

на территории Буковинской православной епархии

Православная епархия Буковины была, как это доказывают архе-
ологические раскопки, заселена задолго еще до нашей эры. Буко-
виной (Буковый лес) называлась территория, заросшая буковым ле-
сом, между реками Серетом и Прутом. Это название встречаем пер-
вый раз в грамоте воеводы Романа I в 1392 году*. Распространение 
этого названия на весь край, названный сегодня Буковиной, вошло в 
употребление только со времени присоединения его к Австрийской 
империи. Находки всякого рода каменных орудий свидетельствуют, 
что эта территория, Буковина, была заселена в древности, но трудно 
определить, какие это были эти народы.

Для лучшей ориентации читателей, прежде чем перейдем к исто-
рии Буковинской православной епархии, мы представим краткий 
очерк развития исторических событий на нашей территории; эти 
исторические события, как мы увидим, были не без влияния на раз-
витие нашей церковной истории.

Исторически уже проверенное время жили на территории нашей 
епархии народы финско-монгольского происхождения, пришедшие 
сюда около 1600 лет перед Христом из Азии. Их вытеснили скифы 
или сколоты. Первые исторические сведения о скифах дает грече-
ский историограф Геродот (умер около 425 г. до РХ). Путешествуя 
по Европе, Геродот посетил и местности между реками Днестром 
(Тирас) и Днепром (Борнстенес), которые он называет скифскими 
реками, упоминает в своих записках и наши реки - Прут (Пиретос) и 
Серет (Тиярантос).

Много народов переходило и оседало на нашей территории, их 
сменяли опять другие народы, оставляя о себе следы своего пребы-
вания в нашей стране.

В 513 году до РХ персидский король Дарий I предпринял про-
тив скифов, которые постоянно беспокоили его империю, военный 
поход с намерением завоевать Скифию. Во главе огромной армии 
перешел Дарий через Босфор в Европу, дошел до Дуная, построил 

* Это утверждение о. К. Богатырца ошибочно, поскольку в упомянутой грамоте речь идет о 
«буковине» в цинуте Ботошань (ныне община Вырфу Кымпулуй), и к исторической Буковине 
она отношения не имеет. Первое документальное упоминание о «больших лесах, которые 
называются Буковиной», встречается в Любовельском мирном договоре от 15 марта 1412 г. 
между королем Венгрии Сигизмундом І Люксембургским и польским королем Владиславом 
Ягелло.



33Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

на нем мост и двинулся на север к реке Прут. Скифы, узнав о такой 
огромной, грозной военной силе, боялись сойтись в бою с персами 
и бежали перед ними, забирая с собой все, что только могли взять, а 
что не могли взять - сжигали, оставляя за собой одну пустыню. Этим 
они и выиграли. Огромная персидская армия, не имея достаточно-
го продовольствия и не будучи в состоянии его раздобыть в Ски-
фии, попала прямо в безвыходное положение, и ввиду того Дарий 
был принужден возвращаться на родину. Как далеко зашел Дарий 
со своей армией, трудно точно установить, но почти все историки 
предполагают, что он дошел до реки Припяти. Об этом походе сви-
детельствует находка - клад, выкопанный в 1877 году в селе Михал-
кове возле города Мельница на Днестре. Клад очень драгоценный 
и представляет собой золотые сосуды персидского храма, очень 
искусно сделанные. Теперь он хранится в одном из музеев города 
Львова.

Во второй половине IV столетия сила скифов уже была сломлена, 
и территорию между Прутом и Днестром заняло фракийское племя 
гетов.

Во втором столетии перед Христом пришли в наш край сарматы и 
поселились в соседстве с гетами, с которыми они беспрестанно во-
евали. В середине I столетия перед Христом римские иcториографы 
пишут о заселении земли между Тиссой и Днестром даками, близки-
ми родственниками гетов, разделяющимися на несколько племен. 
Эти племена, враждующие между собой, помирил и соединил сме-
лый и энергичный дакийский князь Буребиста и основал на бывшей 
земле гетов могучую Дакийскую державу, которая, однако, скоро 
начала распадаться, но под конец столетия по Христе дакийcкому 
королю Дечебалу удалось опять соединить все враждующие между 
собой племена и создать большое Дакийское государство, которое 
распространялось на всю нашу Буковину, где между реками Сере-
том и Прутом проживало дакийское племя карпов, по которым, по 
мнению некоторых историков, названы наши горы Карпаты. Рус-
ские историки, как Григорий Купчанко, утверждают, что Карпаты по-
лучили свое название от славянского русского племени хорватов, 
переселившихся еще задолго до нашей эры в землю между реками 
Дунаем, Вислою, Бугом, Днестром и Прутом, где теперь Венгрия, Га-
личина и Буковина, а так как эта страна была гориста-горбата, на-
звали они ее горбатою - Карпаты, а себя - хорватами.

В 90 году Децебал победил римского императора Домициана и 
заставил его платить дакам довольно крупную дань. Только рим-
скому императору Ульпию Траяну удалось в двух трудных походах 
(101 до 102 и 105 до 106 гг.) победить Децебала и подчинить Дакию 



34 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

римскому государству как римскую провинцию. Границы этой про-
винции были: на севере - горы Карпаты и река Днестр (Тирас), на 
востоке - Прут (Пиретос) и Серет (Тиарантос), на западе - река Тис-
са (Тибискус). Как видно, к этой провинции принадлежали и наша 
Буковина, и часть Галичины. Эта провинция была редко заселена, 
Римское государство не придавало ей особенного значения, и по-
тому на Буковине не найдено никаких следов римской культуры. 
Между тем как в Семиградье - Ардяле найдено очень много таких 
следов, которые доказывают интенсивную римскую колонизацию в 
этой стране, считающейся колыбелью румынской нации.

В это время в Днепровской области была такая ситуация: на вос-
токе - от Днестра до Днепра - проживали западные готы (вестготы), 
между Днепром и Доном - восточные готы (остготы), между Доном и 
Волгой - гунны, а около Каспийского моря - авары.

Западные готы (вестготы) (250-376)
Западные готы прибыли в Дакию около 250 года, но только не-

сколько лет позднее успели ее завоевать. Затем произошли между 
готами и римлянами серьезные столкновения, которые продолжа-
лись нескольких лет, а окончательно император Аврелиан в 271 
году под нажимом готов был принужден отступить на правый берег 
Дуная и эвакуировать туда все официальные римские элементы, 
за которыми скоро последовали и неофициальные элементы, как 
купцы, предприниматели и др. Так, на правом берегу Дуная (Истер) 
император Аврелиан основал Дакию Аврелиану. Дакия, основанная 
императором Траяном, называлась Дакия Траяна.  Во время, когда 
западные готы господствовали в восточной части Дакии (их король 
Атапарих), господствовали в западной части Днестра восточные 
готы (король Эрманарих). Этот король основал между Днестром и 
Днепром большую Готскую державу.

Гунны (275-483)
Западные готы пребывали в Дакии до пришествия гуннов (мон-

гольское племя), которые ранее жили в Азийских степях, а когда им 
там стало тесно, они  в поисках земли пошли на Китай, но китайцы 
дали им резкий отпор, и они после этой неудачи бросились на Ев-
ропу. По дороге они подчинили себе гепидов, разгромили державу 
восточных готов, а в 375 году вторглись в Дакию. Западные готы не 
могли устоять перед сильным напором гуннов и бежали на Балкан-
ский полуостров; позднее бросились они и на Галлию, но, потерпев 
там в 451 году поражение, рассеялись по всей Европе, бросили и 
Дакию, а их остатки перешли в нынешнюю Россию.



35Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Гепиды (456-566)
После исчезновения гуннов восточные готы и гепиды, восстано-

вив свою политическую независимость, перешли на запад; восточ-
ные готы заселили Паннонию (край между Карпатами и Дунаем), а 
гепиды - Дакию.

Авары (576-796)
Аваров (монгольское племя) призвали в Дакию лонгобарды на 

помощь против гепидов. Авары осели в Дакии и основали там дер-
жаву, в которой они властвовали более 200 лет. Их державу уничто-
жил Карл Великий в 796 году.

Еще перед пришествием авар, особенно же во время авар, при-
шли на территорию Дакии славянские племена. Как узнаем из лето-
писи Нестора, проживали по Днестру угличи и тиверцы - наши пред-
ки. Особенно много их жило на Нижнем Днестре - до Нижнего Ду-
ная и на самом Черном море. Во время Аварского государства оба 
эти племени широко распространялись от устья Днестра до Карпат. 
Раскопки русских ученых нашли следы славянской керамики в селе 
Ленковцы возле Черновиц. В то же время переселились другие 
славянские племена на Северные Балканы. Некоторые румынские 
историки утверждают, будто бы угличей и тиверцев румынский на-
род совершенно ассимилировал уже в первых столетиях - так, что 
они утратили свой славянский характер, сделались настоящими 
румынскими. Но эти утверждения совсем не отвечают истинному 
положению дел. Ведь когда Нестор писал о существовании на тер-
ритории Дакии угличей и тиверцев, тогда румынского народа как 
нации еще не было; впрочем, известно, что император Аврелиан 
под нажимом западных готов был принужден эвакуировать Дакию 
Траяна и переселить латинские элементы на правый берег Дуная, 
основывая новую Дакию, прерывая таким образом все сношения 
между новой и старой Дакией. Все местные элементы, владеющие 
землей, - это наши предки угличи и тиверцы. Они остались на месте 
и ввиду того не могли быть романизированы, так как между нами 
румын еще не было.

Территория нашей епархии под владением Киевского княжества
Под конец IX столетия, в 889 году, наводнили наш край пече-

неги (тюркское племя), которые пребывали здесь до половины                     
ХI  столетия.  Печенеги вытеснили славян до склона Карпат. В то же 
время прибыли к нам и родственники печенегов - куманы, которых 
русские называли половцами, а византийцы - узами или уцами. Это 



36 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

последнее название перешло на ославяненных наследников уцов - 
наших гуцулов.

В 991 г. киевский князь Владимир Великий завоевал у поляков 
Червенские города (Червонная Русь), нынешнюю Галичину,  к кото-
рой принадлежала и территория нашей епархии, заселенная тогда 
славяно-русским племенем хорватов. К Киевскому княжеству при-
надлежали тогда Галичина, Буковина и Молдавия до самого Черно-
го моря, которое тогда носило имя Русское море. Относительно Чер-
вленых русских городов следует приметить, что к ним причисляются 
города Серет, Сочава, Роман, Хотин, Баня, Черн, Килия и др., из чего 
следует, что и в самом сердце позднейшей Молдавии проживали 
русские, раз это были русские города (Сочава, Роман, Серет, Баня).

Под властью Киевского княжества Червонная Русь (Галичина, Бу-
ковина и Молдавия) оставалась только до 1140 года, когда князь 
Владимир Володарович соединил все русские земли между Карпа-
тами и Днепром в одно государство со столицею Галич на Днест-
ре, где после княжил достопамятный и мудрый Ярослав Осмомысл 
(1152-1187), славу и могущество которого с таким воодушевлением 
воспевал певец «Слова о полку Игореве».

Территория Буковинской епархии - 
часть Галицко-русского княжества

В 1340 году умер послеждний галицкий князь Юрий IІ - бездетно 
и без престольного наследника. Этой ситуацией воспользовались 
поляки и их король Казимир I (1337-1370), который завоевал в 1340 
году Галицко-русское княжество и присоединил его к Польше.

В южную часть Галицкого княжества поляки входить боялись, так 
как там на севере Буковины было русское княжество под именем 
Шипинская земля, оккупированное  многочисленными силами та-
тар, и потому поляки остановились возле города Снятина и оставили 
Буковину в покое. От поляков Галичина очень пострадала: поляки 
сумели перетянуть к себе все русское дворянство, а скоро отобрали 
и православную веру у народа.

Почти в то же время (1342) зашли в южную часть Буковины, в Се-
миградье, румыны из Мармароша под предводительством воеводы 
Драгоша. Причины нашествия румын на Буковину были следующие: 
татарские дикие полчища очень докучали народам Средней Европы 
своими частыми разбойничьими набегами. Особенно беспокоили 
они Венгрию, и потому венгерский король Людвиг собрал большую 
армию, в которой участвовали и все его вассалы, и решил за всякую 
цену избавиться от этих нежеланных соседей. Чтобы их прогнать, 
напал он всей своей военной силой на них и прогнал их из Венг-



37Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

рии, заставив Драгоша преследовать их дальше. Драгош перешел со 
своим военным отрядом в Буковину на реку Молдова и освободил 
Южную Буковину от татар. В Северную Буковину, где были большие 
татарские силы, он из боязни перед ними не пошел. Король Людвиг 
подарил Драгошу освобожденную часть Южной Буковины с услови-
ем, что он будет считать себя вассалом венгерского короля. Драгош 
назвал край, в котором его сделал воеводой венгерский король, от 
реки, на которой он осел, - Молдавией.

Драгош застал в Буковине славяно-русское население, прожива-
ющее там еще со времени Киевского, а затем и Галицко-русского 
княжества; скоро после пришествия румын в Буковину завязались 
между русскими автохтонами и румынскими прищельцами друже-
ские отношения, тем более что у них оказалась та же православная 
вера, та же православная церковь с тем же славяно-русским бого-
служением и письменным языком.

Оба народа с самого начала подружились и жили вместе дружест-
венно и мирно, отстаивая совокупными силами безопасность своего 
общего отечества. После смерти Драгоша  наследовал Молдавское 
воеводство его сын Сас, а когда Сас умер и сын его Балк пришел 
из Венгрии в Молдавию, чтобы засесть на престоле своего отца, он 
застал Молдавию уже занятой другим воеводой из Марамуреша - 
Богданом (1359-1365), который прогнал Балка и провозгласил не-
зависимость Молдавии от Венгрии.

Таким образом, Богдан сделался действительным основателем 
независимой от Венгрии Молдавии. Его резиденция была в городе 
Радовцы, где он основал монастырь, из которого вышло со време-
нем Радовецкое епископство.

Только Богдану удалось совершенно завладеть и Шипинским кня-
жеством, откуда он с помощью русского населения прогнал татар.

Хитрой политикой удалось Богдану войти в близкие сношения 
с коренным русским населением Буковины, с которым он вместе 
основал и укрепил Молдавское воеводство. Не подлежит сомне-
нию, что русское население Буковины сотрудничало при основании 
и при укреплении Молдавии.

Напрасно румынские историки обвиняют румынских летописцев 
в том, что они распространяют неверные известия  о пришествии 
румын в Буковину только в середине XIV ст. и что они там нашли уже 
русских, а то потому, что у румын давно уже появилась тенденция 
являться единственными автохтонами в Буковине.

Воевода Богдан провел организацию своего воеводства - Мол-
давии, которую по его имени соседи начали называть «Богдания». 
Умирая, он оставил воеводство в самом лучшем состоянии. Его сын 



38 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

и наследник Лацко (1365-1373) перенес резиденцию в город Серет.

Основание католического епископства в Серете
Соседями маленького воеводства Молдавии были два мощных 

короля - польский и  венгерский. Первый хотел присоединить Мол-
давию к Польше, чтобы таким образом довершить завоевание Га-
лицкого княжества и южной его части, а второй хотел подчинить 
Молдавское воеводство Венгрии, чтобы  опять возобновить его 
вассальную зависимость. Обоих претендентов боялся новый вое-
вода Лацко. Его положение сделалось довольно серьезным, и тут-то 
воспользовались этим критическим положением два проповедника 
католицизма - Павел Швейдниц из Силезии и Николай Мелзак из 
Пруссии - и начали внушать ему идею, чтобы он своим краем при-
нял католицизм и таким образом приобрел себе дружбу Римского 
Папы и обоих католических королей. Между тем умирает польский 
король, и поляки избирают себе в короли венгерского короля  Люд-
вига. Теперь Лацко еще больше испугался и сделался доступнее ка-
толическим пропагандистам. Он решился и сам принять католицизм 
и привести в католицизм молдавский народ.

 Он уполномочивает названных пропагандистов поехать в Рим 
и просить папу, чтобы его и его молдавский народ принял в лоно 
католической церкви. Папа Урбан V радостно принял это предложе-
ние и обратился письменно к епископам Пражскому, Вроцлавскому 
и Краковскому, считая их самыми близкими к Молдавии, чтобы они 
рассмотрели дело Лацко, рукоположили для его края латинского 
епископа и постарались город Серет возвести в ранг города-рези-
денции, чтобы там построить хороший епископский собор и рези-
денцию для епископа. Краковский архиепископ, рассмотрев дело, 
рукоположил монаха-минорита Андрея Васило, богатого польского 
магната, в епископы Серета и, приняв от него присягу в 1371 году, 
послал его в Серет. Когда же епископ Андрей пришел в Серет и не 
застал там ни квартиры, ни архиерейского собора, ни верующих ка-
толиков, так как с Лацко перешли в католицизм только несколько от 
него зависимых бояр, а все духовенство, бояре и молдавский народ 
отнеслись даже враждебно к католической затее их воеводы и не 
хотели принять католицизма, епископ Андрей уехал из Серета во 
Львов, где его назначили духовником королевы Елизаветы и од-
новременно администратором новооснованного латинского епи-
скопства в Галичине. Он и остался во Львове и больше в Серет не 
приезжал. Наследником епископа Андрея был также польский маг-
нат Иоанн Полонус, или Сарториус, который не приезжал в Серет 
и скоро умер. Епископ Иоанн подписывался такими громкими ти-



39Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

тулами: «Иоанн, епископ Серета, суфраган Кракова, викарий всего 
Иерусалима и Иосафатской долины, послушник Папы Римского и 
духовник короля и королевы Польши». Конечно, таким важным ли-
цам не хотелось служить хотя бы епископами в маленьком молдав-
ском городишке Серете. Потому серетский епископ проживал не в 
Серете, а в Галичине, приезжал только от поры до времени в Серет. 
Дальнейшим наследником на серетском епископском престоле был 
Стефан Мартыни, или Рутений, кажется, ополяченный русский, но и 
этот епископ не хотел жить и служить в Серете. Затем был еписко-
пом Серета Николай Венаториус, а  после  него -  минорит Иоанн, 
назначенный в 1434 году. Он был назначен для Серетского епи-
скопства с определением быть помощником епископства, новоос-
нованного в Галиче. Тем и кончилось латинское епископство в Сере-
те и трехкратное существование, тем более что молдавский народ 
отнесся к католицизму негативно, даже сам Лацко вернулся опять 
к православию, что доказывает его погребение в Радовецком пра-
вославном соборе. После смерти Лацко молдавские бояре избрали 
воеводой русского князя Георгия Кориятовича 1(374-1377), потому 
что он, как знали, ревностно правовославный, восстановил в крае 
опять престиж православной церкви. Он свою задачу исполнил, но 
румынские бояре, будучи им недовольны из-за его энергичного 
правления, его отравили.

Конфликт между Молдавией и 
Константинопольским патриархом

После Георгия Кориятовича занял воеводский престол Петр 
(1377-1391) из династии Мушатов. Во время его правления возник 
чрезвычайно интересный и важный конфликт между Молдавией 
и Константинопольским патриархатом. Воевода Петр послал двух 
молдавских монахов - Иосифа, игумена Нямецкого монастыря,  и 
иеромонаха Мелетия - к митрополиту Галича Антонию с просьбой 
рукоположить их в епископы для Молдавии. Митрополит Антоний 
исполнил просьбу воеводы, и в 1391 году рукоположенные еписко-
пы вернулись в Молдавию, где их Диван назначил Иосифа митро-
политом Молдавии с резиденцией в Сочаве, а Мелетия, по всей ве-
роятности, епископом Романа. Назначение Иосифа митрополитом 
Сочавским без ведома Константинопольской патриархии сильно 
рассердило патриарха, и потому он, не признавая Иосифа канони-
ческим митрополитом Сочавы, назначил митрополитом Сочавы гре-
ка Иеремию. Когда же Иеремия приехал в край, чтобы занять место 
митрополита, ни князь, ни клир, ни народ не приняли его, а когда он 
попробовал засесть на престол силой, его прогнали.



40 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Иеремия, чтобы отомстить за свой позор непокорным молдава-
нам, бросил на князя, на весь молдавский клир и народ великую 
анафему и, возвратившись в Константинополь, уговорил и патриар-
ха, чтобы он подтвердил эту анафему. Патриарх так и сделал. Таким 
образом, еще больше заострился этот конфликт.

Наследник Петра воевода Стефан Мушат (1391-1400) старал-
ся уладить этот спор и в 1395 году послал делегацию - протопо-
па Петра и еще несколько священников - с письмами к патриарху, 
прося его, чтобы он помирился с Молдавией. Но патриарх отнесся 
к просьбе воеводы Стефана отрицательно и дал этому делу такой 
оборот: он назначил протопопа Петра администратором Сочавской 
митрополии, уполномочивая его совершать все священнослужения 
как митрополит, за исключением рукоположения священников, и 
передал в Молдавию пять писем: воеводе Стефану - одно, обоим 
епископам по письму, клиру и народу Молдавии и протопопу Петру. 
Эти письма очень важны для Буковины. В письме к воеводе Стефану 
и в письмах к епископам интересно название Молдавии Россовла-
хией. В письме Петру указано: «Уполномоченный протопоп получа-
ет приказ прогнать обоих епископов из края».

Из переписки по поводу конфликта между патриархатом и Мол-
давией видно, что Молдавия носила тогда официальное название 
Россовлахия, а то потому, что там проживали вместе с влахами (мол-
даванами) и русские. Когда приехал протопоп Петр в Молдавию и 
хотел провести в жизнь приказ патриарха, против его намерений 
выступил весь народ, клир и воевода, так что он ничего не мог сде-
лать и не исполнил приказа патриарха.Узнав об этом, патриарх 
под нажимом византийского императора, к которому воевода Сте-
фан обращался с просьбой о посредничестве у патриарха, послал 
в Молдавию в 1395 году митрополита Милетского с приказом по-
стараться как-нибудь уладить этот неприятный спор. В инструкции, 
данной патриархом милетскому митрополиту, было сказано, чтобы 
он не придерживался стороны ни анафемизированных епископов, 
ни народа, а действовал соответственно обстоятельствам.

Но и милетский митрополит не мог уладить этот конфликт, так как 
молдаване никак не хотели отказаться от своего краевого митропо-
лита в пользу грека.

Этот конфликт продолжался вплоть до занятия молдавского пре-
стола воеводой Александром Добрым (1400-1432), который уже в 
1401 году послал к патриарху большое посольство, в состав кото-
рого входили бояре, члены высшего клира, с письмами от себя, где 
он просил патриарха помириться с Молдавией и признать Иосифа 
митрополитом Молдавии. В своем письме воевода Александр до-



41Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

казывает, что причины, из-за которых патриарх не хотел признать 
Иосифа, безосновательны и все это простая клевата, так как Иосиф 
рукоположен по старому обычаю галицким митрополитом для Мол-
давии; он никогда ранее не служил,  как его оклеветали. На этот раз 
патриарх был снисходительнее, тем более что Александр хотел ос-
вободить Молдавскую православную церковь из-под юрисдикции 
Галича и предложил принять ее под юрисдикцию константинополь-
ского патриарха. Чтобы это дело окончательно уладить, патриарх 
послал ученого иеромонаха Григория Цамблака и архонта Мануила  
с полномочиями уладить этот конфликт после расследования на ме-
сте. Об епископе Милетии не упоминается при этих расследованиях 
ничего, потому что он уже раньше, в 1397 году, умер.

Из сказанного до сих пор ясно, что Сочавскую митрополию осно-
вал не Александр Добрый, как большинство румынских историков 
утверждает, а основана она раньше и то еще перед тем, когда вер-
нулся епископ Иосиф из Галича после своего рукоположения галиц-
ким митрополитом Антонием и когда избрал его Диван митропо-
литом (около 1387 до 1391 г.). Заслуга Александра Доброго в том, 
что он прекратил долголетний спор с Константинопольской патри-
архией и добился признания сочавского митрополита с канониче-
ской точки зрения и признания избранного Молдовой митрополита 
Иосифа, что имело характер почти автокефалии. Окончательно по-
сле расследований, проведенных обоими делегатами патриархии, 
констатировано, что письмо воеводы Александра представило дело 
в истинном свете, что митрополит Иосиф не виновен. Делегаты па-
триархии сняли с Молдовы анафему и восстановили мир между 
патриархией и Молдавией. Митрополит Иосиф засел на сочавском 
митрополичьем престоле с резиденцией в Мировецком монастыре 
и с Мировецкой монастырской церковью в Сочаве как архиерей-
ским собором. Скоро пришли из Константинополя и соответствую-
щие грамоты, подписанные уже новым патриархом Матвеем.

О том, что Молдавия вместе с Буковиной принадлежали к Галиц-
кому княжеству, и что в Буковине и в Молдавии были Червленые 
города, принадлежащие к Червонной Руси, мы уже говорили; впро-
чем, в истории это известные факты, хотя румынские историки по-
чему-то их отрицают, и мы не входили бы в это дело подробнее, 
если бы это отрицание не сыграло в судьбе буковинско-русского 
населения такую печальную роль, о которой мы подробнее погово-
рим во второй части нашего труда.



42 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Мощи св. великомученика 
Иоанна Нового Сочавского

Во время пребывания Григория Цам-
блака в Молдавии перевезены мощи св. 
великомученика Иоанна Нового из Ак-
кермана в Сочаву; по этому случаю Гри-
горий Цамблак, который находился тогда 
в качестве делегата патриарха в Сочаве, 
произнес торжественную проповедь о 
жизни и подвигах великомученика.

Чтобы придать своей столице Сочаве 
больше блеска и значения, воевода Алек-
сандр, сговорившись с правительством 
генуэзским, получил мощи св. Иоанна 
и велел их перевезти в Сочаву. Следует 
приметить, что св. Иоанн Новый счита-
ется покровителем Буковины, признан 
мучеником и святым всей православной 
церквью. Считаем нашей обязанностью 
познакомить наших читателей с житием 
этого угодника Божьего.

Св. Иоанн - уроженец малоазийско-
го города Трапезунда на южном берегу 
Черного моря - был по званию купцом и 

был добрым христианином. По торговым делам он часто путеше-
ствовал по морю. В одно из таких путешествий капитан корабля 
чрезвычайно восхвалял католицизм и вступил с Иоанном в спор 
о вере. Иоанн, знавший хорошо Священное писание, опроверг все 
неправильные мнения капитана, который, раздосадованный своей 
неудачей в споре, решился за свое поражение отомстить и погубить 
Иоанна. Когда корабль пристал в г. Аккерман, находящийся тогда 
под господством магометан, он донес градоначальнику-магомета-
нину, что на его корабле есть один христианин, человек ученый и 
знатный, который хочет отступить от своей веры и принять магоме-
танство. Градоначальник, призвав Иоанна, начал его склонять в ма-
гометанство, единственную правую и чистую веру, и обещал Иоанну, 
если он перейдет в магометанство, большие почести и богатство. 
«Господи, - воскликнул Иоанн на это обещание, - не допусти, чтобы я 
когда-либо отрекся от тебя. Христианином я родился, христианином 
и умру». Тогда градоначальник приказал принести орудия пытки и 
угрожал Иоанну подвергнуть его мучениям.

Но ни угрозы, ни вид орудий пыток не поколебали твердости Ио-



43Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

анна. «Я верую, - говорил он, - в Святую Троицу, как научили меня 
родители, не отрекусь от веры своей, пока буду в здравом уме. Все 
мучения готов я перенести по любви ко Христу». Мучитель приказал 
раздеть Иоанна и бить его прутьями шиповника; все место вокруг 
мученика обагрилось кровью. Иоанн твердо переносил страдания 
и молился: «Благодарю тебя, Владыко, Боже мой, что ты сподобил 
меня смыть и очистить моею кровью грехи мои». Наконец страда-
ния Иоанна усилились настолько, что он не был уже в состоянии 
говорить и лишился чувств; его отвели в темницу. На следующий 
день градоначальник опять стал уговаривать Иоанна отречься от 
Христа и предлагал ему помощь врачей, которые могли бы исцелить 
его раны. «Я не забочусь о моем теле, - твердо отвечал Иоанн, - все 
помышления мои обращены к тому, чтобы при помощи Спасителя 
перетерпеть все мучения до конца». Тогда мучитель приказал возо-
бновить истязания: привели коня,  к хвосту его привязали за ноги, 
один из воинов сел на коня и поехал по городской мостовой, во-
лоча за собой страдальца. Эти истязания продолжались до тех пор, 
пока один еврей не отсек голову Иоанну. Тело его осталось непог-
ребенным, потому что христиане боялись гнева градоначальника и 
не решались похоронить Иоанна. Наступила ночь, на мученические 
остатки спустился огненный столп. Все место вокруг светилось, и 
трое мужей пели и кадили над телом Иоанна. Один из евреев, увидя 
это, думал, что поющие мужи были священники, и хотел убить од-
ного из них. Но едва взял лук и стрелу, почувствовал, что не может 
сдвинуться с места, и остался в таком положении до утра. На другой 
день градоначальник узнал об этом видении, испугался и приказал 
похоронить тело Иоанна по-христиански.

Между тем капитана корабля стало тревожить раскаяние. Узнав 
о мученической кончине Иоанна, он захотел похитить мощи его и 
перенести их в свою страну. С этой целью он ночью пришел на мо-
гилу Иоанна и стал ее раскапывать. Но мученик известил об этом 
священника той церкви, где был положен, явившись ему во сне. 
Тогда христиане перенесли мощи Иоанна в самый алтарь церкви 
близ престола. Здесь они почивали 70 лет; потом, в 1402 году, Алек-
сандр Добоый перенес их в свою столицу Сочаву, где они и теперь 
еще покоятся. Мученическая смерь была в году 1330. Когда слава 
великомученика Иоанна дошла до Молдавии, тогдашний воевода 
Александр Добрый договорился с генуэзцами, которые согласились 
уступить мощи св. мученика, и он их подарил Молдавской митропо-
лии, которая их установила в митрополичьем соборе в Мироуцах. 
Житие, страдания и службу по Иоанну составил ученый монах грек 
Григорий Цамблак.



44 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Тот же Григорий Цамблак участвовал и при помещении мощей в 
архиерейском соборе Сочавы.

О многих чудесных явлениях рассказывают паломники к гробу 
святого и говорят о чудесных исцелениях болезней у всяких калек.

Известно одно историческое событие. В январе 1622 года осади-
ли огромные татарские силы город Сочаву, и жители решили спа-
саться бегством. Они хотели взять с собой и мощи глубоко почита-
емого мученика Иоанна. Пришло в собор несколько мужчин, чтобы 
взять мощи из собора, но они оказались не в силе поднять мощи, 
из чего они заключили, что не нужно бежать из Сочавы. Все пали 
ниц, вознесли горячую молитву к Богу о спасении, и вдруг полил-
ся страшный ливень, река Сочава разлилась по всей окрестности, 
и татары не смогли перейти реку и дойти до города. Они, увидев 
невозможность попасть в город, отошли. Это было 2 июня 1622 года, 
и оттого празднует наша епархия  этот день в память чудесного спа-
сения от татар как праздник своего патрона Иоанна Нового.

В 1676 году польский король Ян Собесский напал на Молдавию, 
осаждал города Сочаву и Яссы и, возвращаясь домой в Польшу, 
взял с собой из Сочавы и мощи св. вмч. Иоанна. Завез их сначала 
в Стрый, а после передал их униатским монахам-василианам, кото-
рые торжественно открыли в Жолкве место «отпустов» к чудотвор-
ным мощам св. вмч. Иоанна, куда приходило много паломников со 
всех концов Руси и Румынии. Напрасно молдавские воеводы - го-
сподари Молдавии старались получить обратно в свой край мощи 
общепочтаемого св. Иоанна. Поляки, владеющие Галичиной, все эти 
требования оставляли неисполненными, только когда Австрия при-
соединила к себе Буковину, а Галичина после раздела Польши по-
пала тоже под австрийское владение,  по указу императора Иосифа 
II василиане были принуждены выдать эти мощи Буковине. Так, в 
1783 г. василиане отнесли св. мощи до границы Галичины и Буко-
вины, до села Оршовцы, а там уже ожидал их тогдашний епископ 
Буковины Досифей с буковинским духовенством, военной почетной 
ротой приняли мощи от василиан, занесли их в Сочаву и установили 
их в соборе Св. Георгия на старое место.

Св. вмч. Иоанн считается патроном Буковинской епархии и вооб-
ще всей Буковины.

Общее обозрение
Черновицко-Буковинская православная епархия состоит из ча-

стей:
1. бывшей Буковинской митрополии (районы Черновицкий, Сад-

горский, Вашковский, Коцманский, Заставнецкий, Новоселицкий, 
Путиловский и Осторожинецкий);



45Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

2. Ясской митрополии (района Герца);
3. Хотинского епископства (районы Кельменцы, Хотин и Сокиря-

ны).
После русско-турецкой войны перешла Буковина на основании 

договора от 7 мая 1775 г. между Турцией и Австрией под правление 
Австрии как одна из провинций Австрийской монархии.

Свое начало ведет наша епархия от епископства Радовецко-
го, основанного в начале XV столетия. На требование австрийско-
го правительства резиденция Буковинской епархии перенесена в 
1781 году из Радовец в город Черновцы. Затем австрийское пра-
вительство  освободило нашу епархию от юрисдикции молдавско-
го митрополита с резиденцией в Яссах и подчинило юрисдикции 
черновицкого епископа и села,  принадлежавшие к митрополичьей 
епархии Сучавского округа. Австрийское правительство подчинило 
черновицкого епископа под юрисдикцию сербского митрополита в 
Карловцах, но только в делах веры и духовных.

Впоследствии Черновицкое епископство в 1873 году австрийский 
император Франц Иосиф I повысил до ранга митрополии, подчинив 
ей и два православных сербских епископства в Далматии - Задар и 
Катаро.

После Первой мировой войны и распада Австрии Буковину на 
основании Версальского договора присоединили к Румынии. Буко-
винская митрополия потеряла автокефалию, и ее подчинили митро-
полии (теперь патриархии) в Бухаресте. Буковинский митрополит 
отпустил соответствующими грамотами обоих далматинских епи-
скопов из-под своей юрисдикции, и их подчинили Белградской ми-
трополии (теперь патриархии).

После Второй мировой войны Буковина вошла в состав Совет-
ского государства, и епархию Буковинскую подчинили юрисдикции 
Московской патриархии. Таким образом, Буковинская митрополия 
потеряла свой ранг митрополии и осталась только епископством.

Ввиду фаз, через которые перешла история нашей епархии, ее 
история будет разделена на пять частей:

I. Введение, краткий очерк исторических событий на территории 
нашей епархии;

II. Основание Буковинской епархии, ее христианизация;
III. Буковинская епархия во время австрийского господства;
IV. Буковинская епархия во время румынского правления;
V. Буковинская епархия во время советского режима.



46 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Часть вторая
Основание Буковинской епархии 

Точная дата основания Буковинской епархии или, точнее, Радо-
вецкой епархии, до сих пор не установлена, так как нет ни одной 
грамоты, которая могла бы дать о ее основании точные сведения. 
Об основании нашей епархии не нашлось никаких документов ни в 
архивах Константинопольской патриархии, ни в Галицкой, ни в Чер-
новицкой митрополиях.

Румынский летописец Григорий Уреке, а за ним и И. Ончулу и офи-
циальные ежегодные издания Буковинской митрополии – «Шема-
тизмы» утверждают, что наша епархия основана молдавским вое-
водой Александром Добрым (1400-1432) в 1402 году и в ее состав 
входили округи Черновицкий, Хотинский, Дорогойский и часть Су-
чавского.

Но со временем некоторые румынские историки начали оспари-
вать эту дату, ссылаясь на факт, что первый раз в истории упомина-
ется радовецкий епископ Иоанникий только в 1472 году.

Румынский  историк Николай Йорга утверждал, что Радовец-
кое епископство основал воевода Стефан Великий (1457-1504) в      
1472 г. - и то более по политическим соображениям. В это время 
Галицкое княжество было уже под владением поляков. Польские ко-
роли и польские магнаты, как и польско-латинские епископы, посто-
янно вмешивались в дела православной Галицкой церкви, которой 
тогда была подчинена и Молдавская православная церковь, из-за 
чего выходили часто большие неприятности между православными 
галичанами и буковинцами, чем и галичане, и буковинцы были не-
довольны. Молдавский воевода Стефан Великий основал Радовец-
кое епископство в соседстве с Польшей, чтобы привлекать русских 
православных галичан к Молдавии. Южная часть Галицкого воевод-
ства - Покутье (край между реками Черемош и Днестр с городами 
Галич, Коломыя и Снятин) - была отдана Молдавии как залог за 3000 
золотых дукатов, занятых польским королем Владиславом Ягайло у 
молдавского воеводы Петра. Поляки, завоевав Галицкое княжество, 
передали Галицкую православную церковь под надзор и контроль 
польских латино-католических епископов, которые вместе с поль-
скими королями и польскими магнатами жестоко преследовали 
православие и, намериваясь его уничтожить, дали галицким право-
славным епископам строгий приказ не рукополагать священников 
для православных приходов.



47Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Но галицкие православные епископы нашли возможность все-
таки получить для православных приходов нужных душпастырей. 
Они посылали кандидатов в священники к православным еписко-
пам Молдавии, откуда эти кандидаты возвращались как священни-
ки и посылались галицкими православными епископам на приходы 
в Галичине.

Узнав об этой процедуре, львовский архиепископ Яков Вильчек 
издал декрет 2 апреля 1572 года, в котором было обнародовано 
решение упомянутого владыки, что все православные священники, 
рукоположенные в Молдавии, лишаются приходов и сана и будут 
казнены.

Несмотря на такие строгие меры, галицкие приходы не оставля-
ли без душпастырей, хотя тогда много православных священников 
приняло мученическую смерть.

Не подлежит сомнению, что первым радовецким епископом в 
истории является епископ Иоанникий, упомянутый только в 1472 
году, но мнения относительно этой даты, как мы уже сказали, расхо-
дятся. Только румынский историк Добреску на базе основательных 
исследований этого вопроса, кажется, нашел соответствующую раз-
вязку этого вопроса. Упомянутый историк в своем сочинении «Осно-
вание митрополий» поясняет этот вопрос следующим образом: 
«Верно, что до 1472 г. не упоминается в истории ни один радовец-
кий епископ, хотя известные исторические документы утверждают, 
что епископство Радовецкое основано в 1402 г. Но известно и то, 
что игумен, а после архимандрит Радовецкого монастыря уже от 
Александра Доброго получил почти епископские прерогативы». Из-
вестно, что еще воевода Петр Мушат основал в Радовцах монастырь 
и построил там сначала деревянную, а затем и каменную церковь 
и несколько келий для монахов, которых обязал служить ежеднев-
но богослужения за здоровье и упокой членов воеводской семьи, 
предназначая церковь как усыпальницу для членов воеводской 
семьи. Со временем заселился монастырь многочисленными мона-
хами, которые за то, что они служили княжеской семье, получили 
большие привилегии; потому и неудивительно, что Александр До-
брый дал монастырю Радовецкому почти епископские привилегии, 
так что, хотя в Радовцах епископа и не было, игумен Радовецкого 
монастыря располагал правами епископа, пользуясь юрисдикцией 
над 50 приходами и 50 священниками и совершением церковных 
служб вместо епископа, за исключением рукоположения священ-
ников. Следует, что, хотя в Радовцах и не было архиерея, все-таки 
монастырь считался епископией, хотя не с полными епископскими 
правами. Это неканоническое положение не могло продолжаться, 



48 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

и потому Стефан Великий назначил в 1472 г. Иоанникия епископом 
Радовецким.

Резюмируя расследования историка Добреску, приходим к сле-
дующему заключению: епископство в Радовцах было основано, по 
всей вероятности, Александром Добрым  в форме привилегирован-
ного монастыря, игумену которого даны были юрисдикция и надзор 
на 50 приходами с 50 священниками, но для этой епархии не назна-
чался пока архиерей, а предоставлены архиерейские прерогативы 
игумену монастыря; только в 1472 году Стефан Великий покончил 
это неканоническое состояние Радовецкого епископства без епи-
скопа и назначил Иоанникня епископом. Здесь следует приметить, 
что в Молдавии были и другие такие монастыри с епископскими 
правами. 

До сих пор мы познакомили наших читателей с историческими 
событиями, совершивимися на территории нашей епархии до осно-
вания нашей епархии, а теперь перейдем к дальнейшей истории.

Христианизация населения на территории Буковинской епархии
Когда появилась вера Христова на территории нашей епархии, 

трудно точно определить, но все-таки на основании некоторых важ-
ных материалов можно констатировать, что здесь появилось хри-
стианство очень рано.

Ученый господарь Молдавии Дмитрий Кантемир в своем сочине-
нии, написанном на латинском языке, «Описание Молдавии», затра-
гивает и религиозный вопрос Молдавии,  утверждая, что население 
Молдавии молдаване  (под названием молдаване следует понимать 
жителей, проживающих на территории Молдавии, и то молдаван 
русской народности, проживающих бок о бок с молдаванами ру-
мынской национальности) приняли скоро Христову веру. Кантемир 
рассказывает, что на территории Молдавии уже в IV ст. были епи-
скопы, которые участвовали в церковном соборе в Сардике (343-
344) (столица римской провинции Фракия, ныне столица Болгарии 
София).

Другие румынские историки, как Агулетти и Рели, пишут, что в 
Дакии, к коей принадлежал и наш край, появилось христианство 
рано, еще до IV ст., но оно существовало там только спорадично и 
не имело прочной организации. Румынский историк Петру Майор, 
сторонник ардяльской школы, поставившей себе задачу непремен-
но доказать, что теперешние румыны - прямые потомки римских ко-
лонистов, переселенных изо всей Римской империи, особенно же 
из Рима и Италии, в Дакию. У этих-то румын, прямых потомков под-
линных римлян, появилось, благодаря тесному контакту с Римским 



49Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

отечеством, христианство, проповедуемое в Риме апостолами Пет-
ром и Павлом, уже во время императора Траяна (98-117), с концом 
половины I и началом II столетия. Но эта теория Майора не выдер-
живает научно-исторической критики. Не исключено, что в Дакии 
во время Траяна уже было известно христианство, но следует взять 
во внимание, что как раз во время упомянутого императора издан 
был закон, строго запрещающий переселение римских граждан из 
Рима и Италии в другие провинции обширного Римского государст-
ва, потому что из-за многих кровопролитных войн число населения 
римского в Риме и Италии до того снизилось, что грозила опасность 
для государства из-за ослабления энтического элемента в самом 
сердце государства. 

Ввиду этих строгих законов число римско-итальянских колони-
стов в римских провинциях было до того ничтожно, что некоторые 
историки, как Рели, утверждают, что его можно считать несуществу-
ющим.

Румынский ученый архиерей Филарет Скрибан, учившийся в ду-
ховной академии в Киеве и познакомившийся с теорией о пропове-
ди христианства в Киеве апостолом Андреем, старался применить 
эту теорию и к дакийскому населению, агрументируя: апостол Ан-
дрей, едучи в Скифию проповедовать Евангелие, задержался и на 
Черном море, где он посетил и старые греческие колонии, и где он 
также проповедовал Христову веру,  на западном берегу Черного 
моря; бывал он также и в устьях Днестра, Днепра и Нижнего Дуная, 
значит, и на территории Дакии.

Эту теорию оспаривают румынские историки как научно необо-
снованную. Вообще, говорят они, эта теория основывается только на 
истории Евсевия Кесарийского, источником которому служила коро-
тенькая заметка у Оригена, где сказано, что, по преданию, апостол 
Андрей проповедовал Евангелие в Скифии. Сам Ориген называет 
свой источник, на основании которого он говорит о проповеди хри-
стианства на Руси (Скифии), «преданием». Таких апокрифических 
преданий курсировало много в тогдашнем христианском мире, но 
они ничем не обоснованы, это исключительно повествования ле-
гендарного характера и никак не исторические документы, чтобы 
могли служить основанием для исторической истины, и как преда-
ния они попали в историю Евсевия, а оттуда - в историю Русской 
церкви. И другие румынские историки примкнули к этому мнению.

Но эта легенда приняла серьезный характер, когда ее основа-
тельно исследовал русский  ученый  историк  Е. Голубинский и ре-
зультаты своих расследований напечатал в своей «Истории русской 
церкви».



50 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1
Профессор Голубинский собрал богатый материал, относящийся 

к преданию о проповеди христианства на Руси апостолом Андре-
ем, и доказал, что эта традиция основывается не только на истории 
Евсевия и на заметке Оригена, но и на очень богатой  литературе  
греческих  виднейших  писателей,  как Дорофей Тирский, Ипполит 
Римский, особенно Епифаний Кипрский и Симеон Метафраст. Эти 
два последние написали  обширную биографию апостола Андрея 
- его житие, помещенное в греческих минеях под 30-м числом но-
ября на греческом языке в подлинниках, а житие, написанное Ме-
тафрастом, напечатано в сокращенном виде в Макариевских мине-
ях в славянском переводе. В результате исследования Голубинского 
Андреевской традиции нельзя категорически сказать, что апостол 
Андрей не был в России, напротив, по всей вероятности, он там дей-
ствительно был.

Голубинский расследует в своем труде два жития апостола Анд-
рея, а именно житие, написанное Метафрастом, и житие, написан-
ное Епифанием Кипрским. Оба автора сходятся в том, что апостол 
Андрей предпринял три путешествия к Черному морю. Два первые 
были направлены в Малую Азию и на южный берег Черного моря, 
между городами на берегу Черного моря и  Синопом; а последнее 
было направлено на Закавказье, северный берег Черного моря, Ви-
зантию с Ираклией и Пелопонесом, в Евпатрах апостол претерпел 
мученическую смерть. На северном русском берегу Черного моря 
он был, по Епифанию, в Босфоре, Феодосии, Херсоне, затем опять 
в Босфоре, из которого он на херсонском корабле переправился 
в Синоп, чтобы посетить Византию - по Метафрасту: в Босфоре и 
Херсонесе, из которых также и отправился в Синоп. Симеон Метаф-
раст - греческий церковный писатель житий святых - проживал, по 
мнению одних историков, в IХ веке, по мнению других - в конце Х 
века. Даты рождения и смерти неизвестны. Также неизвестно, когда 
он начал писать свои жития. Его зовут Метафрастом  потому, что он 
жития святых перерабатывал (метафразировал),  приукрашая их и 
некоторыми фразами, чтобы они представлялись читателям инте-
реснее. Ему приписывают авторство 559 житий, но только 12, среди 
коих и житие св. апостола Андрея, безусловно, им сочинены, боль-
шинство его житий относится к месяцам сентябрю, октябрю, ноябрю, 
декабрю.

Епифений Кипрский и Иерусалимский был писателем житий свя-
тых, проживал в Иерусалиме и написал, между прочим, житие Пре-
чистой Девы Марии, апостола Андрея и др.

Следует еще добавить, что греческая церковная литература была 
на Руси в славянских переводах очень распространена и популярна, 



51Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

потому что первые духовные руководители на Руси были греки. По-
тому-то эта литература вошла в народ, и потому-то и неудивительно, 
что она поспособствовала и возникновению традиций о проповеди 
христианства апостолом Андреем на Руси. Общеизвестный факт, что 
история каждого народа,  будь она политическая, будь церковная, 
начинается обыкновенно преданием-легендой, автором которой 
может быть или совокупное творчество народа, или творчество од-
ного лица из народа, и оно всегда имеет в основании какую-нибудь 
тенденцию.

Так и могла возникнуть легенда о проповеди христианства на 
Руси апостолом Андреем с тенденцией показать, что и русская цер-
ковь - апостольского происхождения. Эта легенда была на Руси до 
того распространена, что русский народ был глубоко убежден в 
правильности этой легенды, тем более что она представляется, если 
вникнуть глубже в суть дела и обстоятельства, под какими вводи-
лось христианство в Южной Руси, довольно вероятной.

И Голубинский допускает возможность раннего появления хри-
стианства на юге Руси, значит, на территории нашей епархии. Ввиду 
того, по всей вероятности, население нашей епархии, наши предки, 
угличи и тиверцы, были уже перед IV столетием христианами.  В 
пределах нашей епархии проживали наши предки - славяно-рус-
ские племена угличи и тиверцы, которых в свое время завоевал да-
кийский король Децебал и которые впоследствии вместе с даками 
вошли во время императора Траяна под власть Римской империи. 
Но в административном отношении территория, занимаемая ими, 
отделена была от Траянской Дакии и присоединена к Нижней Ми-
зии, где христианство уже существовало не позднее II века, доказа-
тельством чего служит то, что мученица Мелитина (память ее 16 сен-
тября) пострадала в Маркианополе, главном городе Нижней Мизии 
при императоре Антонине (138-161).

Когда под давлением западных готов в 271 году император Авре-
лиан был принужден эвакуировать римские элементы из Траянской 
Дакии, тогда кончилась власть римлян над угличанами и тиверцами 
- главными жителями этой провинции. Они были соседями только 
через Дунай той части Мизии, которая лежала между Дунаем и Чер-
ным морем и которая после была присоединена к Мизии и получи-
ла название Малой Скифии (сегодня Добруджа).

В этой части Скифии, жители которой были почти исключительно 
славяно-русы, давно уже было христианство;  так,  было епископство 
в городе Томи - столице Малой Скифии. Это епископство учреждено 
не позднее царствования императора Диоклетиана (284-305), так 
как во время гонения на христиан Диоклетианом пострадали муче-



52 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

ники Эпиктет и Астон (память 7 июня) в городе Альмирис, когда на 
епископском престоле в Томи сидел епископ Евангелик.

Кроме того, следует взять во внимание, что соседями угличей и 
тиверцев были готы, которые уже давно были христианами, хотя 
и арианского толка, епископ которых Феофил участвовал уже на 
первом Вселенском соборе (325),  с которыми у них были тесные 
сношения, и не исключено, что они и от готов могли получить пер-
вые лучи Христовой веры. У готов проповедовал их епископ Улфила, 
крещенный, воспитанный и рукоположенный в Константинополе, 
христианство по-гречески и по-готски.

Следует еще добавить, что в самом ближайшем соседстве с 
упомянутыми славяно-русами на берегах Черного моря и на ус-
тьях Днепра,  Днестра и на Нижнем Дунае были греческие колонии, 
давно уже принявшие христианство. И потому, взяв во внимание, 
что такой культурный центр, каким, безусловно, были упомянутые 
греческие колонии, должен был привлечь к себе своих близких со-
седей наших предков, проживающих на территории нашей епар-
хии. Если еще ко всему добавить чрезвычайный энтузиазм, с каким 
распространялась в первое время Христова вера, мы не ошибемся, 
если скажем, что эти обстоятельства пособствовали столь раннему 
распространению Христовой веры на территории нашей епархии.

В Верхней Мизии были еще перед первым Вселенским собором 
епископства в Сингидунуме (Белград) (Ниш), в Сардике (София) и 
др., следовательно, в Дакии, Мизиях и соседних краях христианство 
было уже рано распространено.

На основании приведенных здесь фактов мы можем положитель-
но сказать, что на территории нашей епархии и в соседних терри-
ториях, как в Мизии, Малой Скифии, Панонии и Болгарии, относи-
тельно рано появилось христианство. Кроме того, из исторических 
документов узнаем, что на территории Дакии, нашей епархии, про-
поведовал усердно христианство также и епископ Никита из Раме-
зана. Он подвизался во второй половине IV ст. и умер в 420 году 
по Христе. Этот миссионер считается румынами как апостол рас-
пространения христианства между ними. Он проповедовал на ла-
тинском языке по обоим берегам Дуная и приобрел много жителей 
этой страны для христианства.

В Дакиях проповедовали христианство греческие и латинские и 
других народов миссионеры. Так, встречаем между проповедника-
ми христианства в Дакиях, Азии и на Дунае готийского проповед-
ника Савку, мч. Никиту (неизвестной народности), арианских готов 
Ульфила, Авдия и др.

Итак, ясно, что на территории нашей епархии скоро и крепко вод-



53Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

ворилось христианство,  и что до конца IV века почти все население 
уже исповедовало Христову веру.

Впрочем, если и где-нибудь между русскими населением остались 
еще язычники, то после 991 года, когда Владимир Великий присое-
динил в своему Киевскому княжеству все русские земли, включая и 
территорию нашей епархии, он, этот великий русский апостол веры 
Христовой,  докончил дело христианизации русского народа, как 
говорят летописи: «Владимир сла люди на крещение приводити по 
всем градам и селам», «Владимир послал епископы и попы и дья-
коны, иже кристиша всю Русскую землю» и «Крестиша всю Русскую 
землю». Значит, с концом X ст. вся Русь, включая и Буковинскую, 
была христианскою.

Кончая эту главу о христианизации, не могу оставить без внима-
ния католическую униатскую историографию, с которой познако-
миться тем кругам наших читателей, которым не знакомы католиче-
ские способы борьбы против православия, будет небезынтересно.

Один из румынских историографов-униатов, проф. доктор Лупу 
из Блажа (Семиград), в своей церковной истории утверждает, что 
жители Дакии - румыны; по его понятиям, как и по понятиям других 
румынских историков, в Дакии жили исключительно румыны - очень 
скоро, уже в I ст., приняли христианство: то по римо-католическому 
обряду, прямо из Рима; так что все румыны уже во II веке были хри-
стианами - и то римо-католическими, с латинским богослужебным 
языком. Римо-католиками они оставались вплоть до IХ ст., когда они 
вошли в близкие сношения с болгарами, навязавшими им насиль-
ственно византийское православие и славянский богослужебный 
язык. Проживши таким образом вместе с болгарами почти 600 лет, 
румыны в 1701 г. вернулись опять к римскому католицизму, что было 
и совершенно природно, так как румынский народ от рода был ри-
мо-католическим.

В конце своей книги Лупу высказывает удивление, почему тот 
Рим, который умел в душах румын возбудить римскую националь-
ную гордость, не сумел до сих пор выбросить из сердца румынского 
народа болгарско-византийскую плесень -  православие. Жонгли-
руя понятиями «римлянин» (роман) и «католический Вселенский» 
в смысле римского католицизма и подтасовывая под эти понятия 
совершенно не свойственное им значение, Лупу договорился до 
результатов, что румыны-романы (римляне) - прямые потомки рим-
лян - приняли от римлян римо-католическое христианство. Впо-
следствии они вернулись опять к римскому католицизму, и такими 
они должны остаться и не быть ренегатами католицизма. На эти 
ненаучные и неисторические утверждения Лупу ответил другой ру-



54 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

мынский историк - проф. православного богословия богословского 
факультета Черновицкого университета доктор Релив своей книге 
«История церковной жизни румын», подвергнув католические фо-
кусы Лупу строгой критике и восстановив историческую истину, что, 
хотя дакийский румынский народ и принял христианство из Рима, 
он не принял оттуда римский католицизм теперешнего аспекта, по-
тому что тогда такого еще не было, а была там православная единая, 
святая, соборная апостольская церковь, значит, Вселенская, а не ри-
мо-католическая. Болгары не навязывали румынам насильственно 
византийское православие и славянский литургический язык, а ру-
мыны вошли добровольно, в силу политических тогдашних обстоя-
тельств, в связи с единоверными болгарами; румыны не отказались 
от своей первоначальной веры православной, а присоединились к 
болгарам, исповедующим ту же тогда единую общую православную 
веру;  румыны только надели временно и без какого-либо насилия 
со стороны румыно-болгарских царей одежду - славянский богослу-
жебный язык, собюдая, по сути, ту же самую старую единую право-
славную веру. Здесь только внешняя форма была нова - богослужеб-
ный язык, а вера осталась та же, пока со временем румыны не на-
чали сбрасывать и эту новую славянскую одежду, заменяя ее новой 
румынской. Значит, принятием славянско-византийского правосла-
вия румыны не были ренегатами, как их называет Лупу. Они не от-
реклись от своей римо-католической веры потому, что они таковой 
никогда не принимали и не исповедовали. Тогда не было еще ри-
мо-католической церкви в ее нынешнем смысле с непогрешимыми 
римской папой, с неканоническими новыми догматами, введенны-
ми уже в позднейшее время в римо-латинскую церковь. Не румыны, 
оставшиеся православными до сегодня, а румыны, принявшие унию 
с Римом и новые догматы римо-католической церкви, стали ренега-
тами, сбросив свою первоначальную православную веру и заменив 
ее римскими новшествами.

Подобно представляют принятие христианской веры русским на-
родом и русские греко-католические историки. Возьмем виднейше-
го и самого ученого из них - доктора Юлиана Пелеша, позднейшего 
униатского епископа в Станиславе, написавшего историю Русско-
униатской церкви. И он представляет христианизацию русского на-
рода подобно Лупу, утверждая, что русский народ во время Влади-
мира Великого принял римо-католическую веру. Верно, что русский 
народ принял свою веру от Константинополя, но это было еще во 
время, когда Константинополь и Рим не были разделены, а в общей 
вере, так что Русская церковь, хотя впоследствии наступил и раскол 
между Константинополем и Римом под конец Х ст., осталась верной 



55Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

своей православной кафолической вере. Только с концом ХII века 
заседали на престоле Киевской митрополии архиереи, в руках ко-
торых была вся высшая церковная власть, ромеи (византийцы), вера 
которых не была безупречно корректна, так как некоторые, по боль-
шей части греческого происхождения, преклонялись к фотийскому 
расколу.

Несмотря на то, Русская церковь все-таки осталась католической. 
Такое состояние продолжалось до 1596 г., значит, до воссоединения 
(унии) с Римом.

Тогда одна часть совершенно отказалась от Рима, другая же свя-
залась еще теснее и искреннее с Римом.

И другой униатско-русский историк Андрей Балудянский, про-
фессор истории униатской семинарии в Мукачеве, в своем сочине-
нии «История церковная Нового Завета» рассказывает, что, «хотя 
россияне обращены в веру Христову проповеданием греческих 
священников и что россияне вместе с князем Владимиром приняли 
Христову веру от Константинополя, все-таки они приняли ее в духе 
церкви католической и в общении с Римской церковью были об-
ращены. Сие обращение случилось, коли по утоленном фотиевом 
раздоре между обеими церквами покой восстановился. Про то в 
церкви Киевской, Владимиром построенной, постановлены были 
мощи св. Климента, бывшего первого папы Римского, и одна часть 
сия церкви была посвящена в честь этого святого». В таком же смы-
сле представляют принятие веры Христовой галицко-русским наро-
дом и епископства галицких униатов. В их  шезматизмах, например 
в шезматизме Перемышльской епархии,  указано, что эта епархия 
основана «в час, коли царгородська схизма тою руською стороною 
еще не була завладела, отже в едности були церкви гречеська и 
римська, в едности с святим апостольским римским престолом».

Такие же представления находятся и в шематизмах Львовской и 
Станиславской епархий.

Радовецкая епархия
Епископство Радовецкое со времени основания епархии 

до присоединения Буковины к Австрии (1472-1775)
Пока мы перейдем к истории этого периода, мы должны приме-

тить, что исторические источники этого периода чрезвычайно скуд-
ны и неточны. Летописи с этого времени часто противоречат одна 
другой, представляют исторические события иногда в неправиль-
ном свете, иногда рассказывают об исторических событиях, кото-
рые уже давно и при совершенно других обстоятельствах имели ме-
сто, что следует приписать малограмотным списывателям. О многих 



56 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

радовецких епископах почти ничего не известно, а о других расска-
зывают летописи, что они жили в такое же время, присутствовали 
при таком-то событии или даровании такого-то имения такому-то 
монастырю,  но что больше о них писать и рассказать, они не знают; 
об их пастырской деятельности не узнаем из этих летописей ничего, 
по всей вероятности, потому, что у них в это темное время не было 
никакой деятельности.

Потому-то и мы при обработке этого периода истории Буковин-
ской епархии ограничимся самым нужным и точным, представляя 
нашим наследникам, которым, быть может, будут доступнее и другие 
материалы, заняться основательнее обработкой этого периода исто-
рии нашей епархии, в котором, можно сказать, не случилось ничего 
особенного. Так оценил и так писал о  значении и ценности этих ле-
тописей и самый старший, первый историк Буковины Викенгаузер в 
своем сочинении «Молдавица» еще в 1862 г. Эти обстоятельства и  
сегодня не изменились.

Об основании Радовецкого епископства мы поговорим обшир-
нее в другом месте.	 Здесь же перейдем к перечню радовецких 
епископов.

1. Первым епископом на радовецком престоле был Иоанникий 
(1472-1504). Он упоминается в грамоте  Стефана Великого от  25 
апреля 1472 г., в которой упомянутый воевода дарует монастырю 
Путна село Острицу на Пруте, возле Черновиц, купленную за 200 
татарских леев. Затем упоминается и в надписи на гробе воеводы 
Лацко, сделанной тем же воеводой.

Мы встречаем его также и в грамоте того же воеводы Стефана 
Великого от 13 ноября 1486 г., который  дарует Радовецкому епи-
скопству три семьи цыган, встречаем и в грамоте того же воеводы 
от 15 марта 1490 г., которой подчиняет епископству Радовецкому 
50 церквей со священниками, в той же грамоте Стефан Великий пе-
редает игумену Путны юрисдикцию над священниками упомянутых 
церквей.

В конце встречаем его и в грамоте от 17 ноября 1501 г., в которой 
обязываются священники, служащие в селах, принадлежащих мо-
настырю Путна, платить дань упомянутому монастырю. Он упомина-
ется вместе с митрополитом Георгием и епископом Феоктистом из 
Романа в грамоте Стефана Великого от 17 ноября 1502 г., в которой 
предоставляет монастырю Путна юрисдикцию над священниками, 
проживающими в имениях монастыря.

Епископ Иоанникий приказал священнику Игнатию из Коцмана 
списать для епископства миней за месяц ноябрь. Он умер летом 
1504 г. и похоронен в правой части принаоса Радовецкой церкви.



57Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

2. Пахомий (1504-1520) 
Был игуменом в монастыре Сочевица, его как епископа Радовец-

кого упоминает надпись на иконе св. Николая, датированная 18 но-
ября 1504 г., находящаяся в монастыре Сочевице. Он упоминается 
и в помяннике монастыря Молдавица, в дарственной грамоте во-
еводы Богдана Слепого от 8 декабря 1514 г., в подтвердительной 
грамоте от 18 февраля 1514 г., в которой подтверждается, что Тео-
дор Корлат продал часть села Беркисешти с двумя домами епископу 
Радовецкому Пахомию за 100 татарских золотых, которую епископ 
подарил монастырю Молдавица.

И Стефаница, сын воеводы Богдана, упоминает Пахомия в надпи-
си, помещенной над гробом своей матери Станы с датой 28 января 
1518 г.; он упоминается и в грамоте от 6 октября 1519 г., выданной 
в Герлове, которой подтверждает Радовецкому епископству село 
Дадовцы с мельницами, село Коцмань с принадлежащими к нему 
селами Гавриловцы, Хлевище, Давидовцы, Сатиков (Лашковка), Кли-
водин, Блутна, Суховерхов, Чеплинцы, Валеву, село Рогозну с двумя 
пасеками. Епископ Пахомий дарует епископству Радовцы имение в 
Карлигатуре, приобретенное во время воеводства Богдана Слепого 
от боярина Петра Вартика. Этот дар подтвердил епископству Радов-
цы воевода Стефаница грамотой от 6 октября 1519 г.

Примечание: В шематизме Буковинской митрополии, а за ним и в 
книге Е. Воробкевича приводится как наследник епископа Пахомия 
епископ Прокопий, будто находящийся в грамоте Стефана Великого 
от 6 октября 1520 г. Но это утверждение неверно. В упомянутой гра-
моте упоминается не епископ Прокофий, а только правящий тогда 
епископ Пахомий.

3. Феофан I Могила (1520-1535) 
Был родом боярин-резеш и монах монастыря Рыжка. По его ини-

циативе воевода Петр Рареш построил в 1532 году великолепную 
церковь для монастыря Молдавица, которую скоро разрушили гро-
за, молния и ужасный ливень.

Епископ Феофан является свидетелем вместе с Дорофеем, епи-
скопом Романа, в дарственной грамоте от 16 января 1528 г., ко-
торой монах Никифор дарует монастырю Нямц село Долгешти на 
реке Шомуз. По просьбе епископа Феофана воевода Петр Рареш 
грамотой от 23 апреля 1529 г. дарует Радовецкому епископству село 
Грамешти на Пруте, принадлежавшее Луке Арборе, коменданту Су-
чавы, казненному за государственную измену.

В 1535 г. Феофан стал миторополитом и перешел на митрополи-
чий престол в Сочаву. В 1565 г. Феофан бежал, боясь гнева воеводы, 
в Быстрицу (Ардял), но скоро вернулся опять в край, когда два боя-



58 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

рина, посланные воеводой, - Хамза и Дмитрий,  от имени воеводы 
принесли присягу, что ему нечего опасаться возвращаться в край. 
Вернувшись в край,  Феофан продолжал пастырствовать на митро-
поличьем престоле в Сочаве, где он в 1579 г. построил придвор при 
церкви митрополичьей в Сочаве. Митрополит Феофан принужден 
был еще в 1572 г. бежать от воеводы Иоанна Лютого (Армянина) 
опять в Ардял. Воевода Иоанн созвал собор, который и осудил ми-
трополита, и снял его со службы, установив на его место митропо-
лита Анастасия; в 1581 г. он бежал в Польшу вместе с Георгием, ра-
довецким епископом, и со всей семьей Могилы. В грамоте  от  20 
января  1582 г. он называется уже бывшим митрополитом. Когда 
после победы над всеми претендентами на воеводский престол 
вышел победителем воевода  Петр Хромой,  он опять восстановил 
Феофана на митрополичьем престоле, но Феофан отказался и ушел 
на покой в монастырь Рыжка, где и умер между 1587-1588 гг.

4. Феодосий I (1535-1543 и 1545-1551) 
Во время пастырства Феодосия, а именно осенью 1538 г., вторг-

нулся турецкий султан Сулейман в Молдавию и дошел до Сучавы. 
Тогда собрались бояре и архиереи края в Радовцах на совещание 
и решили послать к султану посольство с боярином Трифоном Чол-
паном и предложить султану мир. Когда же дело удалось, бояре и 
архиереи сопровождали уходящего султана до реки Дуная. Епи-
скоп Феодосий упоминается в грамоте воеводы Петра от 2 июня        
1546 г., в которой подтверждается епископу Феодосию Радовецко-
му и Макарию Романскому покупка села Орецище и покупка села 
Леслеоани. Эти дарования сделаны в пользу монастыря Нямц, что 
подтвердил воевода грамотой от 2 марта 1548 г. Епископ Феодосий 
построил 7 июня 1549 г. монастырский дом в монастыре Нямц и 
оставил на стене надпись свою. Феодосий умер в 1551 году.

5. Митрофан (1551-1552) 
Был из монахов Нямецкого монастыря. О нем упоминает грамо-

та воеводы Стефана Лакусты, изданная в Герлеве 5 июня 1551 г., 
в которой даруется епископству Радовецкому четыре с половиной 
фальчи виноградника, отобранного от спатара Юрия за государст-
венную измену. Епископ Митрофан подарил монастырю Побрата 
село Мирчены в Сочавском округе, и этот дар подтвердил воевода 
Александр грамотой от 20 марта 1554 г.

6. Евфимий, первый раз (1552-1555) 
Он был, по мнению одних, монахом монастыря Гомора, по мне-

нию других – монастыря  Нямц. Еще будучи игуменом Нямца, Евфи-
мий написал биографию воеводы Александра Лапушняна. Евфимий 
упоминается как епископ Радовецкий в грамоте воеводы Алексан-



59Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

дра Лапушняна, составленной 4 апреля 1552 г., в которой воево-
да дарует 1000 аспров из имущества Максима Грабора, умершего 
бездетно, для поминовения усопшего Грабора и его семьи. Епископ 
Евфимий скоро ушел на покой и остался в монастыре Нямц.

7. Георгий (1555-1558) 
Был монахом монастыря Путна. О нем упоминается вместе с ми-

трополитом Григорием и епископом Макарием из Романа в грамо-
те воеводы Александра Лапушняна от  31 августа 1556 г.,  которой 
дарует монастырю Путна за свое здоровье и за здоровье супруги 
Руксанды и детей 100 золотых.

Епископ Георгий перешел после короткого пастырства в Радов-
цах на епископский престол в Романе, где его воевода Иоанн Лю-
тый приговорил на сожжение в 1558 году.

8. Евфимий, второй раз (1558-1564) 
О нем упоминает надпись на придворе церкви в Радовцах от 30 

июня 1559 г., построенной воеводой Александром Лапушняном. За-
тем встречаем его в извещении о приезде патриарха Константино-
польского Иоасафа в Молдавию. Затем упоминается он в грамоте 
того же воеводы 1560 года, где он вместе с митрополитом Григо-
рием вписаны как свидетели, что упомянутый воевода дарует мо-
настырю Слатина голову св. Григория Богослова, купленную у мона-
стыря Ватопед на Афоне. Он упоминается и в дарственной грамоте 
того же воеводы вместе с митрополитом Григорием и Анастасием, 
епископом Романа, где упомянутый воевода дарует монастырю Ва-
топед склад  в Сулоне и по 300 золотых ежегодно. Епископ Евфимий 
участвовал вместе с митрополитом Григорием при помазании на 
воеводский престол Якова Гераклида после его победы над воево-
дой Александром Лапушняном 18 ноября 1561 г. при Вербии. Когда 
же воевода Александр Лапушнян после смерти воеводы Якова Ге-
раклида вступил опять на воеводский престол Молдавии, он казнил 
47 бояр-сторонников Гераклида и хотел наложить руки и на еписко-
па Евфимия, бывшего сторонника Гераклида, но епископ Евфимий 
вместе с другим претендентом на молдавский воеводский престол, 
Стефаном Мызгой,  и с несколькими боярами бежал в Орхид.

Там, в Ардяле, Евфимий, боясь преследований воеводы Александ-
ра, утаил свой епископский сан, поступил в монастырь как простой 
монах, но своим широким образованием, особенным тактом, кро-
тостью и истинной христианской жизнью успел скоро выдвинуть-
ся так, что его избрали епископом Ардяла, что и венгерские влас-
ти подтвердили. Православная церковь на венгерской территории 
была подчинена патриархату в Ипеке, и потому обратился Евфимий 
к патриарху за епископской грамотой, чтобы интронизироваться в 



60 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Ардяле как епископ. Патриарх Ипекский выставил ему грамоту, на 
основании которой венгерские власти его 3 августа 1572 г. интрони-
зировали. Конечно, он получил грамоту без рукоположения, так как 
патриарху было известно, что он уже рукоположен. Он носил титул 
епископа Сильважского, так как его резиденция была в монастыре 
Сильваже. В Ардяле был епископ Евфимий только до марта 1574 г., 
когда его пригласил воевода Иоанн Лютый в Молдавию, чтобы он 
участвовал на суде против бежавшего митрополита Феофана.

Епископ Евфимий поехал в Молдавию, участвовал в соборе, но в 
Ардял уже не возвращался, потому что его воевода назначил епи-
скопом Романа в Молдавию. Но недолго он оставался на престоле 
Романа. После смерти  упомянутого воеводы  25 июня 1574 г. на 
престол Модавского воеводства  засел Петр Хромой, епископ Ев-
фимий должен был оставить епископский престол в Романе и посе-
литься в монастыре Гомора, где он и умер и погребен в 1583 г.

Епископ Евфимий, когда был еще епископом, написал летопись, 
относящуюся к истории Молдавии в 1541-1553 гг.

9. Димитрий (1564-1565) 
Об этом епископе знаем только то, что он убит весною 1565 г. в 

Ардяле в сражении армии воеводы Богдана Константина с армией 
императора Максимилиана под командой Валентина Банфи.

10. Исаия (1566-1579) 
Был игуменом в монастыре Слатина, на престол Радовецкого 

епископства засел он в 1566 г., сейчас же после смерти епископа 
Димитрия, но позитивных сведений о нем нет, а только с 1572 г. он 
подписал вместе с прочими архиереями края и боярами присягу на 
верность полякам от имени воеводы Иоанна Армянина.

Епископ Исаия был доверенным лицом воеводы Ивана, который 
его часто посылал с тайными дипломатическими миссиями то в Ар-
дял, то в Польшу, то в Россию. Он в 1573 г. 11 февраля был уполно-
мочен заключить с поляками мирный договор. В том же году он был 
в Москве с миссией известить царя Иоанна Грозного о вступлении 
на престол Молдавии воеводы Иоанна Армянина, привезти из Мо-
сквы в Молдавию княжну Марию и князя Петра  -  детей воеводы 
Иоанна, которых, однако,  не нашли уже в живых, так как они давно 
уже умерли от чумы. Кроме того, его миссией было завязать дру-
жественные отношения между православной церковью Молдавии 
и Москвы. Он и в 1574 г. был в какой-то таинственной миссии в 
России.

Епископ Исаия упоминается вместе с митрополитом Анастасием 
и епископом Романа Истратием в грамоте воеводы Петра Хромого 
от 9 июля 1577 г., в которой дарует упомянутый воевода монастырю 



61Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Пангараце селище Малый Алмаш (округ Пятра) для основания там 
села.

Воевода Петр Хромой заставил епископа Исаию за то, что он был 
сторонником воеводы  Иоанна  Армянина, оставить Радовецкий 
епископский престол, и потому он в 1579 г. ушел в монастырь Ага-
пию, где принял великую схиму. 

Он подарил монастырю 7 июля 1581 г. серебрянную  панагию, 
искусно отделанную и украшенную дорогоценными камнями. Он 
принес в монастырь также и прекрасный покровец, подаренный ра-
довецкому епископству Стефаном Великим.

Исаия умер в монастыре Агапия 8 апреля 1585 г., так как в этом 
году о нем пишут еще как о епископе Радовецком. Следует приме-
тить, что он тогда был уже бывший епископ Радовецкий. В этом году 
сидел на радовецком престоле уже Георгий Могила II.

Епископ Исаия был человек образованный, можно сказать, на это 
время даже ученый. Он написал, еще будучи монахом в Слатине, 
перед январем 1561 г. хронику под заглавием «Краткое повество-
вание о молдавских воеводах» и сборник славянский, где поместил 
также сербскую и болгарскую хроники.

11. Георгий Могила II (1579-1586) 
Он был вторым сыном логофета (канцлера) Ивана Могилы (в мо-

нашестве Иоанникия) и его супруги Марии и племянником судьи 
Петра Гудича. У Георгия были два брата - Иеремия и Симеон, третий 
брат, Федор, был только по отцу от его первой супруги, названной 
Гречанкой. У него было несколько сестер - Елена Канцлерша, иноки-
ня Настасия, Настя, Щука, Гречанка и Марийка.

Молодой Георгий Могила получил первое образование, по всей 
вероятности, в Польше. Вернувшись домой, он поступил в мона-
стырь Сочевицу, где принял монашский постриг под своим крещен-
ным именем. Он был также игуменом монастыря Сочевица, откуда 
был назначен радовецким епископом.

Епископ Георгий упоминается вместе с митрополитом Феофаном, 
Евстафием, епископом Романа, в грамоте воеводы Петра Хромого 
от 1579 г., в которой устанавливаются границы между монасты-
рем и церковью Галата. Он построил в 1578 г., когда еще не был 
епископ в монастыре Сочевица, церковь Богоявления, которую он                       
освятил в 1581 г. и которой упомянутый воевода подарил грамотой 
от 7 сентября 1581 г. село Сочевицу. После освящения церкви епи-
скоп Георгий вместе с митрополитом Феофаном и монахом Феодо-
сием Барбовским, будущим епископом Радовецким и митрополи-
том Молдавским, и несколькими боярами, недовольными суровым 
правлением воеводы Янко Саса (1579-1582) бежали в Мунтению. 



62 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Другие же бояре, судья Иеремия, брат Симеона Могилы, и гетман 
Валика - в Польшу, а третья часть бежала в Турцию. Бежавших за 
границу архиереев воевода Янку Сас считал потерявшими свой сан; 
в своей грамоте от 20 января 1582 г. называет одного бывшим ми-
трополитом, а другого - бывшим епископом.

После смерти воеводы Янку Саса в июне 1582 г. занял опять свой 
епископский престол в Радовцах. В том же году, 11 сентября, мы 
встречаем епископа Георгия вместе с воеводой Петром в лагере Ту-
това, а 4 августа 1583 г. он подписал декрет упомянутого воеводы, 
которым он дарует монахам монастыря Св. Саввы земельный уча-
сток в Яссах, купленный от Мокрины Борча  и её дочери, в замуже-
стве Корпач, для постройки церкви.

Епископ Георгий подарил монастырю Сочевица 14 сентября      
1583 г. свою вотчину Вербье на реке Жижия с мельницами.

Епископ Георгий упоминается вместе с бывшим митрополитом 
Анастасием и с Агафоном, епископом Романа, в грамоте Петра 
Хромого от 4 октября 1583 г., которой воевода дарует монастырю 
Молдавица сто золотых леев, чтобы за него молились и поминали 
в службах. Он упоминается в грамоте от 14 января 1584 г., которой 
подтверждается в женском монастыре Ванатори село Денешти. Ког-
да Григорий XIII Римский в 1582 г. ввел новый  им исправленный 
календарь, епископ Георгий написал ему, чтоб он этот календарь 
не навязывал молдавским римо-католикам, а разрешил, чтобы они 
и впредь праздновали свои праздники по старому календарю, как 
до сих пор. Папа удовлетворил эту просьбу, но Георгий получил от-
вет только по смерти папы Григория от кардиналов. По инициативе 
епископа Георгия бывший комендант Сочавского округа  пожертво-
вал монастырю Молдавица гору Тодореск возле гор Рареу и 200 
золотых, чтобы его ежегодно при богослужении поминали. Епископ 
Георгий купил села Вербовцы, Ленковцы с мельницами у братьев 
Никора и Милича Илеску, сынов Марутины, и подарил их вместе с 
половиной села Станилешти (округ Хотин), что после подтверждал 
29 декабря 1584 г. воевода Петр.

Епископ Георгий упоминается также в грамоте воеводы Петра от 
14 декабря 1585 г., в которой он вместе со своим братом Еремией 
подтверждают, что они даруют свою вотчину Сухлинцы монастырю 
Воронец.

Он 10 января 1586 г. вместе с митрополитом Феофаном и епи-
скопом Романа Агафоном уладил спор между архиварием Христо 
Михайлескулом и монахами монастыря Молдавица, касающийся 
села Рачулены.

Он упоминается в документе воеводы Петра от  26 февраля     



63Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

1586 г., которым дарует монастырю Сочевица  село Мындрище над 
Серетом с мельницами и озерами. Встречаем его также и в доку-
менте того же воеводы того же года, который подтверждает мона-
стырю Сочевица село Озунище, подаренное Кондратом Руджиной 
и его супругой Софронией. Епископ Георгий построил еще в 1586 г. 
Воскресенскую церковь при монастыре Сочевица, что воевода Петр 
подтверждает документом от 20 июня 1589 г.

Епископ Георгий перешел в феврале 1586 г. на митрополичий 
престол в Сочаву. Епископ Георгий подарил своему монастырю в 
Сочевице в 1587 г. икону Богоматери, полученную в дар от Иоахима, 
патриарха Антиохийского. Он купил в 1587 г. у воеводы Петра село 
Гринчище, которое потерял казначей Иван Соломон, собравший в 
Сочавском округе 70000 аспров налогов и не вложивший их в госу-
дарственную казну.

Епископ Георгий сложил эти деньги на руки воеводы и получил 
село Гринчище, которое затем подарил монастырю Сочевица, что и 
подтвердил воевода Петра грамотой от 11 января 1588 г. Епископ 
Георгий избран перед 20 декабря 1587 г. молдавским митрополи-
том и как такой упоминается вместе с Агафоном, епископом Романа 
и Гедеоном, епископом Радовецким, в упомянутой грамоте, где под-
тверждается монастырю Молдавица село Онцены (округ Ботушаны). 
Митрополит Георгий по согласию воеводы Петра известил 1 января 
1583 г. Папу Римского Сикста V, что молдавская  православная цер-
ковь готова сблизиться с римо-католической, а 15 октября 1588 г. 
он тоже с согласия воеводы Петра письменно подчинил формально 
Молдавскую православную церковь римо-католической. Митропо-
лит Георгий подарил вместе со своей матерью 20 июня 1589 г. мо-
настырю Сочевица село Воловец, обменяв его на село Станилище, 
имение стольника Никулы, и подарил также монастырю Сочевица.

Он еще подарил монастырю Сочевица село Мунтяна (оно же и 
Урсешти) с мельницей на реке Кракове, что и подтвердил воевода 
Моисей Могила грамотой от 23 августа 1631 г. Митрополит  Георгий 
участвовал  8 мая 1590 г. в Константинопольском соборе, где под-
писал вместе с прочими молдавскими епископами заявление, что 
они соглашаются на основание патриархии в России. Митрополит 
Георгий тайно повенчал 27 января 1591 г. воеводу Петра Хромого 
с Ириной Ботезат, с которой он сожительствовал после смерти его 
законной супруги Марии Амирали из Родоса.

Митрополит Георгий подарил монастырю Сочевица серебря-
ный кивот. Когда воевода Петр Хромой из боязни перед Лазарем 
- претендентом на воеводский престол Молдавии - вместе со сво-
ей супругой Ириной бежал в Тироль, взяв с собой и сына Стефа-



64 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

на, сопровождал его и митрополит Георгий с монахом Феодосием 
Барбовским. Когда, путешествуя в Тироль, воевода Петр в австрий-
ском городе Тулн заболел и составлял свое завещание, митрополит 
Георгий был свидетелем и подписал упомянутое завещание. В Тиро-
ле, в Боцене, воевода Петр составил новое завещание, при котором 
митрополит Георгий был тоже свидетелем и в котором завещал ему 
воевода 50 золотых и кусок хорошего сукна.

После смерти воеводы Петра митрополит Георгий вернулся до-
мой, а 7 июня 1595 г. дал богословение на основание большого со-
бора монастыря Секул.

Митрополит Георгий ехал в 1595 г. с молдавскими боярами, про-
живающими в Польше, в Тироль, чтобы оттуда привезти Стефана, 
сына воеводы Петра, в край, но безуспешно.

Митрополит Георгий вместе с Агафоном, епископом Романа, и Ам-
филохием, епископом Радовецким, 12 июля 1597 г. присутствовали, 
когда воевода Иеремия Могила покупал село Городник с мельница-
ми на речках. Городник и Поздаву он даровал монастырю Сочевица. 
Он подарил монастырю Сочевица им обновленную и позолоченную 
икону св. Николая, тогда же он купил имение Солка у помещика Ар-
боре и подарил его монастырю Сочевица.

После кончины митрополита Никанора, который был на митро-
поличьем престоле во время путешествия митрополита Георгия в 
Тироль, митрополит Георгий опять засел на Сочавском митрополи-
чьем престоле и начал усердную акцию с целью соединения Мол-
давской православной церкви с Римом. Он пошел даже так далеко, 
что в страстной четверг служил литургию вместе с римо-католиче-
ским епископом Бернгардом Квирини и участвовал вместе с ним и 
крестном ходе. Это поведение митрополита Георгия вызвало боль-
шое негодование в рядах православного духовенства и  ввиду того 
созвало в Яссы большой собор, который состоялся в 1600 г. Собор 
этот под председательством митрополита Дионисия Рали из Терно-
вы осудил митрополита Георгия и низложил его в сане. Несмотря, 
однако, на суд и на низложение, митрополит Георгий, благодаря 
сильной поддержке со стороны сильных тогда латинников, все-та-
ки остался на престоле, так что Дионисий Рали, избранный на его 
место митрополитом Молдавии, не был в состоянии занять престол 
молдавского митрополита. Документы этого времени до 1608 года 
все еще упоминают Георгия как митрополита Молдавии.

Между 1608-1609 гг. он все-таки ушел на покой, осел в своем мо-
настыре Сочевица, где он и умер.

Мнения о митрополите Георгии разногласны. Одни считают его 
человеком чрезвычайно честным и простым, другие опять утвер-



65Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

ждают, что он был очень хитрый и умел пользоваться для своих це-
лей большой силой, какой тогда располагали латинники. Во всяком 
случае уже то одно обстоятельство, что он поддерживал безнравст-
венного воеводу, говорит о его шатких понятиях морали.

12. Гедеон I (1586-1591) 
Был игуменом монастыря Рыжка. Он упоминается епископом Ра-

довецким уже 28 февраля 1586 г. вместе с митрополитом Георги-
ем и Агафоном, епископом Романа, в документе воеводы Петра от 
20 декабря 1587 г., которым подтверждает монастырю Молдавица 
село Онцены, затем, вместе с теми же архиереями, - в грамоте от 20 
июня 1589 г., которой воевода Петр подтверждает, что митрополит 
Георгий подарил монастырю Сочевица село Воловец (округ Соча-
ва), полученное от своих родственников взамен за село Станилище 
(округ Хотин), упоминается и в тайном акте воеводы Петра Хромого  
от  23 января  1591 г.,  в котором удостоверяется брак воеводы с 
Ириной Ботезат, цыганкой, бывшей татарской рабыней, купленной 
затем воеводой Петром и окрещенной.

Упоминается и в грамоте от 10 марта 1591 г., которой дарует дья-
ку Пепелу село Дубовцы возле Шипинцев, его упоминает и помян-
ник в Молдавице. Епископ Гедеон, кажется, был также сторонником 
римского католицизма, о чем пишет иезуит Варшенецкий из Мол-
давии папскому нунцию в Вену. Епископа Гедеона заставил воевода  
Арон  во время своего первого правления на престоле Молдавского 
воеводства (1591-1593) отказаться от епископского престола, по-
тому что был сторонником воеводы Петра.  Из Радовец он ушел в 
монастырь Рыжка, где и умер 21 ноября 1596 г. и похоронен при 
церковной стене.

13. Георгий III (1591-1593) 
Этот епископ упоминается только один раз, а именно 28 февраля 

1593 г. Он умер 4 марта 1593 г. в Радовцах, там и погребен.
14. Мардарий (1593-1596) 
О нем упоминается вместе с митрополитом Митрофаном и Ника-

нором, епископом Романа,  в грамоте воеводы Арона  от 10 августа 
1594 г., где подтверждается пожалование в пользу монастыря  По-
брата, а затем в документе воеводы Стефана Развана (1594-1596) 
от 28 ноября 1595 г., когда его уже не было в Радовцах, Марда-
рий избран летом 1595 г. митрополитом Молдавии. Он созвал епи-
скопов края и епископов Валахии в Яссы, чтобы посоветоваться и 
принять меры против усердного прозелитизма римо-католиков от-
носительно православной церкви. В день 13 августа принял собор 
энергичный протест против католической пропаганды и выслал по 
адресу львовского латинского митрополита и польского правитель-



66 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

ства резкое представление против пропаганды католицизма на 
арене православной Молдавии. Епископ Мардарий скоро оставил 
епископский престол в Радовцах и ушел в монастырь Св. Георгия в 
Дрогобыче (Галичина), где его избрали игуменом и где он скоро и 
умер.

15. Амфилохий (1595-1599) 
Был монахом в монастыре Путна. Он подписал 13 августа 1595 г. 

соборное решение и упоминается вместе о митрополитом Георги-
ем, Агафоном, епископом Романа, в документе воеводы Иеремии 
Могилы от 22 января 1597 г., в котором упомянутый воевода дарует 
монастырю Сочевица села Верхний и Нижний Городник с озерами 
и мельницами, затем в грамоте того же воеводы от 2 августа 1597 
г., в которой дарует женскому монастырю в Ицканах возле Сочавы 
все земли вокруг монастыря, оовобождение их от всех налогов. Епи-
скоп Амфилохий подписал 25 марта 1593 г. документ воеводы Ие-
ремии Могилы, которым он утверждает обмен митрополита Георгия 
с племянницами и дочерьми Луки Арборе, отдавая село Станилище 
взамен на село Солка, подаренное монастырю Сочевица. Наконец 
упоминается епископ Амфилохий в документе от 6 марта 1599 г., 
которым воевода Иеремия Могила подтверждает монастырю Галата 
села Бельчешти, Сагна, Теишоры, Фольфаешты, Мынзешты, Петреш-
ты, Манжешты, Драганешты, часть озера Кагул, Влачешты,часть Грич-
кань, пасеку Трестиора и часть виноградников в Галате.

Епископ Амфилохий умер нечаянно в марте 1599 г.
16. Феодосий I Барбовский, первый раз (1599-1600) 
Происходил из боярской фамилии и был монахом монастыря По-

брата. Он был от 1588 г. до конца года 1592 воспитателем молодого 
сына воеводы Петра Хромого Стефана  в г. Боцен в Тироле, когда 
воевода Петр проживал как беженец за границей. За свой труд по-
лучал Феодосий 3 золотых и все содержание. По завещанию он по-
лучил от воеводы 30 золотых и дорогой кафтан.

По смерти воеводы Петра 1 июля 1594 г. Феодосий возвратил-
ся в край. В 1595 г. он сопровождал митрополита Георгия и бояр, 
проживающих в Польше, чтобы из Тироля привезти Стефана, сына 
воеводы Петра Хромого, в край, но безуспешно. Феодосий написал 
в Боцене лекцию для своего ученика из истории Молдавии, которая 
сохранилась доныне. Из этого видно, что у него были все-таки кое-
какие знания.

В 1590 г. 30 марта уже встречаем Феодосия как епископа Ра-
довецкого вместе с митрополитом Георгием и епископом Романа 
Агафоном в документе Иеремии Могилы, которым воевода дарует 
монастырю Рыжка озеро на Быстрице, а затем в документе того же 



67Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

воеводы от 1600 г., которым дарует монастырю Агапия село Виколе-
ны. Он упоминается с упомянутыми архиереями,  которые советова-
ли Иремии Могиле войти в бой с Михаилом Храбрым и прогнать его 
с престола Мунтении, а на его место установить Симеона Могилу.

Узнав об этом плане, воевода Михаил Храбрый собрал большую 
армию и напал на Молдавию и уже 16 мая 1600 г. занял столицу 
Молдавии Сочаву. Воевода Иеремия Могила, увидев такую большую 
военную силу Михаила Храброго, бежал в Польшу, взяв с собой и 
своих советников - епископа Феодосия и других архиереев земли.

17. Анастасий I Кримкович (1600) 
Был сыном боярина Ивана Кримковича и его супруги Кристины.
Он принял монашество в монастыре Путна, перешел после в мо-

настырь Галата, где его избрали игуменом в 1583 г. Как таковой он 
присутствовал 27 января 1591 г. вместе с митрополитом Георгием 
Могилой, Гедеоном, епископом Радовецким, и боярами при тайном 
венчании воеводы Петра Хромого с Ириной Ботезат, которая сопро-
вождала воеводу, когда он бежал в Тироль. Его сопровождал и игу-
мен Анастасий, который присутствовал при составлении завещания 
22 января 1592 г. в австрийском городе Тулне.

После того Анастасий скоро вернулся в край, где его воевода 
Михаил Храбрый постановил на престол Радовецкого епископства 
как избранного местным собором епископов 2 июня 1600 г. вместо 
бежавшего Феодосия Барбовского. Между тем Михаил Храбрый по-
сле занятия Сочавы 11 мая 1600 г. занял г. Роман, 20 мая - г. Хотин и 
после поражения армии воеводы Иеремии 1 июня он занял г. Хушь, 
откуда он издал грамоту с датой 10 июня 1600 г., которой дарует 
монастырю Кошуна село Радованы.

Епископ Анастасий подписал 19 июня 1600 г. арихиерейский обет 
и подданство Михаилу Храброму.

В день 24 июня 1600 г. воевода Михаил перешел со своей армией 
в Ардял, а в Молдавии оставил правительство, состоящее из 4 бояр,  
и оставил войска 6000 человек. Между тем воевода Иеремия в ав-
густе 1600 г. вернулся с большой польской армией под командой 
князя Замойского, который его опять восстановил на воеводском 
престоле. Епископ Анастасий, будучи установлен Михаилом Хра-
брым на престол епископа Радовецкого, был принужден покинуть 
этот престол. Он ушел в свой монастырь Драгомирна, где он 27 июля 
1602 г. вместе с братьями Лупул Строич и Симеоном Строичем, ве-
ликим казначеем, построил церковь при монастыре Драгомирна. 
Он подарил монастырю свою вотчину - село Драгомирна, которое 
семья Кримковичей купила, а воевода Георгий Стефан 24 марта                
1654 г. подтвердил. Епископ Анастасий недолго оставался в мона-



68 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

стыре Драгомирна, так как его еще с начала 1606 г. назначили епи-
скопом Романа. Как таковой он упоминается в документе от 26 мая 
1606 г., которым  воевода Иеремия Могила дарует монастырю Зо-
граф участок земли на постройку подворья, а кроме того еще и село 
католических венгров Себеоны возле Романа.

Он упоминается и в грамоте от 28 июля 1606 г., которой он дарует 
монастырям Быстрица и Рыжка озеро Кагул возле Дуная со всеми 
притоками. Упоминается также и в грамоте от 7 ноября 1606 г., ко-
торой воевода Симеон Могила дарует монастырю Сочевица ручьи в 
устье Дуная и село Джурджулище.

Недолго пребывал епископ Анастасий в Романе. Он уже 15 мая 
1608 г. перешел на митрополичий  престол  в Сочаве,  и  как таковой  
он 16 марта 1610 г. подписал анафему на тех, что дерзали бы пода-
рить монастырь Драгомирна другому монастырю или  лишили  бы 
его самостоятельности. В 1610 г. 6 июля он подписал разграничение 
между селами Петреканы и Ингарище.

Митрополит Анастасий посвятил 15 августа 1610 г. антиминс 
для Сочевицы, который сегодня хранится там же, под № 246, а в            
1611 г. он крестил Елену, дочь воеводы Радула Шербана, бежавшего 
из Мунтении в Молдавию. Митрополит Анастасий купил 30 мая 1617 
г. села Дружище и Тайстряны (округ Гырлеу) у канцлера Строича и 
подарил их монстырю Драгомирна, что подтвердил воевода Радул. 
Михаил, тот же воевода, снял митрополита Анастасия с престола в 
1617 г. и заместил его Феофаном, которого как митрополита Сочавы 
встречаем в документе от 26 марта 1617 г., но в документе от 30 
мая 1617 г. он вписан все еще как митрополит Сочавский вместе с 
Афанасием, епископом Романа, Ефимием, епископом Радовецким, 
и Митрофаном, епископом Хушь. Анастасий сумел все-таки скоро 
опять завоевать митрополичий престол Сочавы, что доказывает до-
кумент от 25 июня 1619 г. Он упоминается и в 1620 г., когда он бро-
сил упомянутую анафему в тех, кто дерзал бы передать Драгомиру 
другому монастырю и отобрал бы у него независимость. Митропо-
лит Анастасий обменял село Стырчи, собственность митрополии, 
за село Уйдище, собственность боярина Ионашка Джанга, обмен 
которых был подтвержден воеводой  Иоанном  Александром  22 
марта 1621 г. и воеводой Илиешом 17 апреля 1621 г. Он подарил 
монастырю Солка 24 декабря 1621 г. семь фалч виноградника на 
горе Плоска, каменный подвал в Котнаре и один большой колокол. 
В 1625 г., 12 апреля, он  посвятил церковь Св. Саввы в Яссах при 
сослужении Афанасия, епископа Романа. В 1625 году, 22 апреля, он 
судил дело канцлера Кристияна относительно села Ламашены, ко-
торое присвоил себе упомянутый канцлер, хотя оно принадлежало 



69Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

монастырю Солка. В 1626 г., 2 сентября, митрополит Анастасий под-
писывает регламент для монастырей, изданный воеводой Мироном 
Барновским. На воротах монастыря Драгомирна, построенных вое-
водой Мироном Барновским, находим его надпись, датированную 
30 августа 1627 г.

Митрополит Анастасий ушел с митрополичьего престола с нача-
лом 1629 г. и поселился в своем монастыре Драгомирна. Он умер в 
начале 1621 г.

По народному преданию, митрополита Анастасия убил воевода 
Стефан Томша из зависти, что монастырь  митрополита  Драгомирна  
превосходил  своим  великолепием и блеском монастырь, основан-
ный  воеводой Стефаном. Он похоронен в правой стороне прона-
оса старой церкви монастыря Драгомирна, где простой камень без 
надписи показывает его могилу, покрытую теперь хорошим ковром.

В Драгомирне еще хранится одна из четырех больших толстых 
свечей из белого воска, украшенная золотом и искуственными цве-
тами, которые на всех четырех сторонах могилы.

Митрополит Анастасий был человек образованный, с особенным 
артистическим вкусом. Был знаменитый калиграф и рисовальщик, 
доказательство чему - написанные им в 1609-1614 гг. книги  «Апо-
стол», евангелия и служебники.

18. Феодосий Барбовский, во второй раз (1600-1604)
Когда воевода Иеремия Могила в августе 1600 г. вернулся в 

край, он восстановил епископа Феодосия на епископском престоле 
в Радовцах. Как таковой он упоминается вместе с митрополитом 
Георгием Могилой и Агафоном, епископом Романа, в документе от        
1600 г., которым дарует воевода Иеремия монастырю Агапии село 
Виколень. Епископ Феодосий подписал вместе с Агафоном, еписко-
пом Романа, бывшим епископом Филотеем и комендантом Георги-
ем разграничение, совершенное 21 августа 1604 г. между монасты-
рями Агапия и Секул.

Скоро, уже в октябре 1604 г., Феодосий переходит на митропо-
личий престол в Сочаву. Как митрополит он упоминается в грамо-
те от 20 апреля 1606 г., в которой устанавливается граница между 
Агапией и Секулом, а кроме того он упоминается и в грамоте от 1 
июня 1605 г., которой подтверждается монастырю Сочевица село 
Гринчешти с речкой Солка (округ Сочава). Феодосий был принужден 
оставить митрополичий  престол  потому, что враги его наклеветали 
на него князю Константину Могиле, что митрополит, будучи подку-
плен претендентом на молдавский престол Стефаном Богданом, на-
меревался отравить воеводу Константина причастием в день Пасхи. 
После тяжелой пытки, которой подвергли митрополита, он ушел в 
монастырь Сочевицу, где он скоро умер и там же похоронен.



70 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

19. Иоанн (1606-1608) 
Был монахом монастыря Рыжка. В 1592 г. был он первым еписко-

пом новооснованного епископства в Хушь, откуда он весной 1605 г. 
перешел в Радовцы. Как епископ Радовецкий он упоминается вме-
сте с митрополитом Феодосием Барбовским, Агафоном, епископом 
Романа, и Филотеем, епископом Хушским, в документе от 1 июня 
1605 г., которым воевода Иеремия Могила подтверждает монасты-
рю Сочевица село Гринчешти с озером и мельницей на речке Солка 
(округ Сочава).

Епископ Иоанн вместе с упомянутыми уже архиереями подпи-
сал грамоту от 20 января 1606 г., которой воевода соглашается на 
дарование монастыря Голя в Яссах монастырю Ватопед на Афоне. 
Основательницей монастыря Голя была Анна, вдова великого канц-
лера Иоанна Голи.

Епископ Иоанн обменял цыгана Аврама, принадлежавшего мо-
настырю Сочевица, на цыгана Стана, принадлежавшего монастырю 
Сочевица.

Епископ Иоанн упоминается вместе с митрополитом Феодосием 
Барбовским, Анастасием Кримковичем, епископом Романа, и Фило-
феем, епископом Хушским, в документе от 12 мая 1606 г., которым 
воевода Иеремия Могила дарует монастырю Секул село венгерских 
католиков Сабаоны возле Романа, а затем упоминается опять вме-
сте с упомянутыми в документе от 28 июля 1606 г., которым дару-
ет воевода Иеремия монастырям Быстрица и Рыжка озеро Кагул и 
притоки устья Дуная. Затем - в документе от 7 ноября 1606  г. вместе 
с прочими  архиереями  края, где подтверждаются все дарования, 
сделанные монастырю Сочевица. Он упоминается вместе с упомя-
нутыми уже архиереями края в документе от 14 сентября 1607 г., 
где подтверждаются монастырю Побрата все дарования воеводы 
Симеона Могилы. Епископ Иоанн подарил монастырю Сочевица 
села Манжище, Аджище, Видовены и Джурмары (округ Нямц).

Епископ Иоанн перешел из Радовец на митрополичий престол в 
Сочаве.

20.	  Ефрем (1608-1614) 
Был монахом монастыря Молдавица, затем был епископом в 

Хушь. Он упоминается в помяннике монастыря Молдавица. Как епи-
скоп Радовецкий он написал письмо в Быстрицу к сборщикам нало-
гов, коменданту и бюргерам города.

В документах он первый раз упоминается в грамоте от 24 апре-
ля 1609 г., которой воевода Константин Могила дарует епископу 
Ефрему право на одном селище в округе Ковурлуй основать село, 
освобождая будущих жителей этого села от всех налогов. Епископ 



71Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Ефрем подтверждает документом от 10 июня 1609 г. монастырю 
Путна юрисдикцию над всеми священниками и дьяконами сел во 
владениях монастыря  Путна.

Епископ Ефрем начал 26 марта 1610 г. строить епископский дом 
(резиденцию) на подворье собора в Радовцах; постройка кончилась 
26 августа 1612 г., во время правления воеводы Стефана.

Он упоминается вместе с прочими краевыми архиереями и в за-
писке от 30 марта 1613 г., в которой воевода Стефан Томша дарует 
монастырю Нямц участок земли в устье Жижии. В 1613 году епископ 
Ефрем заключает договор между Григорием, игуменом монастыря 
Рыжка, и монашеским собором монастыря Молдавии в деле одного 
лесопильного завода. Он написал в 1614 г. на пергаменте Псалтырь, 
который подарил монастырю Молдавица.

Епископ Ефрем ушел добровольно из епископского престола в 
Радовцах в монастырь Молдавицу, где он в мае 1619 г. и умер. Его 
похоронили в гробнице в северо-западной части церковного под-
ворья.

21. Афанасий (1615-1616) 
Был монахом в монастыре Молдавица. Как епископ Радовецкий 

он упоминается вместе с митрополитом Анастасием Кримковичем, 
епископом Романа Павлом в документе от 13 марта 1615 г., кото-
рым воевода Стефан Томша дарует монастырю Солка села Бадовцы 
с мельницами на реке Сочаве,  Драганище,  Крайничище,  Иванище 
и Парлишене (округ Бадовцы), Костешти с мельницами на Серете и 
Монастирени; затем в документе того же воеводы, которым дару-
ет тоже монастырю Солка село Фараоны возле Бакова,  купленное 
за 200 золотых у семейств Гоя и Теляга; затем в документе того же 
воеводы от 12 мая 1615 г., которым дарует монастырю Солка 12 
семейств цыган, купленных за 800 леев у Саввы Данчула; затем в 
документе от 28 июля и 1 августа 1615 г., которым воевода Стефан 
Томша дарует монастырю Солка село Кашваны,  купленное у Васи-
лия Шептелича за 1000 венгерских леев, и село Солка; в документе 
того же воеводы от 25 октября 1615 г., которым дарует монастырю 
Солка село Ботушаны на реке Солонец (округ Сочава) с мельницей 
и землями, купленными за 700 венгерских леев; и, наконец, в доку-
менте того же воеводы без даты, которым дарует монастырю Сол-
ка село Созна (округ Сочава) с дворами и прудами, половину села 
Калиновцы того же округа с мельницами на Серете, половину села 
Ионашены того же округа с мельницами, половину села Щербанище 
того же округа.

Епископ Афансий издал 15 января 1631 г. приказ прихожанам 
церкви Св. Иоанна в Яссах, запрещающий им переходить в другие 



72 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

приходы. Он умер 13 июля 1631 г. и похоронен в монастыре Быст-
рица.

22.  Ефрем II (1616-1623) 
Был монахом монастыря Молдавица. Он был сначала епископом 

Хушским, а после перешел в Радовцы. Он участвовал вместе с ми-
трополитом Анастасием Кримковичем, Афанасием, епископом Ро-
мана, и Митрофаном, епископом Хушским, в 1616 г. в Диване края, 
созванном воеводой Стефаном Томшей, на котором решено пода-
рить монастырю Солка озеро Лучо (круг Фальчиу).

Епископ Ефрем упоминается вместе с митрополитом Феофаном 
и с двумя уже упомянутыми епископами в документе от 25 мар-
та 1617 г., которым воевода Раду Михня дарует монастырь Галата 
Св. Гробу в Иерусалиме;  затем в документе того же воеводы от 26 
марта 1618 г.  подтверждаются дарения Галате; затем в докумен-
те того же воеводы от 15 апреля 1618 г., которым подтверждают-
ся монастырю Солка села Фараоны, Кажвана, Устье, Солка, Чорач 
и Броштене, Лемешены, Костешты, Подолены, Бадовцы, Дарганище, 
Крайничеште, Ванчиковцы и Парлишены и несколько семейств цы-
ган; затем в записке от 1620 г., в которой гетман Василий Шептилич 
закладывает свое село Немеричены великому судье Иеремии; и, на-
конец, вместе со всеми уже упомянутыми архиереями в документе 
без даты, по всей вероятности, от 1622 года,  которым  подтвержда-
ется  монастырю  Солка  озеро Лучул на Пруте со всеми ручьями 
округа Фальчиу. Он подтвердил 1 августа 1622 г. Георгию и Исааку, 
сынам Букоряна, продажу половины селища Лоеште судьи Никоры. 
В 1623 г. Ефрем ушел в свой монастырь Молдавицу, где он и умер, 
и погребен.

23. Евлогий I (1623-1627) 
Был монахом монастыря Солка.  Он  участвовал  вместе с митро-

политом Анастасием Кримковичем, Афанасием, епископом Романа, 
и Павлом, епископом Хушским, в Диване земли 11 августа 1623 г., 
созванном воеводой Стефаном Томшей, где решено, чтобы гетман 
Балика отдал село Вербие, взятое силой у монастыря Сочевица. 
Кроме того, подтверждены тогда и некоторые виноградники мона-
стырю Сочевица.

Епископ Евлогий упоминается вместе с уже упомянутыми архие-
реями в документе от 17 июля 1623 г., которым освобождает села 
Солка и Фараоны - имущество монастыря Солка  -  от всех налогов,  
а документом от 17 июня 1623 г. подтверждается 12 семейств цыган 
как собственность монастыря Солка.

Он подписал вместе с упомянутыми уже архиереями в 1623 г. до-
кумент о том, как засел воевода Стефан Томша на престоле земли.



73Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Епископ Евлогий был свидетелем, когда боярин Иеремия дал мона-
стырю  село Солка и получил за него село монастырское Михальче 
(округа Черновицкого), обмен которого был подтвержден воеводой 
Раду 12 января 1625 г.

Он упоминается также в обмене от 12 февраля 1625 г., когда игу-
мен Сочевицы Афанасий и монастырь Солка заключили между со-
бой такой обмен: монастырь Сочевица дал  села  Гринчеште, Селице, 
Язловец, Чеплинцы за села Бадовцы, Драганешты, Крайничешты, 
Иванчиковцы и Парлишаны. 

Епископ Евлогий построил новую крышу над епископской тра-
пезней 11 июня 1625 г. Он 22 апреля 1626 г. востребовал отдачу 
села Ламашены, взятого канцлером Кристианом, монастырю Солка. 
Он упоминается вместе со всеми архиереями земли в распоряже-
нии воеводы Мирона Барновского от 20 сентября 1626 г., касаю-
щимся монашеской дисциплины; затем в документе того же воево-
ды, которым монастырю Драгомирна подтверждаются раньше ещё 
подаренные села: Солка (округ Сочава), Тырчаны  (округ Дорогой); 
затем  в  документе от 7 мая 1627 г., которым  воевода Мирон  ос-
вобождает бежавших  цыган монастыря Солка от всех налогов края. 
Евлогий уходит на покой осенью 1627 г. и уходит в монастырь Солку, 
где в документе воеводы Мирона Барновского от 10 апреля 1629  г. 
он упоминается как бывший епископ и игумен, и в котором мона-
стырь Солка получает право на каждую пятую рыбу, выловленную в 
озере Луч.

24. Дионисий (1628-1630) 	 .
Этот архиерей написал 13 марта 1628  г. записку, в которой под-

твердил монастырю Сочевица в собственность одного цыгана; он 
вместе с прочими епископами земли, игуменами и боярами внес 16 
июня 1628 г. воеводе Мирону Барновскому жалобу, что крепостные 
монастырские бежали из сел и осели на селищах. Епископа Диони-
сия вместе с митрополитом Анастасием, епископом Романа Афана-
сием и епископом Хушским Митрофаном упоминают в документе 
от 30 июля 1628 г., где даруется монастырю Зограф на Афоне одна 
церковь в Васлуе. Он подтверждает вместе с упомянутыми архие-
реями письмом от 18 ноября 1628 г., что монахи Барновского мона-
стыря купили имение.	

Он упоминается в документе от 9 декабря 1628 г., которым вое-
вода Мирон Барновский дарует церкви Успения Богоматери в мо-
настыре Барнова в Яссах, им же основанном, вотчину Топоровцы с 
озером и мельницей, которую церковь дарует Св. Гробу в Иеруса-
лиме. В 1629 г., 4 января, епископ Дионисий подтверждает вместе 
с митрополитом Анастасием и прочими архиереями края продажу 



74 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

села Валишены монастырю Св. пророка Ильи. Епископ Дионисий 
перешел в 1629 г. на престол в Роман, где мы его встречаем  в  до-
кументе от 29 апреля 1629 г., где упомянутый воевода дарует мона-
стырям Гангул, Драгомирна и Барнове третью часть озера в Дорогой.

В 1629 году епископ Дионисий заболел, а в начале 1630 г. и умер.
25. Евлогий I, во второй раз (1629-1639)
Его упоминают вместе с митрополитом Афанасием,  Диониси-

ем, епископом Романа, и Митрофаном, епископом Хушским, в до-
кументе от 10 января 1631 г., которым воевода Моисей Могила 
дает монастырским цыганам некоторые права. Он купил 18 января                 
1630  г. половину села Личина (округ Дорогой), а 30 августа 1633 г. - 
половину села Милишовцы у священника Афанасия за 200 золотых; 
священник на эти деньги купил 300 маток пчел и две пасеки - одну 
в Гирлит возле села Марджины, а другую в Ботушанах и их пода-
рил монастырю Солка. Евлогий упоминается вместе с митрополитом 
Варлаамом и вместе с прочими уже названными епископами края в 
записке воеводы Моисея Могилы от 9 сентября 1633 г., где даются 
некоторые привилегии священникам в Яссах.

Евлогий подарил своей сестре Анне, супруге Андрея Мургулец, 
между 1633-1635 гг. свои имения Мелишовцы и половину Марицеи. 
Он упоминается в документе от 7 апреля 1635 г., которым воевода 
Василий Лупул дарует монастырю Солке восемь подданных, кото-
рых освобождает одновременно от всех налогов; затем вместе с 
упомянутыми  уже архиереями  в  документе  от 7 апреля 1635 г., 
которым упомянутый уже воевода четырех послушников женского 
монастыря Ванатории на Быстрице тоже освобождает от налогов, 
и в документе от 7 апреля 1637 г., которым подтверждает упомя-
нутый воевода упомянутому женскому монастырю право собствен-
ности на половину села Лачина (округ Дорогой). Он упоминается и 
в документе от 22 марта 1638 г., которым воевода Василий Лупул 
подтверждает монастырю Сочавице право на село Мандрище, а 
также и в документе того же воеводы от 20 октября 1638 г., кото-
рым подтверждается  Евлогию  собственность участка земли  возле 
села Фараоны, которое он купил у Федора Моцока. Епископ Евлогий 
отказался в 1639 году от своего престола и ушел в монастырь Солка, 
где он 25 июня 1644 г. скончался.

26. Анастасий II (1639-1645) 
Был монахом монастыря Молдавица. Он упоминается первый раз 

в надписи от 1639 г. на одном серебряном кресте, полученном им от 
Гавриила, брата воеводы Василия Лупула;  затем вместе с митропо-
литом Варлаамом,  с Митрофаном, епископом Романа, и Георгием, 
епископом Хуша,  в грамоте от 25 апреля 1639 г., которой воевода 



75Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Василий Лупул дарует Радовецкому епископству 30 крепостных. Он 
упоминается вместе с митрополитом Варлаамом 14 апреля 1641 г. в 
записи на одной славянской минее, а также в решении от 15 апреля 
1641 г. в споре между монастырями Бурдюжены и Драгомирна  о 
селе Нападова  на Днестре, который упомянутый воевода решил в 
пользу монастыря Драгомирна.

Епископ Анастасий вместе с епископом Евлогием из Романа уча-
ствовал 13 июня 1641 г.  во встрече мощей св. Параскевы. Он упо-
минается и в записи 1641 г., сделанной на рукописи одного служеб-
ника, находящегося в митрополичьем музее в Черновцах.

Анастасий подписал вместе с митрополитом Варлаамом, Досифе-
ем, епископом Романа, и Георгием, епископом Хушь, в 1641 г. про-
токол Дивана края, где констатируется, что монастырь Слатина дал 
воеводе Василию Лупулу селище Трусище на реке Жижия; он при-
сутствовал также вместе с уже упомянутыми архиереями края при 
соглашении митрополита Варлаама с бывшим казначеем Дмитрием 
Бугушем в деле об участке земли для постройки мельницы.

Он участвовал в соборе, открытом 11 марта и продолжавшемся 
до 9 декабря 1641 г. в Яссах, в церкви Трех святителей, под пред-
седательством Порфирия, бывшего епископа Никеи. В этом соборе 
участвовали представители Константинопольской патриархии Пор-
фирий, бывший епископ Никеи, иеромонах Мелетий Сириг, учитель 
и проповедник патриархии, представители Молдавии митрополит 
Варлаам, епископ Романа Евлагий, епископ Радовецкий Анастасий, 
епископ Хушский Георгий, иеромонах Софроний, ректор коллегии 
Василий Лупул и игумен монастыря Трех святителей в Яссах, пред-
ставители Русской церкви Петр Могила, митрополит Киева, Исаия 
Трофимович, игумен монастыря Св. Николая в Киеве, и Иосиф Ко-
нонович, ректор коллегии и игумен монастыря Св. Богоявления в 
Киеве, и Игнатий Оксенович, проповедник из Киева.

Ясский синод осудил кальвинистическое учение бывшего патри-
арха Константинопольского  Кирилла Лакарича и подтвердил «Ис-
поведание православной веры» митрополита Петра Могилы.

Епископ Анастасий подтвердил  в 1642  г. вместе с упомянутыми 
архиереями края, что иеромонах Парфений из монастыря Бисери-
каны основал скит Совежа на речке Путна. О нем упоминается и 
в заметке от 25 мая 1643 г., сделанной в славянском служебнике, 
который написал Иванко в епископии Радовцы для Федора Яко-
вича, великого логофета воеводства, подарившего этот служебник 
митрополиту Варлааму.

Анастасий  подарил  монастырю Молдавица 20 марта 1644 г. по-
учительное Евангелие. Он участвовал вместе с митрополитом Мол-



76 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

давии Варлаамом и Евлогием, епископом Романа, Гедеоном, епи-
скопом Хушским, с Теофилом, митрополитом Угровлахии, Стефаном, 
епископом Бузейским, и Игнатом, епископом Рымника, во Втором 
синоде в Яссах 1645 г. против кальвинистов, на котором составлен 
ответ на катехизис кальвинистов. Этот ответ, по мнению некоторых 
историков, составил и напечатал еще в 1644 г. в Сочаве митрополит 
Варлаам.

Епископ Анастасий перешел весной 1645 г. на престол епископст-
ва Романа, откуда он участвовал 25 марта 1651 г. в Диване, созван-
ном Василием Лупулом, который подарил монастырь Думбравецул 
болгарскому монастырю на Афоне - Зографу. При рукоположении 
Лазаря Барановича, епископа Черниговского, 17 марта 1657 г. уча-
ствовал и епископ Анастасий.

В 1658 г. ушел Анастасий в монастырь Молдавица, где он умер и 
погребен.

27. Стефан (1645-1646) 
Подписал 2 июня вместе с митрополитом Варлаамом, с Анаста-

сием, епископом Романа, и Гедеоном, епископом Хушским, письмо, 
которым просит милости царя Московского Алексея Михайловича 
для Ореста, бывшего епископа Ардяльского. Упомянутые архиере-
ем Молдавии удостоверяют, что хорошо знают епископа Ореста как 
человека безупречного и ревностного служителя церкви. Его окле-
ветали кальвинисты, и собрание ардяльских протопопов его низло-
жило, после чего его приговорили  к  штрафу  в 1000 талеров. Не 
будучи в состоянии уплатить этот штраф, он был посажен в темницу, 
а чтобы его освободить, 24 румына заняли у князя Георгия Ракоци 
деньги, а теперь, чтобы он мог опять занять епископский престол, 
нужно возвратить эти деньги князю Ракоци. Ввиду того они просят 
царя Алексея, чтобы он дал эту сумму епископу Оресту, так как толь-
ко после уплаты этих денег он может засесть опять на епископском 
престоле.

Епископ Стефан пастырствовал только один в Радовцах. О нем 
нет никаких сведений. По всей вероятности, он умер и погребен в 
Радовцах.

28. Феофан II (1646-1654)
Был монахом монастыря Путна и упоминается под датой 8 июля 

1646 г. на одном Евангелии написанном, упомянутом  уже  Иванком. 
Епископ  Феофан находится вместе с митрополитом Варлаамом, 
Афанасием, епископом Романа, и Гедеоном, епископом Хушским, в 
документе воеводы Василия Лупула от 15 апреля 1647 г., которым 
подтверждаются монастырю Путна дарования, совершенные воево-
дой Стефаном Великим, и в грамоте от сентября 1647 г., которым мо-



77Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

настырь Пречистая в Галаце даруется монастырю Ватопед на Афоне. 
В 1651 г. он подписал документ воеводы Василия Лупула, которым 
даруется монастырь Добровец (округ Васлуй) монастырю Зограф на 
Афоне.

29. Иорест (1654-1656) 
Был монахом монастыря Секул. Он подписал 6 сентября 1655 г. 

вместе с митрополитом Гедеоном, с Анастасием, епископом Рома-
на, Саввой, епископом Хушским, и боярами края документ, которым 
край обязывается уплатить Георгию Ракоци, князю Ардяльскому, 
сумму 126 000 талеров, занятых у него. Епископ Иорест перешел 5 
апреля 1656  г. опять на престол в Хушь, откуда пришел  в Радовцы; 
он скоро ушел в монастырь Секул, где он в 1660 г. подписывается 
как бывший радовецкий епископ. Он умер и погребен в монастыре 
Секул.

30. Савва (656-1658) 
Был монахом монастыря Путна, участвовал в 1651 г. в рукопо-

ложении Петра Парфения, епископа Мукачева,  и упоминается 11 
октября 1654 г. в одной купчей своего племянника Исака.

В 1655 г. он был очень короткое время епископом Хушским, от-
куда он с началом 1656 г. перешел в Радовецкое епископство, где 
он упоминаемся с митрополитом Гедеоном и другими архиереями 
земли в документе воевода Георгия Стефана от 5 апреле 1656 г., 
в котором он дает 8000 асиров церкви Св. Николая в Шкее, возле 
Брашова, как ежегодное пособие. 

Епископ Савва пребывал 11 мая 1657 г. в монастыре Секул, где он 
ухаживал за смертельно больным митрополитом  Варлаамом, с ко-
торым он тогда вместе подписал акт, в котором один крестьянин из 
села Кофище продает монастырю Секул имение; он присутствовал 
и при составлении завещания митрополитом Варлаамом 16 августа 
1657 г. Епископ Савва перешел с началом 1658 г. на престол Романа, 
где он пребывал только один год, так как в следующем 1659 году он 
был избран митрополитом края. Он принял монашеский чин Калис-
трата, который позже был епископом Радовецким.

В 1660 г., 29 августа, он подарил монастырю Секул серебряную 
таблицу, которую он позолотил, купил для монастыря две с поло-
виной фальчи виноградника в Котнаре, а 20 августа 1661 г. он по-
менял село Калиновцы за село Кенище, принадлежащее боярину 
Соломону Берладяну. Он упоминается и в грамоте от 10 мая 1663 
г. воеводы Евстратия Дабижи. В 1665 г. он ушел на покой и умер 5 
января 1664 г.

31. Феофан III (1658-1666) 
Был монахом монастыря Путна,  где он в 1642 г. был игуменом. 



78 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Отсюда он перешел в 1657 г. на престол епископа Хушского, где он 
упоминается в документе рукоположения Лазаря Барановича, епи-
скопа Чернигова, 5 марта 1657  г. Феофан был в Хушь только до 
конца 1657 г., а в 1668 г. перешел в Радовцы.

Как радовецкий епископ он упоминается в помяннике Путны; 
затем вместе с митрополитом Гедеоном,  с епископом Саввой из 
Романа, епископом Досифеем из Хушь в документе воевода Георгия 
Гики от 10 мая 1658 г., в котором даруются монастырским цыганам 
некоторые права.

Епископ Феофан написал 10 августа 1658 г. в таможне Быстри-
цы прошение, чтобы его освободили от пошлины за одну лошадь. 
Он упоминается вместе с митрополитом Саввой, епископом Рома-
на Досифеем и с епископом Хушским Серафимом в документе от 
16 декабря 1659 г., в котором воевода Стефан дарует монастырю 
Агапия восемь послушников, затем и в документе того же воеводы 
от 9 января 1660 г., которым воевода преклонил монастырь свой 
Хлинча монастырю Ангиро Кастродиана в Румелии, и в документе 
от 9 января 1660 г., которым воевода дарует монастырю Молдавица 
восемь послушников,  которых освобождают от всяких налогов. Он 
подписывает в 1662 г. вместе с прочими архиереями края свиде-
тельство для села Подолени.

Епископ Феофан участвовал  29 февраля 1664 г. вместе с про-
чими епископами края в Диване, где он согласился, чтобы боярин 
Мирон Костин подарил монастырь Теодорены из Бурдюжень Свято- 
Павловскому монастырю на Афоне. В том же году епископ Феофан 
дал свидетельство в суде о имении гетмана Балики.

Епископ Феофан, кажется, уже в 1665 г. ушел с епископского пре-
стола, так как в документе воеводы Евстратия Дабижи от 18 марта 
1665 г., которым упомянутый воевода дарует Мамаевскому скиту, он 
уже не упоминается, а только митрополит Гедеон, Досифей из Рома-
на и Феофан из Хушь. Ушел в монастырь Путна, где умер и погребен 
в 1670 г. 

32. Серафим (1667-1685) 
Происходил из монастыря Агапия и был прежде епископом Хуш-

ским, а в 1667 г. перешел на престол Радовецкий, откуда он купил 
24 апреля 1667 г. виноградник в Бейчень у Федора Херескула за 
2 золотых. Он подписал вместе с митрополитом Гедеоном, с епи-
скопом Досифеем из Романа и епископом Иоанном Хушским 1 мая         
1668 г. мировую между Мироном Костином из Старяища и воевод-
ским чашником Адрианом; затем вместе с теми же архиереями под-
писал 26 августа 1668 г. другое свидетельство. Он упоминается в 
записи на одном славянском молитвослове, написанном для него 



79Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

неким Даниилом; затем в другой надписи от 28 июня 1669 г. в од-
ном большом славянском часослове, им купленным и подаренным 
монастырю Агапия, где он и теперь хранится.

Епископ Серафим присутствовал  лично 15 января 1673 г., ког-
да монастырь Агапия продал село Шорканы великому казначею 
Дуке за 800 леев. Он упоминается и в документе  воеводы  Сте-
фана  Петричейка  от  20 июня 1673  г., которым воевода дарует 
монастырю  Св. Онуфрия, посвященному митрополитом Досифеем в 
сослужении епископа Феодосия, епископа Серафима, участок земли 
в городе Серет, который разграничили позднее епископ Серафим с 
логофетом Соломоном  Берледянулом. Он подписал 20 июня 1673 
г. вместе с митрополитом Досифеем, с упомянутыми епископами и 
боярами края свидетельство в деле монастыря Секул.

Серафим сопровождал вместе с прочими архиереями и боярами 
края воеводу Стефана весной 1674 г. в Хотинский лагерь.

Серафим купил 29 мая 1676 г. у неких немцев из города Нямц 
участок земли для постройки  мельниц. Он присутствовал  6 июля 
1676 г., когда монастырь Секул обменял село Колибание (Мирчище)
на реке Берладулуй (округ Тутова) на село Борчешть (округ Нямц), 
принадлежащее монастырю Флорище. Он упоминается вместе с 
митрополитом Досифеем, епископом Романа Иоанном и епископом 
Хушским Калистратом в документе воеводы Антония Русета от 29 
марта 1677 г., которым устанавливается, что церковь Св. Николая 
будет впредь митрополичьим собором. Он подписывает вместе с 
вышеупомянутыми архиереями в 1677 г. документ, которым митро-
полит Досифей дарует Святому Гробу в Иерусалиме монастырь По-
брата.

Об епископе Серафиме упоминается в документе от 29 марта 
1677 г., в котором воевода Антоний Русет дарует церкви Св. Николая 
в Яссах, которую он отремонтировал, 120 литров постного масла. Он 
подтверждает вместе с прочими архиереями  края  в  документе от 
9 января 1680  г., что воевода Дука купил у казначея Теодора Иор-
даки имение  Глевенещи на Жижие.

Серафим заключает вместе с Михаилом, игуменом монастыря 
Агапия, в 1682 г. соглашение с казначеем Теодором Иордаки, между 
которым и монастырем Агапия был спор, относящийся к некоторым 
мельницам на реке Жижие в селе Икушены. Епископ Серафим летом 
1685 г. ушел с епископского престола на покой и осел в монастыре 
Агапия. Как бывший епископ Серафим упоминается в свидетельстве 
от 20 декабря 1685 г. о разграничении места (земельного участка) в 
г. Нямц, купленного им у неких немцев.

По всей вероятности,  Серафим был некоторое время епископом 



80 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Романа, так как он в документе от 26 марта 1688 г. приведен как 
бывший епископ Романа.

33. Мисаил I (1686-1687) 
Происходил из монастыря Секул и упоминается вместе с ми-

трополитом Досифеем, Саввой, епископом Романа, и Митрофаном, 
епископом Хушским, в актах краевого Дивана от 4 мая 1686 г., со-
званного воеводой Константином Кантемиром по делу привилегий 
купечества из Ясс.

Епископ Мисаил недолго пребывал на престоле Радовецкого 
епископства, потому что, когда митрополит Досифей, сторонник во-
еводы Стефана Петричейко, в 1696 г. ушел с королем Собеским в 
Польшу и забрал с собой мощи св. Иоанна Нового из Сочавы вместе 
с ценностями и документами митрополии, Савву, епископа Романа, 
определили в митрополиты, а Мисаила - на престол Романа.

Как епископ Романа Мисаил судился пред воеводой Константи-
ном за участок земли в селе Бранище, принадлежавшей епископст-
ву Романа.

Он упоминается и в документе воеводы Антиоха от 15 февраля, 
которым упомянутый  воевода  освобождает  село Топоровцы  от 
всех налогов. Мисаил перешел в 1702 г. из Романа на митрополи-
чий престол в Сочаве, где подписал 12 сентября 1704 г. документы 
Дивана, относящиеся к монастырям, подаренным заграничным об-
ителям.

Как  бывший митрополит  Мисаил подписал 1 июня 1709 г. даре-
ния  Евфимии Голой, вдовы судьи, Стефану Луке части ее вотчины 
в Беленештах на реке Бужор (в округе Фальчиу) и части вотчины в 
селе Цепень на реке Сераци.

34. Лаврентий, первый раз (1687-1693)
Происходил из монастыря Богдана, как епископ Радовецкий он 

упоминается в документе  от  23 ноября  1687  г.  Он разграничивал 
11 июня 1691 г. участок земли под названием Долина Ильи в г. Бер-
лад. Он упоминается с митрополитом Саввой, епископом Мисаилом 
из Романа и Варлаамом из Хушь в документе от 15 июня 1691 г., 
которым воевода Константин освобождает священников из Ясс от 
всех налогов.

Он упоминается и в документе того же воеводы от 2 июля 1692 г., 
которым даруется монастырю Селиштены участок земли и освобо-
ждается от всех налогов. Епископ Лаврентий участвовал в Диване, 
созванном 1 июля 1693 г. воеводой Константином, в деле поддан-
ных монастырей, подаренных Святому Гробу в Иерусалиме. На со-
брании участвовал и Досифей,  патриарх Иерусалимский.	

Епископ Лаврентий подписал 15 сентября 1693 г. подарок Анны, 



81Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

вдовы логофета Соломона, села Сторнище монастырю Богдана.
 35. Николай Василевич (1694-1695)
Сведения об этом архиерее очень скудны. Известно только то, 

что он был контрепископом Лаврентия. Его рукоположил бывший 
митрополит Досифей, что узнаем из письма Досифея от 4 апреля         
1693 г. к Досифею - иерусалимскому патриарху, который наложил 
анафему на митрополита Досифея, потому что он, ушедши с моща-
ми св. Иоанна в Галичину, не хотел вернуться в Молдавию.

От епископа Николая сохранилась заметка, им же написанная 
8 мая 1694 г. на одной славянской книге «Толкования Евангелия 
Теофилактом». Из этой записи узнаем, что он больше проживал в 
Галичине в г. Стрые, где проживал бывший митрополит Досифей в 
1673-1675 и 1686-1696 гг. Может быть, что Николай вообще нигде 
не пастырствовал. Об епископе Николае говорилось, что он основал 
скит в Вижнице.

 36. Лаврентий, второй раз (1696-1700) 
Построил монастырь Богоматери в Зубравице, которому воевода 

Антиох Кантемир подарил 23 июля 1696 г. трех послушников. Лав-
рентия упоминает одна купчая от 18 мая 1697 г. митрополита Фео-
досия. Епископ Лаврентий подписал вместе с упомянутыми архие-
реями края 1 марта 1698 г. указ, которым воевода Антиох Кантимир 
регулирует налоги от коров. О нем упоминают также и решения Ди-
вана от 1698 г. Он участвовал с прочими архиереями края на собра-
нии 1698 г., на котором подарен монастырь Каприяна болгарскому 
монастырю Зограф на Афоне.

Об епископе Лаврентии упоминается в документе того же воево-
ды от 15 февраля 1700 г., которым освобождается монастырь Бар-
новский в Яссах от всех налогов.

Епископ Лаврентий назначен в 1700 г. на епископство в Романе. 
Как таковой он послан был воеводой Константином в 1701 г. к бо-
ярам Богдана Иордаки, бежавшим в Польшу, с миссией уговорить 
их, чтобы они вернулись в страну. Он умер в Романе в конце 1706 г.

 37. Гедеон II (1701-1707) 
Был монахом монастыря Агапия, его упоминает документ воево-

ды Михаила Раковицы от 30 ноября 1703 г. и от 2 декабря 1703 
г., которым освобождаются священники г. Ясс от налогов. Вместе с 
митрополитом Мисаилом, епископом Романа Лаврентием, еписко-
пом Варлаамом Хушским и боярами края он дает свидетельство о 
Иордакии Русете, судье Нижней земли. Он упоминается в документе 
того же воеводы Михаила Раковицы от 30 ноября 1704 г. и вместе с 
митрополитом Мисаилом, епископом Лаврентием из Романа и Вар-
лаамом из Хушь в документе 12 сентября 1705 г. относительно на-



82 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

логов, которые должны платить государству монастыри, подаренные 
Святому Гробу в Иерусалиме. Епископ Гедеон вместе с Анастасием, 
игуменом монастыря Агапия, и с целым собором монастырским об-
менял с логофетом Константином Костаки имение монастырское 
Николены (округа Фальчиу) за участок земли в Яссах под именем 
Осой. Он упоминается и в документе воеводы Михаила Раковицы 
от 11 января 1706 г., которым освобождается село Кучуров от раз-
ных налогов. Он вместе с монашеским собором  монастыря Агапия 
написал вдове стольника  Иордаки письмо о процессе между мона-
стырем и упомянутой вдовой. В 1706 г., 22 января, он купил имение 
Арень возле Сочавы у Мухамета Мира, сына Олуя, за 300 леев.

Епископ Гедеон подписал вместе с упомянутыми уже архиереями 
и боярами 23 марта 1705 г. грамоту о свидетельстве и удостовере-
нии, что воевода Антиох Кантимир купил участок земли в Кирканах 
у Ифтодия, сына Гавриила.

Имя Гедеона упоминается под датой 3 апреля 1706 г. на антимин-
се монастыря Драгомирна, который теперь хранится в музее митро-
полии в Черновцах. Вместе с митрополитом Мисаилом, Лаврентием 
из Романа и с Варлаамом из Хушь встречаем епископа Гедеона в 
документе от 5 февраля 1707 г., которым подтверждается монасты-
рю Путна село Кучуров с цыганами и крепостными, освобожденны-
ми от налогов. В 1708 г. епископ Гедеон назначается митрополитом 
страны; как такой он писал в 1708 г. гетману Дмитрию Раковице, а 
15 апреля 1709 г. -  монахам в Гоморе, что их крепостной Матфей 
освобожден от крепостничества, а в 1714 г. он получил полномо-
чие продать имение логофета Мирона за долги. Он упоминается 
и в грамоте воеводы Михаила  Раковицы  от  20 июня 1716  г. и 
подписал 18 марта 1717 г. записку, в которой передает монастырю 
Барбой  виноградник для обработки,  а 21 апреля 1717  г. объявляет 
решение в одном семейном процессе. Митрополит Гедеон писал 1 
апреля 1718 г. Хрисанфу, патриарху Иерусалимскому, об игуменате 
Св. Саввы и просил прислать св. миро для Молдавии.

В 1718 г., 30 декабря, он был свидетелем вместе с прочими ар-
хиереями края при продаже одной половины села Слобозия (округ 
Карлигатура), совершенной боярином Гавриилом Лекой своему 
племяннику. Он освободил 16 июня 1719 г.  монастырь Барбой от 
налога за пять погонов виноградника во Владиченах, находящихся 
на территории митрополии. Он упоминается и в одном решении во-
еводы Михаила Раковицы от 21 июня 1719 г.  В 1720 г., 20 июля, он 
дарует Федору Баделице, судье в Сочаве, цыганку; а 5 ноября 1722 г. 
он пишет письмо жене министра Стурзы о деле земельного участка 
в Яссах для постройки дома.



83Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

38. Каллистрат (1708-1728) 
Был игуменом монастыря Путна, а в 1708 г. назначен епископом в 

Радовцах. Как таковой упоминается вместе с митрополитом Гедео-
ном, епископом Романа Пахомием и Саввой, епископом Хушским, в 
документе воеводы Михаила Раковицы от 17 июня 1709 г., которым 
упомянутый воевода улучшает материальное положение епископ-
ства Хушского. Он разграничивал вместе с Константином Сбиерой 
по поручению воеводы 29 августа 1709 г. монастырские села Грин-
чище, Бадовцы, Дрегенище, как и села Якобеще, и Романище, в том 
же году он подписал и разграничение села Милишевцы.

Каллистрат упоминается и в документе от 29 августа 1709 г., ко-
торым дарует вышеупомянутый воевода епископству в Хушь 20 
послушников. Он окрестил Сафту, дочь логофета Иордакия Кан-
такузино, которой он дал в подарок земельный участок в г. Яссы. 
Воевода Николай Маврокордат подтвердил епископу Каллистрату 
17 июля 1710 г. в собственность половину села Бахринеще, куплен-
ную 16 января 1708 г. у Санды, жены ключника, которую он после 
подарил монастырю Путна. От этого монастыря взял в  аренду  на  
неопределенное время епископ Каллистрат горы, которые  пере-
дал  гуцулам  из Путилова и которые монастырь получил обратно 
только по приказу воеводы Григория Калимаха. Епископ Каллистрат 
упоминается в письме воеводы Михаила Раковицы от 12 мая 1709 
г. в споре игумена монастыря Теодорены со стольником Иоанном 
Балшем за имение Миряны. Он подписывает 21 марта 1711 г. за-
писку, которой монахиня Анисия дарует митрополиту Гедеону село 
Пенишора, а 12 мая 1711 г. он вместе с Дмитрием Макри ремонти-
рует совершенно опустошенный женский монастырь Петровцы, ко-
торый он наново заселяет и которому возвращает села Петровцы и 
Миговены. Он упоминается также и в документе от 1712 г., которым 
воевода Николай Маврокордат освобождает бояр,  клир и купцов от 
десятины за пасеки, овец и др.

Епископ Каллистрат занимался очень много всякого рода денеж-
ными манипуляциями, как это доказывает долговое обязательство 
от 28 апреля 1713 г., выставленное капитаном Теодором Малым и 
Василием Ропчану, собственниками села Ропча, на сумму 273 с по-
ловиной венгерских лея -  деньги, которые они должны были со-
брать в селе как налоги и отдать в казну. А так как они их еще не 
собрали, заняли они эту сумму у епископа Каллистрата и обязались 
ему эти деньги возвратить, когда соберут из села. Василий Ропчану 
заложил еще в 1692 г. у Каллистрата четвертую часть села Ропча за 
сумму 100 леев, занятых у епископа. После Василий Ропчану со сво-
им братом Сандулом выставили опять долговое обязательство на 



84 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

сумму 376 с половиной леев. Окончательно село Ропча стало собст-
венностью епископа Каллистрата, который его подарил монастырю 
Путна.

Епископ Каллистрат подписал вместе с прочими архиереями края 
2 ноября 1713 г. документ, которым передается монастырь Брыди-
чище в собственность епископству Хушь.

Он участвовал с митрополитом Геодеоном, Саввой, епископом 
Романа и Иорестом, епископом Хушским, в Диване 20 декабря          
1713 г., на котором воевода Николай Маврокордат отменил налог 
за виноградники. Он подписал вместе с упомянутыми архиереями 
1 марта 1714 г. дарственную грамоту Елены, вдовы логофета Ни-
колая Костина, которая подарила монастырю Нямц село Пашканы, 
а 20 июля 1715 г. он подписал документ, в котором дарует упомя-
нутый воевода монастырь Хангу Александрийской патриархии.  Он 
подписал вместе с упомянутыми архиереями записку от 25 апреля 
1717 г., которой Сандул,  сын Ионашка Талпы,  дарует свою часть 
имения Балилеще своему крестному отцу Сандулу. Он упоминается 
и в грамоте от 30 апреля 1717 г. вместе с митрополитом Гедеоном 
и другими архиереями края, в которой воевода Михаил Раковица 
решает спор монастыря Св. Иоанна Златоуста с монастырем Данкул. 
Он участвовал вместе с прочими архиереями края в Диване от 24 
апреля 1718 г.

Епископ Каллистрат получил 26 апреля 1718 г. от воеводы при-
каз поехать вместе с Константином Сбиерой и Василием Чудином 
в Кымпулунг разрушить там землянки, построенные на земле, при-
надлежащей монастырю Молдавица. Он купил 28 апреля 1718  г.  у 
Сандула Танасе пять с половиной погонов виноградника в Одобе-
штах. В 1718 г., 4 декабря, он разграничивает по приказу воеводы 
Михаила Раковцы село Жадова, а того же дня он подписал записку, 
которой постельник Гавриил Лека продает половину своего села 
Слободия (Карлинатура).

Епископ Каллистрат по поводу расследования спора между мо-
настырем Молдавица и жителями Кымпулунга провел разграниче-
ние между спорящими сторонами, которые после воевода Михаил 
Раковица 15 апреля 1719 г. подтвердил. В 1720 г., 1 марта, он был 
на суде перед упомянутым воеводой как представитель монастыря 
Путна в деле подданных монастыря.

Епископ Каллистрат занял Сандулу Ропчану 1047 леев, чтобы он 
расплатился с турецкими купцами, и Ропчану заложил епископу 
половину своего имения Шкея закладным документом от 27 марта 
1721 г., где было поставлено условие, что, если должник не платит 
деньги в срок, тогда имение переходит в собственность епископа. 



85Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

А так как Ропчану в срок не уплатил своего долга, половина Шкеи 
перешла в имущество епископа. Он ее подарил монастырю Путна. 

Епископ Каллистрат купил 11 мая 1721 г. один погон с половиной 
виноградника в Одобештах за 40 леев. В 1721 г., 12 мая, епископ 
Каллистрат вместе с Дмитрием Макри ремонтирует церковь в Бали-
лищах. В 1722 г., 9 октября, епископ Каллистрат купил у Лепедату, 
сына Минилы из Вранчи, полтора погона виноградника и подарил 
вместе со всеми ранее купленными виноградниками монастырю 
Путна.

В 1723 г., 20 октября, заложил у него капитан Гынку часть своего 
имения Маморница за сумму 60 леев, занятых у епископа с тем же 
условием, что, если должник деньги не уплатит в срок, тогда зало-
женное имение переходит в собственность епископа; имение пере-
шло из-за неуплаты долга в собственность епископа, и он подарил 
его монастырю Путна.

Когда же Стефан, сын капитана, уплатил долг своего отца мона-
стырю, тогда он опять получил имение.

Епископ Каллистрат  купил 15 мая 1724 г. село Тереблече  за 300 
золотых у боярина Иоанна Балша и подарил его монастырю Путна, 
не заключив письменного договора. После смерти епископа воз-
ник спор между монастырем Путна и боярином Стефаном Стирча 
относительно имения Тереблече; спор решился 15 января 1748 г. 
декретом воеводы Гики в пользу Путны. Епископ Каллистрат сложил 
18 января 1725 г. вместе с другими архиереями края свидетельство, 
что капитан Георгий Горопчан дал свидетельство, что монахиня Се-
рафима Силион подарила митрополиту Георгию некоторые земель-
ные участки.

Епископ Каллистрат в мае 1728  г. ушел на покой и перешел в 
монастырь Путна, где он в конце 1728 г. умер. Его похоронил митро-
полит Георгий, который за погребение взял себе четвертую часть 
села Бабин, которое собственник села Ружине закладывал у еписко-
па Каллистрата.

39.  Антоний (1728-1729) 
Был родом из Черновиц и монахом монастыря Путна, откуда он 

перешел в монастырь Гореча, а монастырю Путна подарил 200 леев 
для устройства иконостаса церкви. В 1728 г. он назначается еписко-
пом Радовецким, и как такой он упоминается в записке от 25 июня 
1728 г., сделанной цыганскими судьями Сандулом и  Ифтодием. Он 
подписал в 1729 г. антиминс для Драгомирны, а в 1732 г. - для Путны. 
Оба антиминса хранятся в музее митрополии в Черновцах. Епископ 
Антоний построил в 1730 г.  деревянную церковь и кельи для мона-
хов в монастыре Гореча в память своего пребывания там.



86 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Осенью 1729 г. назначется Анто-
ний митрополитом края, как такой 
он вместе со своим братом Силь-
вестром дарует монастырю Гореча 
земельный участок. Он подтвер-
дил 12 марта 1731 г. запись Миро-
на Гафенко к Николаю Талпе, отно-
сящуюся к половине села Красна, 
а в октябре 1731 г. он соглашается, 
чтобы иеромонах Сила был по-
мощником престарелого Досифея - 
настоятеля отшельничества в Пут-
не. Он цензурирует в том же году 
перевод грамоты воеводы Алек-
сандра Доброго от 7 июля 1430 г., 
составленный Георгием - его пред-
шественником на митрополичьем 
престоле, а 20 июля 1732 г. он под-
писывает завещание Сафты - доче-
ри умершего Мирона Костина.

Он напечатал в 1731 г. Псалтырь 
на славянском языке. Митрополит 
Антоний получил 12 марта 1733 г. 
записку от Елены - супруги умер-
шего гетмана Димитрия Раковицы, 

а 14 марта 1735 г. купил 3 погона виноградника в Саринкуцах в до-
лине Дрик у мадьяра  Мартина из  Хушь. 1 сентября 1783 г. он купил 
у Павла Варна шесть с половиной погонов виноградника в Котнаре. 
Митрополит Антоний 14 сентября 1736 г. освободил от десятины ви-
ноградники капитана Строеску в Владиченах.

Митрополит Антоний много хлопотал о перевозе мощей св. Ио-
анна Нового из Жолквы в Сочаву, однако безуспешно. Один из анти-
минсов митрополита Антония хранится в монастыре Синая.

Митрополит Антоний обратился к командующему русских войск, 
занявших г. Хотин, чтобы они вошли в Молдавию. Русские исполни-
ли просьбу митрополита, перешли в Молдавию и разбили турок у 
Раранчи, а затем и в Ставчанах.

За это вмешательство воевода Григорий Гика заставил митропо-
лита Антония уйти с митрополичьего престола и назначил на него 
епископа Никифора. Бывший митрополит Антоний ушел с русскими 
войсками в Россию и осел в Киеве. Позже его назначили митропо-
литом Чернигова.



87Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

После двух лет он перешел в Белград, откуда 20 апреля 1745 г. 
послал в Путну много даров, а 1 января 1748 г. он скончался в Бел-
граде, где и похоронен.

 40. Мисаил II Кисилица (1729-1734) 
Постриженик монастыря Путны, где он был игуменом. Как радо-

вецкий епископ он подписывает 31 января 1730 г. вместе с прочими 
архиереями земли документ судебных решений, а 20 марта 1731 г. 
он подписывает вместе с митрополитом Антонием, епископом Ро-
мана Даниилом, епископом Хушским Гедеоном свидетельство во 
время процесса Николая Башоты с Марией, дочерью Нистора Гол-
бана, за часть имения Дольничень.

Епископ Мисаил подписал вместе с митрополитом Антонием в 
октябре 1737 г. документ, которым соглашается, чтобы иеромонах 
Сила был помощником престарелого Досифея во время отшельни-
чества в Путне. Он упоминается и в помяннике монастыря  Путна,  а 
20 мая 1737 г. его имя фигурирует в списке всех вещей, подаренных 
им монастырю Путна, куда он ушел на покой и принял великую схи-
му под именем Мина. Как бывший епископ Мисаил (Мина) жил еще 
до 20 апреля 1751 г. в монастыре Путна, где он и умер, но место его 
погребения неизвестно.

 41. Варлаам (1734-1745) 
Он был монахом монастыря Нямц, где он некоторое время был 

игуменом, отсюда был назначен епископом сначала в Хушь, а после 
в Радовцах.

Как епископ Радовецкий он подписал вместе с епископом Ро-
мана Гедеоном и епископом Хушским Феофилактом 6 марта 1735 
г. документ, которым воевода Григорий дарует митрополии страны 
монастырь Мавромол.

От епископа Варлаама имеется один антиминс, который посвятил 
в 1736 г. для монастыря Драгомирны. Он упоминается и в одной 
записи на славянском минее от 1642 г., находящейся во Львове в 
Моисеевском монастыре. 

Епископ Варлаам участвовал 8 апреля 1738 г. при разграничении 
сел Юженец и Ставчаны от с. Малятинцы. Он упоминается и в запи-
ске от 18 апреля 1738 г., в которой монах Михня дарует митрополии 
свое имение Жалобок. Он разграничивал по приказу воеводы Гри-
гория Гики 25 июля 1789 г. имение Романище в Сочавском округе.

Епископ Варлаам упоминается вместе с митрополитом Никифо-
ром, епископом Романа Гедеоном, епископом Хушским Феофилом 
в документе от 2 апреля 1741 г., которым воевода Георгий Гика да-
рует монастырю Барновского в Яссах из имущества умершего Геор-
гия Урсаки села Жучка, Денисовка, Ленковцы, Кожушна и Бергомет 



88 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

на то, чтобы ежегодно в богослужениях поминали. Он подписал 14 
октября 1741 г. вместе с уже упомянутыми архиереями документ, 
которым запрещается Щербану Кантакузино оставить монаше-
ский чин. Он был 4 апреля 1742 г. участником при разграничении 
епископского имения Хлевище от села Малятинцы, собственности 
Екатерины Кантакузино. Он подтвердил копию разграничения села 
Калиновцы Серетского округа, а 20 апреля 1742 г. он участвовал 
вместе с прочими архиереями страны в Диване, созванном воево-
дой Николаем по поводу пришествия в Яссы Парфения, патриарха 
Иерусалимского. Этот Диван и установил новые постановления об 
освобождении от налогов монастырей, подаренных Святому Гробу 
Господню.

Епископ Варлаам участвовал вместе с Теофилом, епископом Ро-
мана, Никифором митрополитом в рукоположении иеромонаха Ие-
рофтея из Путны в епископа Хушского на место Феофана, назначен-
ного из Хушь в Роман.

Епископ Варлаам был человек образованный. Он основал в Ра-
довцах в 1744 г. типографию, в которой напечатаны в 1744 г. ката-
васиер, в 1745 г. часослов и литургия  св. Иоанна Златоуста. Епископ 
Варлаам подписал в 1745 г. вместе с Мироном Гафенко запись отно-
сительно села Плешница. Он весной 1745 г. ушел на покой и осел в 
монастыре Нямц, где скоро и умер.

 42. Яков (1745-1750) 
Был игуменом монастыря Пут-

на, откуда его назначили еписко-
пом в Радовцы. В 1745 г., 3 сен-
тября, он вместе с митрополитом 
Никифором и Феофилом, еписко-
пом Романа, и Ерофеем, еписко-
пом Хушским, по приказу воево-
ды Григория Гики вместе с чаш-
ником Динулом  Кантакузино и 
судьей Баделицей разграничивал 
имения монастыря Петровцы с 
Костиною и еще одним имением 
и монастырем Драгомирна, так 
же, как и монастырем  Св. Ильи. 
Тогда же получила монахиня На-
талья из Петровец некоторые 
привилегии. Епископ Яков подпи-
сал вместе с названными уже ар-
хиереями документ от 25 декабря                      



89Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

1747 г., которым воевода Григорий Гика основывает в крае румын-
ские и славянские школы во всех епископствах земли, подчиняя их 
под надзирательство епископов. Он заключает 22 января 1749 г. с 
Макарием, игуменом монастыря Путна, договор, чтобы он через 7 
лет обрабатывал 10 погонов монастырского виноградника, из дохо-
дов которого чтобы игумен брал три части, а монастырь одну.

Епископ Яков участвовал 6 апреля 1749 г. в Диване, который ре-
шил освободить крепостных от крепостничества, а 6 мая 1749 г. он 
призвал всех священников к уплате налогов от каждой семьи их 
приходов.

Когда летом 1749 г. митрополит Никифор отказался от митропо-
личьего престола, Диван избрал на его место епископа Якова, кото-
рый 13 ноября 1750 г. интронизовался. Митрополит Яков напечатал 
28 августа 1752 г. в Яссах пастырское послание. Яков, переезжая на 
митрополичий престол в Яссы, взял с собой и Радовецкую типогра-
фию. Сейчас после интронизации митрополит Яков провел разгра-
ничение имения вокруг монастыря Воронец. Яков упоминается еще 
20 января 1760 г. как митрополит, но в том году он ушел на покой 
и осел в монастыре Путна, где он за 5 дней перед смертью принял 
великую схиму с именем Евфимий.  Он умер в Путне 15 мая 1772 г. 
и похоронен в придворье церкви возле своих родителей.

 43. Досифей Херескул (1750-
1788) 

Был сыном боярина Ефрема и 
его супруги Елены. У него было 
два брата - Илья и Федор и сестра 
Елена. Он был монахом монасты-
ря Путна, которому он даровал 
пасеку в 60 ульев пчел и 300 леев 
для устройства иконостаса. В епи-
скопа Радовецкого его рукополо-
жил 13 ноября 1750 г. митропо-
лит Яков в сослужении Ионикия, 
епископа Романа, и Ерофтея, епи-
скопа Хушского.

В 1750 г. он посвятил антимин-
сы для церквей Путна, Стража и 
Щербовцы, в 1761 г. - для цер-
квей в Ботошанице, в 1762 г. - для 
церквей Виков Нижний, Воловец, 
Команище, Солонец, Романешть, 
в 1764 г. - для церквей в Рома-



90 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

нештах и Солке, в 1766 г. - для церкви в Марджине, а в 1770 г. - для 
церкви в Городнике Нижнем, в 1771 г. - для церквей Фратовцы Ста-
рые, Язловец, Арборе, Гатна и  Пархауци, в 1776 г. - для церквей 
Сатулмаре, Крайничешты, в 1778 г. - для церквей в Кажване, Парте-
шти Верхние и Нижние, Ботушаницы, Бадовцы, Мелишевцы, в 1779 
г. - для церквей Виков Верхний, Балачана, в 1780 г. - для церкви в 
Балковцах, а в 1787 г. - для церквей в Фратовцах и Городнике Верх-
нем. Епископ Досифей подписал 1 января 1752 г. решение собора 
в Яссах под председательством митрополита Якова против заме-
щения епископских престолов иностранцами. Кроме того, на этом 
соборе констатировано, что молдавская церковь - автокефальная. 
Решено еще, что иностранцы, проживающие в Молдавии, должны 
платить налоги.

Часть третья 
Буковинская епархия во время 

австрийского правления (1775–1918) 

Во время пастырства епископа Досифея настала для нашей епар-
хии эпоха, которая совершенно изменила ее лицо.

В последней четверти ХVIII ст. территория нашей епархии попала 
под владение Австрийского государства.  В это время между Росси-
ей и Турцией шла упорная война. Русские войска быстро наступа-
ли. Чтобы спастись от неминуемой катастрофы, Турция обратилась 
к Австрии с прошением, чтобы она посредничала между Турцией и 
Россией, а за эту дипломатическую помощь Турция обещала усту-
пить ей северную часть Молдавии.

Австрия с согласия России выслала на нашу территорию контин-
гент войск под командой генерала Габриэля барона Сплени и за-
няла наш край как провинцию Австрии. На основании переговоров 
между Турцией и Австрией от 5 мая 1775 г. и окончательного уста-
новления границы 25 февраля 1777 г. Буковина, которая это назва-
ние получила только как провинция Австрии, сделалась австрийской 
провинцией под названием Буковинский округ. Новая провинция 
Австрийской империи была сначала под администрацией военного 
губернатора генерала Сплени, а затем, в 1779 г., - генерала Энцен-
берга.

Во время присоединения Буковины к Австрии Буковина в цер-
ковном отношении была разделена на две епархии: северная часть 
принадлежала к епархии Радовецкой с епископом Досифеем во 
главе и с резиденцией в Радовцах, а южная часть принадлежала к 



91Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

епархии Молдавской митрополии с резиденцией в Яссах и с митро-
политом Гавриилом во главе. От имени этого последнего управлял 
делами митрополичьей епархии на Буковинской территории его 
заместитель (дикиу) архимандрит Макарий, игумен монастыря Св. 
Ильи (округ Сочава).

После окончательного установления границ Буковины несколько 
приходов Радовецкой епархии осталось за пределами Буковины, за 
кордоном, а несколько приходов митрополичьей епархии осталось 
в Буковине; следует еще приметить, что все монастыри на террито-
рии Радовецкой епархии стояли под юрисдикцией не буковинско-
го епископа, а прямо митрополита или, точнее, игумена монастыря 
Св. Ильи. Австрийское правительство не хотело, чтобы буковинское 
духовенство и монашество зависели от иностранной, заграничной 
иерархии, и потому австрийский император Иосиф II сейчас после 
присоединения Буковины начал дипломатическим образом перего-
воры с султаном и молдавским митрополитом, чтобы этот послед-
ний отказался от юрисдикции над Буковинской епархией. Но, не 
получая долго ответа на свое предложение, император издал 24 
марта 1781 г. патент (решение), которым прежде разрывает всякую 
связь буковинских монастырей с заграничными иерархическими 
настоятелями. 

Император упомянутым патентом подчиняет буковинские мона-
стыри и всех монахов под юрисдикцию буковинского епископа и 
строго запрещает им всякие сношения с молдавским митрополи-
том. Следует еще добавить, что епископ Досифей обратился тоже 
с самого начала к митрополиту Гавриилу с предложением, чтобы 
он выпустил митрополичие приходы на территории Буковины из-
под своей юрисдикции и отдал их под юрисдикцию Досифея, за что 
обещал Досифей также поступить и со своими приходами, оставши-
мися за кордоном, но и Досифей долго не получал от митрополита 
никакого ответа. Между тем узнал митрополит Гавриил о патенте 
императора Иосифа и отказался письмом от 24 марта 1781 г. от 
юрисдикции над монастырями, над приходами митрополичьими на 
буковинской территории, над епископом Досифеем и Буковинской 
епархией. Интересно, что этого письма митрополита Гавриила ни-
где нет ни в Черновицкой консистории, ни в Ясской митрополии, а 
только упоминает о нем венский Верховный военный совет в своем 
письме от 25 июля 1781 г., в котором он извещает Галицкую губер-
нию об отречении митрополита Гавриила от юрисдикции. Относи-
тельно этого отречения возникли со временем два мнения: одни 
утверждают, что митрополит Молдавии на основании дипломатиче-
ских переговоров с австрийским императором добровольно отка-



92 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

зался от юрисдикции над Буковинской епархией; другие, особенно 
же румынские националисты, защищают мнение, что митрополит 
Ясский Гавриил, узнав о патенте императора Иосифа, молчком при-
нял его, но формального отречения не дал. По всей вероятности, 
молдавский митрополит руководствовался при отречении от юрис-
дикции над Буковиной совершенно практическими соображения-
ми. На территории Буковины было его огромное имущество, кото-
рое император мог конфисковать, а чтобы этого не случилось, ми-
трополит исполнил волю императора и согласился на отречение от 
юрисдикции; следует приметить, что его имущество на буковинской 
территории превышало вдвое имущества буковинского епископа 
на территории Молдавии

Основание церковного фонда
Во время присоединения Буковины к Австрии Буковинская цер-

ковь обладала огромным церковным имуществом - движимым и 
недвижимым. Недвижимое имущество состояло из просторных па-
хотных земель, неизмеримых лесов и первоклассных пастбищ. Это 
имущество принадлежало частью Радовецкому епископству, частью 
многочисленным монастырям и скитам.

I. Епископству принадлежали села: Радовцы, Коцмань, Кливодин, 
Суховерхов, Гавриловцы,  Давидовцы,  Хлевище,  Лашковка,  а кроме 
того, еще два села за кордоном в Молдавии - Гаверна и Новоселица.

II. Монастырям принадлежали:
1. Путна: Виков Верхний, Виков Нижний, Войтинел, Балосинешти, 

Фратовцы, Ботушаница, Климовцы, Балковцы, Козьмин, Мылишев-
цы, Остра, Манивцы, Викшаны, Тарнавка, Греки, Купка, Топлица, Ка-
менка, Кучеров Великий, Плешница, Красна, Чудей, Тереблича, Роп-
ча (четвертая часть), Карапчев над Серетом; горы: Буковая, Корнул, 
Сакалуш; а также села Волока на  Дерелуй,  Коровия, Чагор, Магала, 
Ставчаны.

2. Сочевица: село Сочевица, Воловец, Городник Верхний, Городник 
Нижний, гора Джумалев, Плешница (половина), Барбовцы, Мали-
нешти, Костинцы (седьмая часть).

3.  Драгомирна: села Драгомирна, Рущиора, Барнова, Бучнинцы, 
Костинцы (только гора).

4. Св. Илья: село Св. Илья, Сатулмаре, Костинцы (половина), Мили-
шевцы (половина), Флоринта.

5. Петровцы: Петровцы над Сочавой, Миговены.
6. Илишище: Илишище (третья часть), Соштиоры, Балачана, Якобе-

шти (половина).
7. Воронец: Стулпиканы, Лукачешть, Слатина, Остра, Негреляса, 



93Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Плотоница, Шварцтал, Доротея, Букшоя, Воронец, Капукодруй, Дра-
госешты; горы Местеканиш, Петриш, Мунчел.

8. Солка: села Солка, Арборе, Клит, Поены, Ботушаница, Кажвана, 
Гринчище, Язловец, Бадовцы, Драганище, Крайничище, Иванчиков-
цы, Парлишены, Милишевцы (половина); горы Кокошул, Гайна, Пор-
ческул и Ботошул.

9. Гомор: села Монастырь Гомора,  Гура Гоморулуй,  Баласище, Пар-
тище Верхнее, Партище Нижнее, Качика, Команище, Романище (ше-
стая часть); гора Магура. 

10. Молдавица: села Молдавица, Русская Молдавица, Арджел, 
Рушпебоул, Фрумосул, Драгоша, Дея, Вама, Беркишище, Корлата, 
Опришены, Привороки, Иорданище (половина); гора Сухард. 

11. Скит Св. Онуфрия: села Св. Онуфрий, Банчище, Дорнище, Дра-
гушаны (четвертая часть).

12. Скит Остра: 100 фальч земли в селе Барбовцы.
13. Скит Корибница: 4 фальчи земли.
14. Скит Крещатик: половина села Звенячка и часть села Репу-

жинцы.
15. Скит Бережница: часть села Банилов над Черемошем. 
16. Скит Бросковцы: 15 фалеч в селе Бросковцы.
17. Скит Замостье: третья часть села Замостье.
18. Скит Гореча: участок земли в селе Гореча, три участка в Чер-

новцах, село Кабин (восьмая частъ).
19. Скит Жадова: участок Чолан в Жадове, несколько других 

участков в Жадове и участок в селе Василеве.
20. Скит Лука: 12 фальч земли в селе Лука. 
21. Великий скит Манявский в Галичине: села Мамаевцы Старые, 

Мамаевцы Новые, Ревна, Митков (половина); участок в Черновцах.
22. Скит Бабин: полфальчи земли возле церкви в Бабине.
23. Скит Вижница: участок земли в Вижнице.
Таким огромным имуществом обладала Буковинская православ-

ная церковь. Австрийские власти с самого начала заинтересовались 
этими имениями; уже генерал барон Сплени сразу после оккупации 
Буковины австрийским войсками еще во время переговоров между 
Австрией и Турцией писал придворному военному совету в Вене, 
что для австрийского государства было бы чрезвычайно полезно, 
если бы Австрия с целью укрепления своих финансов конфисковала 
огромные богатства, принадлежащие Буковинской православной 
церкви. Но император Иосиф II, которому военный совет сообщил 
это предложение, отнесся к нему негативно, и преемник генерала 
Сплени, генерал барон Энценберг, повторил то же самое предло-
жение, но уже в другой форме: он предложил, чтобы австрийское 



94 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

правительство уменьшило слишком большое число монастырей и 
монахов, а имущество закрытых монастырей взяло в государствен-
ное управление. Предложение Энценберга император Иосиф при-
нял и ответил, что он согласен с предложением, но к осуществлению 
этого предложения приступит позже, подчеркивая, что в случае осу-
ществления проекта все доходы от имущества закрытых монасты-
рей могут употребляться только в пользу верующих и только той 
провинции, где монастыри закрыты.

Австрийское правительство настаивало на том, чтобы дела Бу-
ковинской православной церкви велись по образцу западных 
церквей: чтобы во главе церкви стоял, кроме епископа, еще и со-
вет (консистория), и потому император Иосиф II издал 21 августа         
1781 г. указ, чтобы под председательством епископа была создана 
епископская консистория, задачей которой было бы решать все ду-
ховные дела епархии, а в состав этой консистории входили, кроме 
епископа, еще один игумен и два мирских заседателя.

На одном из заседаний 3 февраля 1782 г. решила эта консисто-
рия, выполняя желание правительства, провести инвентаризацию 
имущества всех монастырей и констатировать, сколько доходов 
приносит монастырское имущество своему монастырю. Консисто-
рия избрала комиссию для проведения этого дела, и в состав этой 
комиссии вошел викарный архимандрит Мелетий, бывший игумен 
Путны Антоний и еще некий Герасим. Получив от консистории и от 
военного губернатора точные инструкции, эта комиссия была по-
слана во все монастыри и скиты, чтобы описать точно все имущест-
во монастырей - как движимое, так и недвижимое, и чтобы вписать 
в протоколы точно все доходы, получаемые монастырем не только 
из имений монастырских, но и из других источников.

Комиссия скоро убедилась, что хозяйствование в монастырских 
имениях было в самом плохом положении, что большинство мо-
настырей из своих имений не только не получает почти никаких 
доходов, а много монастырей оказалось в больших долгах, а все 
это потому, что игумены хозяйничали бесконтрольно: доходы упо-
требляли для себя лично, и были часты случаи, что они даже про-
давали монастырскую землю и меняли ее с другими монастырями 
и помещиками. Настоятели монастырей жили по-барски, между тем 
как монастырская братия жила в крайней нужде. Упомянутая комис-
сия встречала много неприятностей, иногда она была принуждена 
прибегать к самим крутым мерам, снимая со службы непослушных 
игуменов, не хотящих комиссии давать никаких счетов и ответов.

В то время когда комиссия занималась регистрацией монастыр-
ских имений и доходов, военный губернатор Энцерберг часто посе-



95Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

щал епископа Досифея, пытаясь убедить его, что он мог бы много по-
лезнее послужить православной Буковинской церкви, если бы он не 
терял столько драгоценного времени на администрацию епископ-
ского имущества, а занялся бы более делами своего пастырского 
звания. И из-за этих соображений губернатор предложил епископу 
Досифею сдать управление епископских имений императорскому 
двору, а взамен беззаботно получить соответствующее жалование в 
деньгах. В дело вмешался и главнокомандующий войсками в Гали-
чине и Буковине барон Шредер, проживающий во Львове, который 
даже нарочно приехал к епископу Досифею, чтобы его уговорить 
отдать свои имения государству в управление, а за то получить от 
государства соответствующее жалование. Окончательно Досифей 
однажды заявил генералу Шредеру, что он готов пойти на его пред-
ложение, но желал бы оставить себе два имения, а именно загра-
ничные Гаверну и Новоселицы, в своем управлении, за то пусть себе 
государство отсчитает соответствующую сумму денег. Генерал Шре-
дер предложил, чтобы впредь Досифею государство выплачивало 
ежегодно 6000 австрийских гульденов, а за два села, оставшиеся в 
управлении епископа, отсчитывало 1000 гульденов. Император Ио-
сиф II принял предложение Шредера и решил, что епископ Досифей 
впредь будет получать жалование в год 6000 австрийских гульде-
нов, правительство задержит 1000 гульденов за два села, оставшие-
ся в управлении епископа, а кроме того, император признал еписко-
пу Досифею еще 2000 гульденов личной добавки, так что он будет 
получать в год 6000 минус 1000 плюс 2000 - всего 7000 жалования.

Зато имущество же, принадлежащее епископству, переходит в ад-
министрацию государства.

За указом императора от 12 декабря 1781 г. епископ Досифей 
переменил свою резиденцию в Радовцах на Черновцы. А так как в 
Черновцах не было соответствующей квартиры для епископа, им-
ператор приказал, чтобы сейчас принялись за постройку резиден-
ции для епископа Досифея.

Дело пошло очень скоро, так как уже 27 марта 1782 г. началась 
постройка, и через год, в 1783 г., Досифей мог уже переехать в свою 
новую резиденцию, передав 11 апреля 1783 г. епископское имение 
Коцмань и принадлежащие к нему села правительству в админист-
рацию. Это было начало передачи церковных земель в администра-
цию австрийского правительства.

Чтобы познакомиться с буковинскими обстоятельствами лич-
но, император Иосиф II решил посетить Буковину, что он летом              
1783 г. и сделал. Познакомившись хорошо с буковинскими обстоя-
тельствами, император, вернувшись в Вену издал для Буковины че-



96 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

рез придворный военный совет такое распоряжение: «1. Немедлен-
но уменьшить число буковинских монастырей и монахов, которые 
ничем полезным не занимаются, а ведут только созерцательную 
жизнь. Землю всех монастырей и скитов Буковины взять в государ-
ственное управление, имения же духовенства, проживающего за 
границей, конфисковать и из всех этих имений учредить фонд, на 
средства которого будет содерживаться весь православный клир, 
все церковные православные учреждения. Затем на те же средства 
основать еще одну школу в Черновцах или в Сочаве, а что еще оста-
нется, нужно беречь для других полезных целей.

2. Буковинскую православную церковь подчинить митрополии в 
Карловацах, а карловацкий митрополит обязывается послать в Бу-
ковину человека образованного, благомыслящего, в православной 
вере обученного, чтобы он был помощником епископа и поучал 
епископа, его консисторию и вообще всех жителей края в самых 
нужных понятиях православной веры».

После этого распоряжения дело закрытия монастырей и органи-
зации Буковинской православной церкви, так же, как и организа-
ция церковного фонда, пошло уже скоро. Уже 28 марта 1783 г., еще 
перед получением этого указа, епископ Досифей закрыл скиты в 
Горече, Мамаевцах, Крещатике, Замостье, Бабине, Луке и женский 
монастырь в Петровцах, намереваясь скоро закрыть и прочие ски-
ты, и малые монастыри. В самом деле эти скиты и монастыри были 
действительно скоро закрыты, но кто их закрыл и когда,  неизвестно, 
так как в этом деле нет никаких документов; вероятно, их закрыла 
местная администрация австрийского правительства: в некоторых 
консисторских актах этого времени встречаются намеки, из которых 
можно заключить, что вторая волна закрытия скитов и монастырей 
последовала от краевого правительства, без согласования с конси-
сторией и епископом.

Между тем прибыл в Буковину карловацким митрополитом при-
сланный помощник епископу - сербский архимандрит Гедеон Ники-
тич из монастыря Шишатовец в Сирмии, которому военный губер-
натор письмом от 20 сентября 1783 г. дает обширные инструкции, 
указывая на то, что он послан императором для ускорения проведе-
ния церковных реформ в Буковине: закрытия монастырей, учрежде-
ния церковного фонда и составления  регламента для управления 
епархией и вообще для ведения всех духовных, административных 
и школьных дел Буковины.

Военная администрация Буковины постоянно припоминала епи-
скопу и консистории закрытие монастырей и уменьшение числа 
монахов; так, 22 декабря 1783 г. написал военный губернатор ба-



97Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

рон Энцерберг епископу Досифею и Гедеону, что монахам из за-
крытых монастырей, которые хотели бы переселиться за границу - 
в Молдавию, Валахию или  в Россию, дозволяется осуществить это 
их намерение, если они приведут свои дела с монастырем, где они 
проживали, в порядок, письменно обяжутся не предъявлять никаких 
претензий к монастырю и обещают никогда не возвращаться в Бу-
ковину. При таких условиях они получат паспорта и даже денежные 
пособия на устройство на новых местах.

К желанию императора уменьшить число монахов, позакрывать 
монастыри, их имущество передать в управление государства и на 
средства получаемых доходов от имений содержать церкви, школы 
и вообще покрывать все потребности Буковинской епархии отно-
сились епископ и его консистория почти пассивно, потому что они 
не доверяли правительству, а в этой их пассивности император и 
правительство видели саботаж, что сильно обидело императора и 
правительство; и потому военный губернатор Энцерберг в своем 
письме от 16 января 1784 г., направленном обоим епископам (ар-
химандрит Геннадий, между тем, был назначен императором епи-
скопом для Ардяла с резиденцией в Сибиу), упрекает их, что они 
не хотят исполнить воли императора, уменьшить число монахов и 
закрыть монастыри, а из имущества закрытых монастырей основать 
церковный фонд, причем император имеет в виду только благо цер-
кви. Несмотря на такие благородные намерения императора, Буко-
винская консистория или не понимает, или просто не хочет понять, 
что здесь идет дело только о благе церкви. Воля императора - за-
крыть не только малые монастыри и скиты, но вообще из всех мо-
настырских, епископских имений составить фонд для Буковинской 
православной церкви. В конце Энцерберг выражает свою крепкую 
надежду, что и епископ, и его консистории окончательно поймут 
большое значение реформ, которые хочет провести император в 
Буковинской церкви, что они направлены исключительно на благо 
церкви и ее членов. Католическое желание императора - взять все 
имения Буковинской церкви  в управление государства, стараться, 
чтобы они принесли больше доходов, а эти доходы пойдут исклю-
чительно на потребности Буковинской православной церкви.

Получив это письмо, Досифей серьезно испугался, что австрий-
ское правительство так энергично настаивает на том, чтобы взять 
все имущество церкви в свои руки, и, боясь, что правительство хочет 
конфисковать это имущество, епископ Досифей обратился письмом 
от 19 января 1784 г. к карловацкому митрополиту Моисею Путнику 
с просьбой об обращении к австрийскому правительству, чтобы оно 
не конфисковало имущество Буковинской православной церкви. 



98 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Карловацкий митрополит сейчас же послал к австрийским властям 
соответствующее представление, что вызвало как у императора, так 
и в придворном военном совете глубокое недовольство, последст-
вием чего было, что генерал губернатор Энценберг получил письмо 
от 3 марта 1784 г. от придворного совета - выговор, что он не су-
мел буковинские духовные круги точно и ясно поинформировать о 
спасительных и для Буковинской православной церкви полезных 
интенциях императора; ведь дело же не в конфискации монастыр-
ского имущества,  а только в переходе его в государственную адми-
нистрацию, так что это имущество останется и в будущем собствен-
ностью Буковинской православной церкви. Доходы от этого иму-
щества будут вплывать не в государственную кассу, а в отдельную 
религийную (церковную) кассу. Кроме того, все административные 
манипуляции будут совершаться под наблюдением и руководством 
епископа, и для ведения хозяйства следует установить и избрать 
сооветствующий персонал. В этом смысле получила и Буковинская 
консистория поучительное письмо от 3 марта 1784 г.

И митрополит Карловацкий получил ответ на свое письменное 
обращение от 8 марта 1784 г. в том же смысле, что и Черновицкая 
консистория: «Что тут произошло недоразумение, так как импера-
тор вовсе не имеет в виду конфисковать епископские и монастыр-
ские имущества, но взять их только в государственное управление, 
доходы же будут идти в отдельную церковную кассу и определены 
исключительно на содержание епископа, монахов, духовенства и 
церквей». Митрополита в конце письма упрекают, что он вмешался 
в это дело, так как ему подчинена Буковинская церковь только в 
догматических и духовных, а не материальных делах, для чего на-
значены административные органы края.

По инициативе военного губернатора состоялось 24 февраля 
1784 г. заседание консистории, в котором участвовали со стороны 
администрации генерал-губернатор Энценберг, ст. лейтенант Адлер, 
мл. лейтенант Геблер, рент. мейстер Пик; со стороны духовной - епи-
скоп Досифей, архимандрит Гедеон и нотар Фабрий. Других двух 
духовных членов консистории тогда не было, что и констатировано 
в протоколе. На повестке дня была резолюция императора: 1) все 
имущества епископские и монастырские переходят в управление 
государства, имущество духовенства, не проживающего в крае, под-
падает конфискации; 2) из фонда, составленного из этих имений, бу-
дет содерживаться весь православный клир, епископ, консистория, 
церкви, оставшиеся действующие монастыри, школы и все, что от-
носится к православному  культу, душпастырству и благотворитель-
ным учреждениям; 3) чтобы учредить такой фонд, предназначенный 



99Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

исключительно для вышеуказанных целей, прежде всего уменьшить 
число монахов и монастырей, установить, сколько средств нужно на 
содержание, затем нужно эти имения удобрить, чтобы они приноси-
ли больше доходов, и в согласии с епископом и консисторией уста-
новить их администрацию; 4) чтобы доказать, что эти меры по воле 
императора имеют в виду только благо духовенства и православных 
жителей, с имениями епископскими и монастырскими не следует 
обращаться, как государственными имениями, их нельзя смешивать 
с государственными (камеральными) имениями, и доходы из этих 
имений нельзя смешивать с государственными доходами, их нель-
зя вкладывать в государственную кассу, а в отдельную религийную 
(церковную) кассу. Епископской консистории предоставляется пра-
во влияния как на администрацию, так и на употребление доходов 
этого фонда; 5) следует обратить внимание епископа на то, чтобы 
он, пока еще есть священники без приходов, не рукополагал новых, 
а монахов, пока еще есть монахи без монастырей, не принимал но-
вых. Возраст для рукоположений священников - 25 лет.

Для осуществления этих императорских намерений следует, по 
мнению губернатора, прежде всего решить следующие проблемы:

 а) передать монастырские имения в государственное управле-
ние;

 б) на средства из этого фонда содержать духовенство и церкви;
 в) установить раз навсегда число монастырей и монахов, кото-

рые останутся активными, и установить средства, нужные на их со-
держание.

Относительно сказанного под а) и б) оба иерарха заявили, что 
они совершенно подчиняются воле императора.

Относительно сказанного под в) губернатор заявил, что местная 
администрация готова согласиться оставить действующими три мо-
настыря, в каждом по одному настоятелю, по 12 монахов и три мир-
ских послушника для домашних работ.  Жалование для настоятеля в 
год - 300 гульденов, для монахов - по 100 гульденов, а для послуш-
ников - по 80 гульденов. На содержание монастырской церкви - 400 
гульденов, а для всех монастырей можно установить общую сумму 
6720 гульденов.

Епископ Досифей заявил, что он на этот вопрос не может сейчас 
решиться, и требовал срок несколько дней, чтобы мог изучить это 
дело как следует.

Заседание для решения этого вопроса назначено на 27 февраля 
1784 г.  Но и на этом заседании не пришли к соглашению: епископ 
заявил, что он ввиду такой коренной реформы монастырей хотел 
бы заслушать и мнение настоятелей и для этой цели назначил засе-



100 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

дание на 6 марта, на которое приглашены и все настоятели мона-
стырей.

В упомянутый день собрались консистория и настоятели всех 
монастырей. Когда настоятелям сообщили, что по воле императо-
ра нужно закрыть монастыри, кроме трех, а имущество их передать 
в управление государства, настоятели монастырей подняли такой 
шум и так резко выступили против губернатора, правительства и 
даже императора, что губернатор затребовал от председателя, епи-
скопа призвать расходившихся игуменов к порядку и заставить их 
вести себя приличнее и лояльнее ввиду императора.

После восстановления порядка консистория в принципе согласи-
лась с предложением губернатора и постановила собраться на засе-
дание 8 марта. На этот раз настоятели монастырей на заседание не 
явились и только 25 марта прислали коллективное письмо, подпи-
санное всеми настоятелями монастырей. Этого письма в консистор-
ском архиве нет, но его содержание узнаем из циркуляра епископа 
Досифея от 25 апреля 1784 г., где он реагирует на это коллективное 
письмо. Епископ Досифей в своем циркуляре припоминает мона-
хам, что они сложили монашеский обет об убожестве, целомудрии, 
терпении и послушании; а он, епископ, умоляет их, чтобы они уже 
из уважения к своим монашеским обетам воздерживались от гру-
бой ругани и неприличных слов, коими переполнено их письмо, и 
взывает к ним, чтобы они подчинились распоряжениям императора, 
которые для церкви и монастырей хороши и полезны.

В доказательство, что дело действительно так, владыка ссылается 
на письмо самого императора от 27 марта 1784 г. и на корреспон-
денцию с придворным военным советом, где ясно сказано, что на-
мерение императора есть не конфисковать имущество епископское 
и монастырское, хозяйство которых столь плохо ведется, а взять их 
только в государственное управление и стараться, чтобы эти име-
ния давали лучшие доходы, а все имущество - как епископское, так 
и монастырское - остается впредь имуществом церкви.

Получив этот циркуляр, игумены все-таки не усмирились, а посла-
ли епископу другое письмо, в котором они энергично протестуют 
против захвата монастырских имений государством, в чем они ви-
дят фактическую конфискацию имений, и в конце заявляют, что они 
готовы выехать за границу, и требуют, чтобы им дали паспорта и не 
препятствовали забрать все движимое имущество из монастырей с 
собой. В конце заявили, что они от епископа никаких больше прика-
зов не будут принимать.

Епископ Досифей, получив это коллективное заявление всех на-
стоятелей монастырей, созвал консисторию на 3 июля 1784 года на 



101Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

заседание для улаживания этого дела. На заседание явился и но-
воприсланный карловацким патриархом архимандрит Иоанн Фель-
двари, который занял место Геннадия Никитича, отбывшего на ар-
хиерейский престол в Сибиу. Как видим из протокола, в заседании 
участвовали протоиерей Иоанн и иеромонах Игнатий, священник 
Афанасий, а со стороны администрации - старший лейтенант Адлер 
и окружный аудитор Гицингер. На заседании решила консистория 
снять со службы всех настоятелей, а именно Якова Стефановича из 
Путны, Антиоха Драгомирецкого из Сочевицы, Артемона Князикова 
из Солки, и послать их как простых монахов в скит Манявский; ар-
химандрита и игумена Бенедикта Теодоровича из Молдавицы тоже 
снять со службы и переселить его в Сочевицу, а Антона Григорови-
ча, игумена Гоморы, выслать навсегда за границу. Только одного из 
непослушных монастырских настоятелей - Енакия Попескула из 
Драгомирны - не наказали, предполагали, что он ввиду преклонного 
возраста и болезни бессознательно подписал коллективный доку-
мент. Главным провокатором непослушания игуменов был игумен 
монастыря Воронец Макарий, о нем не упоминается в протоколе 
заседания ничего, а то потому, что он еще раньше, забрав с собой 
из монастыря все, что только мог взять, сбежал в Молдавию, где он 
осел в монастыре Слатина.

И об этом инциденте нет ничего в консисторских актах, а узнаем 
только из книги историка Буковины Викенгаузера.

Наказанные за непослушание игумены, увидев, что с ними не 
шутят, обратились к епископу сначала с письменным прошением о 
помиловании, а затем и лично к епископу с прошением, чтобы их 
помиловал, а они торжественно обещают быть впредь послушными 
и исполнять все его приказы.

По указу императора от 4 июня 1784 г. структура консистории 
Буковинской епархии была следующей:

председатель - епископ Досифей (жалования в год 8000 австрий-
ских гульденов). Его заместитель - сербский архимандрит Иоанн 
Фельдвари (жалование - 4000 гульденов). Заседатели с месячным 
жалованьем:

иеромонах Игнатий Езерский из Путны (25 гульденов);
иеромонах Арета Гунгарович из Манявы (25 гульденов);
протопресвитер Иордакий Стефанович (25 гульденов);
настоятель прихода Черновцы Афанасий Иванович (25 гульде-

нов);
ст. лейтенант Адлер (33 гульдена);
капитан Василий Иремиевич (25 гульденов);
капитан аудитор Гицингер (25 гульденов);



102 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

актаур и переводчик Фридрих Реней (25 гульденов);
румынский писарь Исаак, иеродиакон из Путны (15);
служащие: канцелярский служащий (5);	
кочегар (5).
Во время когда консисторская комиссия занималась регистраци-

ей монастырей и их имущества, генеральный губернатор Энценберг 
постоянно переговаривал с епископом Досифеем, требуя от него, 
чтобы он по возможности скоро составил проект регламента для 
управления Буковинской епархией. Он все энергичнее выступал, но 
епископ и консистория как-то неохотно брались за это дело. Нако-
нец губернатор серьезно пригрозил епископу, что, если епископ не 
предложит своего проекта, он будет принужден послать императору 
только свой проект к утверждению, не обращая внимания на инте-
ресы епископа и консистории. После этой угрозы епископ и кон-
систория ускорили свои работы и скоро предложили свой проект 
местному правительству. Губернатор выслал полученный от еписко-
па проект вместе со своим в придворный военный совет, который, 
нивелируя притворечия между проектами епископа и губернатора 
и выработав таким образом свой проект, предложил его императо-
ру к подтверждению.

Император подтвердил проект, предложенный ему придворным 
военным советом, и под названием «План для урегулирования ду-
ховных, церковных и школьных дел в Буковине» послал его через 
придворный военный совет буковинским духовным (епископу и 
консистории) и краевым административным властям (губернатору) 
с примечанием, что этот план сейчас же входит в силу, и что все 
власти - и духовные, и мирские - должны решать все епархиальные 
дела точно соответственно постановлениям плана.  И так вошел этот 
регламентарный план в силу с 29 апреля 1786 г. Когда в 1784 г. кон-
систорская комиссия кончила регистрацию монастырских имений и 
установила доходы, получаемые монастырями из их имений, прави-
тельство и консистория приступили к закрытию монастырей и окон-
чательной передаче монастырских имений в администрацию госу-
дарства. Для администрации всех церковных имений, как епископ-
ских, так и монастырских, правительство учредило пять экономств: 
Коцмань, Кучуров Великий, Св. Онуфрий, Фратовцы, Илишище, а в 
следующем году прибавлено еще три экономии, а именно Жучка, 
Св. Илья и Кымпулунг. Во главе экономств стояли управляющий, его 
заместитель, писари и бухгалтер. Все экономства стояли под надзо-
ром австрийских властей (краевого правительства). Способ правле-
ния имуществом церковным был сначала прежний: его отдавали в 
аренду сначала на год, а после и на больше; когда заключали дол-



103Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

голетние аренды, требовалось от арендаторов, чтобы они хозяйни-
чали рационально и удобряли имения.

Мы уже упомянули, что законным основанием для управления 
делами духовными, церковными и школьными сделался регламен-
тарный план, подтвержденный императором Иосифом II и вошед-
ший в силу 29 апреля 1786 г.

Этот регламентарный план был основанием для управления Бу-
ковинской епархией через 143 года, и потому мы постараемся бли-
же познакомить наших читателей с этим планом. План состоит из 
введения, в котором дается дефиниция материального основания 
Буковинской православной церкви, церковного фонда, который в 
плане называется Буковинским православным религиозным фон-
дом, и который мы будем называть более правильно с языковой 
точки зрения и смысла Фондом Буковинской православной церкви, 
или церковный фонд, или короче - просто фонд.

Что такое этот фонд, устанавливается планом следующим обра-
зом: под названием «фонд религиозный» следует понимать все 
имущество, предназначенное для поддержки религии. Это имуще-
ство фонда состоит из наличных денег, имений движимых и недви-
жимых, принадлежавших епископу и монастырям.

Доходы от этого имущества вплывают в отдельную кассу религий-
ную и должны употребляться после уплаты, следуемой духовными 
лицами и школами исключительно для истинного блага духовенст-
ва, религии и человечества.

Государь края, обязанность которого - забота об общем благе, есть 
патрон церковного фонда. Администрация, хранение и употребле-
ние фонда для духовенства и для школ, для чего он исключительно 
предназначен, зависят только от его распоряжений; соответствую-
щие приготовления и заботы о фонде императором уже приняты 
учреждением религийной (церковной) кассы и назначением госу-
дарственных управляющих.

Дела фонда, как дела официозные, стоят под защитой публичных 
государственных органов. Все грамоты, облигации, документы и 
всякого рода письма и грамоты, доказывающие права фонда, долж-
ны храниться в его кассе.

После дефиниции следуют разные постановления, сгруппирован-
ные в пяти главах: I. О попах, или мирских священниках; II. О мо-
настырском духовенстве; III. О монахинях; IV. О консистории и ее 
деятельности; V. О школьных делах.



104 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

I. О попах, или мирских священниках (§ 1-101)
 В первой главе помещены распоряжения, касающиеся мирских 

священников, душпастырей, от которых требуется, чтобы они были 
люди хорошие, безупречные, чтобы и жизнь их, и нравственное по-
ведение совершенно отвечали святости и учению Святой Великой 
Христовой науки и церкви, которой они служат, чтобы и их дела 
соответствовали   высоким принципам, ими же проповедуемым. 
Священники - душпастыри должны быть хорошо подготовленными 
к своему высокому званию, от них требуется, чтобы они умели хоро-
шо читать и писать, были хорошо обучены в основных истинах ре-
лигии и веры, в библейской истории, истории церкви, в катехизисе 
и хорошо понимали догматы веры и нравственности.

Священники обязаны проповедовать и пояснять все важнейшие 
истины веры, во все воскресенья и праздники торжественно слу-
жить предписанные богослужения и воспитывать своих прихожан 
по принципам и предписаниям веры и церкви. Их церковные про-
поведи будут, пока священники не приобрели еще высшего бого-
словского  образования,  иметь характер катехитический, а  только 
после они будут произносить в церквах проповеди в настоящем  
смысле слова. Кандидаты в священники обязаны перед рукополо-
жением выдержать перед консисторией священнический экзамен, и 
только тогда может их епископ рукополагать, если им исполнялось 
25 лет возраста.

Со своими прихожанами душпастырь должен вести себя вежливо 
и кротко, всегда готов им помочь и словом, и делом, и внешне свя-
щенник должен быть очевидным примером чистоты дела и одежды.

Каждый душпастырь обязан вести метрические книги о рожден-
ных, усопших и бракосочетавшихся. Кроме того, он должен вести 
книгу записей, в которую следует записывать всех прихожан по се-
мьям по такому формату:

Имя и 
фамилия 

главы 
семьи

и члены 
семьи

Дата
рожден.

Xодат.
в  

церковь

Довольно
обучен 

в религии

Участв. 
в

науке и 
религии

Приобщал
св. тайн

№№
дома

Примеч.

Примечание:
Священник обязан учить молодежь в народной школе катихизиса 

и вести в этом отношении точные записки по такому образу: ме-
сячная табель о катехитических знаниях детей в школе села; имя, 
возраст, 	год и день начала материала, который ученик  катехизации 
изучал.		



105Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Душпастырь обязывается ежемесячно такую табель выслать сво-
ему благочинному, который ее посылает в консисторию, а консисто-
рия - краевому правительству.	

Чтобы мог душпастырь исполнить свои столь многосторонние 
обязанности, план старается обеспечить его материально тем, что-
бы всякий приход имел 44 морга (24 га) церковной земли, которую 
должен священнику дать патрон прихода - помещик, а где патро-
ном прихода церковный фонд, тогда фонд должен дать эту землю. 
Для обработки этой земли душпастыри имели право и на получение 
вознаграждения за совершенные богослужения и требы, и то на ос-
новании распоряжения об епархиальных таксах. Так, постановлено: 
таксы за совершение треб Буковинской православной церкви были 
двояки - требы обязательные и необязательные.

Таксы, которые каждый обязан платить: за бракосочетание - 1 
гульден 8 крейцеров; за погребение ребенка от 1 до 7 лет включи-
тельно и водосвятие по первому классу (если у отца ребенка было 
земли от 33 до 44 моргов) - 1 гульден 12 крейцеров. По второму 
классу (если было земли 11-22 морга) - 36 крейцеров. По третьему 
классу (земли меньше 11 моргов) - 17 крейцеров. За погребение 
усопших выше 7 лет по первому классу - 5 гульденов, по второму 
классу - 2 гульдена 30 крейцеров, по третьему классу - 48 крейцеров.  
От каждого двора прихода должны платить прихожане  настоятелю 
по первому классу  1  гульден  8  крейцеров,  по второму классу - 
34 крейцера, а по третьему классу - 17 крейцеров. За метрическое 
свидетельство - 7 крейцеров, благочинному за свидетельство об ос-
вящении брака - 7 крейцеров.

Требы необязательные, за совершение которых платит только тот, 
кто их совершения требует: за окропление богоявленской водой - 7 
крейцеров; священнику постороннему, приглашенному на погребе-
ние, - 7 крейцеров; за освящение пасх - 7 крейцеров; за молитву 
родившей - 17 крейцеров; за литургию в обычный день - 17 крейце-
ров; за парастас  - 1 гульден 8 крейцеров; за маслосвятие 	
- 1 гульден 12 крейцеров; за чтение каждого Евангелия на погре-
бении первого класса - 1 гульден, второго  класса - 30 крейцеров, 
третьего класса -15; за чтение Псалтыря - 1 гульден 45 крейцеров;  
за  водосвятие  в  дому,  за  все  52 воскресенья - 4 гульдена 15 крей-
церов; за 42 службы - 10 гульденов; за 21 службу - 5 гульденов.

Примечание: помещики, бояре, мазилы, купцы или богатые реме-
сленники платят епитрахиальные таксы по первому классу, мелкая 
шляхта, рупташи и резеши и бедные - по второму классу, а наибед-
нейшие - по третьему классу.



106 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Каждый душпастырь обязан платить епископу по 3 крейцера от 
каждого двора своего прихода, благочинному в городе - 3 корца 
кукурузы, или 1 корец пшеницы, или в деньгах  1 гульден 30 крей-
церов.

По плану регламентарному вся епархия разделялась на 6 благо-
чиний с благочинным во главе.

В регламентарном плане указаны все приходы, при каждом точ-
но определено, сколько в нем дворов, церквей - приходских или 
дочерних, сколько учтенных священников, сколько живет в приходе 
активных, отставных и престарелых священников.

Благочиния:

Благочиние
Число 
п р и -
ходов

Ч и с л о 
дворов

Число
приход. 
церквей

Число 
дочерних 
церквей

Число
действ.

священн.

Число 
л и ш е н -

ных 
священн.

Число 
преста-

рел. 
свящ.

1

2

3

4

5

6

Черновицкое

Черемошское 

Днестерское 

Бергометское

 Виковское 

Сочавское 

31

34

24

29

37

31

5554

4671

3713

3135

5524

4648

36

37

25

30

40

39

3

8

6

5

7

9

52

44

32

63

54

44

7

23

12

1

3

3

3

6

8

2

5

12
Всего 186 27245 207 38 259 49 36

Из этой таблицы видно, что в Буковинской епархии в 1786 г. было 
186 приходов с 207 приходскими и 38 дочерними церквами, с 259 
действующими, 49 заштатными, лишенными и 36 престарелыми, не-
трудоспособными священниками.

По закону, принятому в плане за основу, устанавливался на ка-
ждые 150 дворов 1 священник. В плане устанавливалось, что новых 
священников епископ мог рукополагать только тогда, когда лишние 
(заштатные) были помещены на приходах.

Во главе благочиния стояли благочинные, назначаемые еписко-
пом с согласия краевого  правительства  из  среды духовенства 
благочиния. Благочинные были обязаны четыре раза в год контр-
олировать деятельность буковинских приходских священников в 
приходе,  церкви и школе и рапортовать об этом в консисторию. За 
эту их деятельность имели они некоторые привилегии и льготы: так, 
было им разрешено взымать за совершение треб в своем приходе 



107Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

таксу, повышенную в полтора раза, кроме того, благочинный был 
освобожден от уплаты епископу по 3 крейцера от каждого двора 
своего прихода. Он получал от каждого прихода своего благочиния 
по 3 корца кукурузы или по 1 корцу пшеницы, которые должны был 
ему дать настоятель прихода.

II. О монастырском духовенстве (§§ 1-7) 
Во второй главе говорится о мужских монастырях, о которых кон-

статируется, что все, кроме трех, оставшихся действующими, зако-
ном закрыты; остаются активными только три - Путна, Драгомирна и 
Сочевица. Об организации и содержании монахов в названных трех 
действующих монастырях мы уже говорили в истории о закрытии 
монастырей, и потому мы теперь перейдем к третьей главе.

III. О монахинях  (§§ 1-6) 
В третьей главе идет речь о монахинях. Во время закрытия мона-

стырей еще жили 14 престарелых монахинь в монастыре Петровцы. 
Регламентарный план постановляет, что эти престарелые монахини 
могут остаться в Петровцах до смерти. Имущество монастыря пе-
реходит в администрацию государства, но монахиням – огород в 3 
морга (полтора  гектара),  фруктовый сад возле монастыря, 2 коровы, 
4 вола для привоза  дров и два батрака для работы. Дров должна 
получить настоятельница 4 сажени, а каждая монахиня - по 3 саже-
ни, кроме того, полагается жалования деньгами для настоятельницы 
120 гульденов, а для каждой монахини по 60 гульденов в год. Оста-
ется им для употребления и монастырская мельница. Касательно 20 
монахинь из закрытых скитов Волока, Мамаевцы и Вижница закон 
постановляет, что каждой из них следует дать по одному гульдену 
в месяц, они могут поселиться у своих родственников, но им строго 
запрещается жить вместе и опять формировать какой-нибудь скит.

IV. Консистория и ее деятельность (§§ 1-86) 
Четвертая глава содержит постановления об епископской кон-

систории, о ее организации, о ее компетенции и о круге ее дея-
тельности. Епископская консистория должна заниматься делами, 
относящимися к вере и лицам, занятым проповедью веры, значит, 
делами духовными, догматическими и дисциплинарными.

Интересы государства требуют, чтобы наука Христова сохрани-
лась чистой, без всяких изменений и отклонений от основных истин, 
установленных Спасителем, оставалась без примесей, суеверий, 
пустых вымышлений и ложных искажений, введенных новшеств и 
ложных мнений. На это должен епархиальный епископ обратить 



108 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

свое зоркое внимание и не допускать их в свою паству. В случае 
если бы появилось о каком-либо догмате сомнение, тогда епископ 
должен созвать свою консисторию и поставить это сомнение под 
дискуссию, если при обсуждении спорного вопроса не будет согла-
сия, тогда пусть епископ отошлет дело со всеми результатами дис-
куссии карловацкому митрополиту.

Если же дело касается какого-либо новшества, тогда и карловац-
кий митрополит не может его решать окончательно, но должен ра-
портовать о нем императору, который дело решает окончательно. 
Касательно дисциплинарных дел клира постановляется, что право 
епископа и консистории ограничивается только дисциплинарны-
ми делами и правинами, относящимися к чисто духовным делам, 
связанным со званием; в делах же смешанных мирского характера 
консистория решает вместе с политическими властями. Против ре-
шений дисциплинарного характера епископа или консистории до-
пускается жалоба к карловацкому митрополиту в срок до 14 дней 
со дня решения.

Далее консистория обязывается все грамоты и вообще записки, 
касающиеся церковного фонда и его прав, собрать и хранить их в 
безопасном месте.

Далее обнародован и список праздников, на празднование ко-
торых согласилось правительство. В этот список вошли следующие 
праздники:

1.	 Сентября 8 - Рождество Пресвятой Богородицы
2.	 Сентября 14 - Воздвижение Честного и Животворящего Кре-

ста Господня
3.	 Октября 14 - Св. м. Параскевы
4.	 Октября 18 - Св. апост. еванг. Луки
5.	 Октября 26 - Св. вмч. Дмитрия
6.	 Ноября 8 - Св. арханг. Михаила
7.	 Ноября 13 - Св. Иоанна Златоуста
8.	 Ноября 16 - Св. ап. ев. Матвея
9.	 Ноября 21 - Введение во храм Пр. Богородицы
10.	 Ноября 30 - Св. Андрея Первозванного
11.	 Декабря 6 - Св. Николая Чудотворца
12.	 Декабря 25 - Рождество Христово
13.	 Января 1 - Обрезание Господа Иисуса Христа
14.	 Января 6 - Богоявление
15.	 Января 30 - Трех святителей
16.	 Февраля 2 - Сретение
17.	 Марта 9 - Св. сорок мучеников
18.	 Марта 25 - Благовещение



109Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

19.	 Апреля 23 - Вс. вмч. Георгий
20.	 Апреля 25 - Св. ап. еванг. Марка
21.	 Мая 8 - Св. еванг. Иоанна
22.	 Мая 21 - Св. равноапостольных Константина и Елены
23.	 Июня 2 - Св. вмч. Иоанна Нового
24.	 Июля 24 - Рождество св. Иоанна Крестителя
25.	 Июля  29 - Св. ап. Петра и Павла
26.	 Июля 20 - Св. прор. Ильи
27.	 Августа 6 - Преображение
28.	 Августа 15 - Успение Пресв. Богородицы
29.	 Августа 29 - Усекновение главы св. Иоанна Крестителя.
Кроме того, празднуются Страстная пятница, Вознесение Господ-

не, два дня Пасхи, два дня Сошествия Св. Духа и два дня Рождества 
Христова.

В случае если светский суд хочет призвать священника на до-
прос, он должен доставить ему повестку через консисторию, а если 
он хочет арестовать священника, он должен об этом известить кон-
систорию. На допросе могут присутствовать один или два делегата 
консистории.

Епископ или его заместитель обязан, по крайней мере, раз в год 
посещать приходы и монастыри епархии.

Жалование епископа, его консистории и служащим постановля-
ется по следующей схеме:

№

№
член консистории г о д о в о е 

жалование
г о д и ч н а я 

добавка
сумма

1. Епархиальный епископ 6000 3000 9000

2 Его заместитель архимандрит 2400 - 2400

3
Один игумен 

(кроме получаемого жалования 
в 460 гульденов)

- 100 100

4 Один протопоп 300 - 300

5 Другой протопоп 300 - 300

6 Один настоятель прихода или 
поп

300 - 300

7 Один светский актуарий  300 - 300

8-9 Два немецких канцеляриста 
(каждому по 180 гульденов, 

вместе – 360 гульденов)

360 - 360



110 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

10-
11

Два молдавских канцеляриста  
(каждому по 180 гульденов, 

вместе - 360)

360 - 360

Служащие:

12 Канцелярский служащий 60 - 60

13 Один кочегар 50 - 50

14 Один кузор 75 - 75

15 Один конный посыльный 75 - 75 

Всего: 10880 3100 13980
 Примечание: буковинский епархиальный епископ будет полу-

чать жалованья 6000 гульденов. Теперешний епископ будет полу-
чать на 1000 гульденов меньше за предоставленные ему два села, 
но, кроме того, получит и личную добавку в 3000 гульденов.

Актуарию полагается квартира, если таковой нет, тогда нужно ему 
платить 25 гульденов квартплаты, и четырем канцеляристам полага-
ются квартиры или по 25 гульденов в год квартплаты.

V. О школьных делах (§§ 1-19)
Пятая и последняя глава содержит постановления, относящиеся к 

православным (конфессиональным) школам, содержимым на сред-
ства церковного фонда.

Закон постановляет, что влияние епископа и его консистории 
на школы ограничивается  исключительно обязанностями обучать 
школьную молодежь катехизису, морали и исполнению религиоз-
ных обязанностей и вообще воспитывать школьную молодежь в ре-
лигиозно-нравственном духе. Устройство надзирательства над шко-
лой входит в круг деятельности мирских властей, которые должны 
поставить школу так, чтобы она воспитывала самые лучшие и хоро-
шие качества.

Две нормальные школы уже основаны, пишет регламентный план, 
- одна в Черновцах, а другая в Сучаве с немецким и молдавским 
преподаваемыми языками, но нужно еще основать такие школы и 
в Серете, Заставне в Молдавском Кымпунге и в Вашковцах, когда 
позволят это сделать средства Православного церковного фонда. 
Кроме того, нужно будет основать и школы сельские тривиальные 
во всех селениях, где находится приходская или дочерняя церковь. 
Закон постановляет, что во всех школах - как нормальных, так и три-
виальных - будет языком преподавания немецкий и молдавский. 
Как видим, австрийское правительство не обращало никакого вни-



111Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

мания на то, что большая половина населения Буковины состояла из 
русского народа. Об этом странном поведении австрийских властей 
мы поговорим обширнее в другом месте. 

Сейчас после присоединения Буковины к Австрийскому государ-
ству придворный военный совет закрыл богословскую школу, по-
мещенную в монастыре Путна, и епископ Досифей внес прошение 
к императору Иосифу II об открытии новой школы для воспитания 
буковинских православных священников. Австрийское правитель-
ство решило исполнить прошение епископа и основать такую школу 
в г. Сочаве. Епископ Досифей обратился к митрополиту Карловац-
кому, чтобы он прислал человека, способного вести эту школу. Кар-
ловацкий митрополит прислал иеромонаха Ковельского монастыря 
Даниила Влаховича, который эту школу осенью 1786 г. в монастыре 
Св. Ильи возле Сочавы и открыл. Австрийское правительство затре-
бовало, чтобы Влахович прислал программу, по которой он будет в 
новооснованой школе учить. Из программы, посланной Влаховичем 
в Вену, узнаем следующее: в школу принимаются кандидаты в свя-
щенники, кончившие нормальную школу с хорошими результатами.

Все кандидаты должны выказать свидетельства, что они австрий-
ские граждане, что они нравственно безупречны, о чем свидетель-
ствует удостоверение от настоятеля прихода, где кандидат про-
живал, и что они кончили с хорошим успехом нормальную школу. 
Программа науки в богословской школе была следующая: а) пояс-
нение катехизма; б) пояснение катехизма слушателям; в) краткая 
история Ветхого и Нового заветов; г) краткое извлечение из цер-
ковной истории старых и новейших времен; д) поучение о литургии 
и обрядах восточной православной церкви; е) краткое извлечение 
из догматического и нравственного богословия; ж) руководство к 
составлению проповедей и их произношению перед народом; з) 
поучение о политической организации государства; и) о ведении 
метрических книг и других приходских регистров; к) о составлении 
рапортов и докладов  к консистории и политическим властям. Курс 
школы - трехлетний, учителя в школе должны владеть молдавским 
и русским языками.

Мы уже упоминали, что австрийское правительство не очень до-
брожелательно смотрело на  Буковинскую православную церковь, 
которая благодаря её имуществам была поставлена в положение, 
совсем не зависимое от государства, и потому-то австрийское пра-
вительство старалось непременно взять в свои руки хотя бы толь-
ко управление этими имениями, чтобы таким образом, по крайней 
мере, с материальной точки зрения, иметь влияние на дела Буко-
винской православной церкви. Римо-католическая церковь, имев-



112 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

шая господствующее положение в Австрийском государстве, часто 
старалась вмешиваться в дела Буковинской православной церкви. 
Когда же епископ Досифей уже на закате своей жизни болел и 
ослаб, австрийские католические круги старались уговорить импе-
ратрицу Марию Терезию и ее соуправителя - сына Иосифа II, чтобы 
они назначили вместо умершего буковинского епископа Досифея 
для Буковины епископа - униата. В это время проживал в Вене как 
префект униатской духовной семинарии Иосафат Бастасич, который 
связался с тогдашним нунцием римского папы при венском дворе 
Иосифом Гарампи.

Бастасич написал нунцию меморандум, в котором он его просит 
употребить все свое влияние при венском дворе, чтобы императри-
ца назначила для Буковины на место умершего православного епи-
скопа Досифея епископа-униата. Буковинский епископ - шизматик 
Досифей умер, и как раз теперь представляется удобный случай, 
чтобы государство назначило для Буковины вместо шизматическо-
го епископа епископа католического греческого обряда, человека 
хорошего, ревностного католика, умеренного, знающего русский и 
румынский языки, чтобы этот человек сначала не делал разницы 
между униатами и не униатами. А если после народ и узнал бы, что 
его епископ в связи не с константинопольским, а с римским патри-
архом, этим, как следует предполагать, народ не будет особенно 
беспокоиться.

Таким образом, введение святой унии совершится незаметно, без 
всякого насилия, как бы само собой.

Нунций Гарампи, получив этот меморандум, развернул в высо-
ких венских католических кругах широкую агитацию, приобрел 
для осуществления этого плана и всемогущего тогда кабинетного 
секретаря императрицы Марии Терезии барона Пихлера, который 
приготовил для императрицы готовый реферат и предложил ей к 
подписи. Императрица отослала реферат в придворный военный 
совет, который скоро и ответил императрице, что у него пока еще 
нет никаких ведомостей о смерти буковинского православного епи-
скопа, но если он и умер, то обстоятельства в Буковине того рода, 
что назначить туда епископа-униата вместо православного немы-
слимо, так как там пока нет ни униатских приходов, ни священни-
ков, а население состоит только из православных, очень преданных 
своей вере и тамошним православным священникам. Буковинский 
народ ко всякому новшеству очень внимателен, особенно в рели-
гиозных делах. А впрочем, в соседней Галичине уже есть униатский 
епископ. При таком положении дел придворный совет думает, что 
назначение епископа-униата для православного населения края не 



113Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

было бы благоразумным, а что касается галицких униатов, пересе-
лившихся в Буковину и принявших там православие, их можно пе-
реселить в одну местность, послать им туда одного-двух униатских 
попов, и они смогли бы там пока в латинской часовне или церкви 
править для своих униатов богослужения по католическому обряду.

Тем и кончилась эта неуклюжая и на простом шантаже основан-
ная попытка тайно и обманом завести в Буковине унию и основать 
там униатское епископство. Даже римо-католические историки 
остро осуждают эту попытку, называют ее просто шантажом, грубым 
обманом, которым захотелось католическим фанатикам приобрести 
буковинских православных жителей для католицизма. Провал этого 
плана приписывают справедливости и честности соуправителя го-
сударства императору Иосифу II, который энергично отклонил это 
предложение. Таким образом, не осуществился хитрый, но слишком 
неуклюжий план Бастасича и Гарампи. Мы еще не раз встретимся с 
подобными планами алчного Рима, направленными против право-
славия нашей епархии.

В 1786 г. указом от 2 ноября император Иосиф отменил военную 
администрацию Буковины и подчинил Буковину Галицкой губернии* 
как 19-й округ Галичины во всех административных делах; конечно, 
и православно-церковный фонд попал в зависимость от галицких 
политических властей, польских магнатов-панов и ксендзов, кото-
рые хозяйничали по своему усмотрению, противозаконно смеши-
вая доходы православного церковного фонда с доходами фондов 
такой же категории.

Противозаконное управление православным церковным фондом 
Галицкой губернией вызвало в Буковине большое недовольство как 
в духовных, так и в народных кругах и было причиной постоянных 
жалоб епископа, его консистории и буковинских православных ми-
рян, требовавших отделения Буковины от Галичины. В это печаль-
ное для Буковинской православной церкви время Галицкая губер-
ния хозяйничала в Буковинском православном фонде и в епархии 
совершенно самовольно. Она считала Буковинский православный 
фонд как государственный и распоряжалась средствами фонда бес-
контрольно, выдавая их часто даже на католические учреждения. 
Епископ Досифей часто жаловался на такое беззаконное положе-
ние дел как придворному военному совету, так и самому императо-
ру. Но всегда безуспешно.

  * Речь идет о Восточной Галичине, австрийской провинции, названной 
«Королевством Галиции и Лодомерии», чьей столицей был Львов (Lemberg).



114 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Епископ Досифей во время своего пастырства на буковинском 
престоле повторно требовал от униатских монахов-василиан, чтобы 
они вернули мощи св. Иоанна, которые в свое время вывез поль-
ский король Ян Собесский в Галичину и передал василианам, ко-
торые в своем монастыре в Жолкове устраивали постоянно торже-
ственные  богослужении  в честь святого и тем притягивали массы 
народа на эти торжества. Они никак не хотели исполнить просьбу 
епископа Досифея. Только когда епископ Досифей обратился прямо 
к императору, представляя ему, как глубоко почитает буковинский 
православный народ своего патрона и как беззаконно похитил его 
польский король, тогда император расследовал дело и дал приказ 
василианам, чтобы они вернули мощи св. Иоанна Нового Буковине. 
Василиане в 1784 г. доставили мощи св. Иоанна до границы Букови-
ны - г. Снятина, а оттуда приняли их буковинский епископ с монаха-
ми и духовенством, встретили мощи своего патрона и отнесли их с 
большим торжеством в Сочаву, поставив их на старом месте.

После долгой и многотрудной жизни Досифей скончался 22 янва-
ря 1789 г. в Черновцах и похоронен в гробнице буковинских архи-
ереев на Черновицком кладбище.

Епископ Досифей заслужил большое признание во время пастыр-
ства на Буковинском епископском престоле. В его время основан 
богатый церковный фонд, который только благодаря его энергии не 
попал совершенно в руки австрийского государства. Он заботился 
о воспитании священников и основал катехитическо-клерикальную 
школу, защищал Буковинскую православную церковь от пропаган-
ды католицизма и составил со своей консисторией регламентар-
ный план, по которому управлялись все дела церковно-духовные и 
школьные.

2. Даниил (Влахович) (1789-1822)*. Был священником в селе Пет-
рово (венгерский Банат), затем иеромонахом монастыря Ковила (в 
том же Банате); по предложению карловацкого митрополита Мои-
сея Путника назначен императором учителем клерикально-катехи-
ческой школы в Сочаве.

После кончины епископа Досифея император назначил его ука-
зом от 23 апреля 1789 г. епископом на буковинский епископский 
престол. И владыке Даниилу пришлось отражать  серьезные напа-
дения воинствующего католицизма на его епархию. Львовский уни-
атский митрополит Антон Ангелович письмом от 24 декабря 1806 г. 
обратился к императору Францу II со следующим предложением: 
император мог бы сделать великое дело для католицизма, если бы он 

* Родился в 1739/40 г. в с. Чуруг (Бачка), при крещении получил имя Димитрий.



115Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

поддержал сле-
дующий проект. 
В буковинской 
схизматической 
(православной) 
епархии про-
живает много 
русских гали-
чан, бывших 
униатов, пере-
селившихся из 
Галичины или 
бежавших туда 
и перешедших 
там в шизму, чем 
нанесен католи-
цизму большой 
ущерб. Эту поте-
рю можно было 
бы в настоящее 
время легко ис-
править, если 
бы австрийское 

правительство построило в Буковине несколько униатских церквей, 
послало туда униатских священников и со временем основало бы 
там или в соседних городах Галичины униатское епископство на 
средства богатого православного  церковного фонда, который за-
тем постепенно перешел бы незаметно  во владение католической 
церкви и принес бы католицизму неизмеримую пользу. Эта акция 
была бы в интересах Австрийского государства и в интересах като-
лицизма, а со временем это епископство стало бы на место схизма-
тического и потянуло бы незаметно весь буковинско-русский пра-
вославный народ к унии. Но и этот хитрый план не осуществился 
ввиду тогдашних политических осложнений. Император не мог за-
няться этим проектом, так что и это нападение на Буковинскую пра-
вославную церковь осталось безрезультатно. Но и этот провал не 
успокоил униатов и их священников, посланных из Галичины в Бу-
ковину, и они в Буковине не переставали вести очердную пропаган-
ду католицизма. Все униатские священники считали себя миссионе-
рами, задачей которых было уничтожить в Буковине православие и 
на место его ввести унию. Настоятели униатской приходской церкви 
в Черновцах в первое время от присоединения через каких-то 70 



116 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

лет носили титулы «парох» и «миссионеры», и было много случаев, 
в которых они перехватили православных буковинцев и переделы-
вали их в униатов.

После возведения на Черновицкую кафедру епископ Даниил пе-
ренес свою школу в 1790 г. из Сочавы в Черновцы, где он посвящает 
этой школе очень много труда и времени. Уже в самом начале эту 
школу посещало 15 учеников, а в 1791 г. там уже было 53 ученика, 
из которых большую часть составляли русские, а меньшую - молдав-
ские ученики. В этой школе преподавалась и педагогика, а в 1817 
г. – и философия. Епископ Даниил не довольствовался этой школой, 
его задушевным желанием было дать духовенству своей епархии 
богословское образование, как это было в других краях и провин-
циях Австрии. И ввиду того он обратился к венскому центральному 
правительству, чтобы и в Буковине основали такую богословскую 
школу, которая стояла бы на том же уровне, на котором стоят бого-
словские факультеты при университетах Западной Европы. Чтобы 
приготовить кадры учителей, епископ Даниил выслал самых спо-
собных и лучших учеников клерикальной школы в западные бого-
словские школы во Львов, в Вену, чтобы там приобрели себе выс-
шее богословское образование.

Между тем австрийское правительство в 1808 г. открыло в Чернов
цах гимназию (лицей) с немецким языком преподавания.

В 1790 г. внесли настоятели монастырей Путна, Сочевица и Дра-
гомирна в Львовскую губернию жалобу на недостатки, какие они 
терпят в монастырях, - и голод, и холод, не получая назначенного 
для них денежного содержания, и ввиду того они просят, чтобы мо-
настырю вернули опять его земли и монахи могли бы пользоваться 
доходами от этих земель. И сам владыка Даниил, не получая от гу-
бернских властей, которые заведовали делами фонда, правильно 
своего жалования, внес прошение о передаче епископских земель, 
лежащих близко к Черновцам, опять в его управление, чтобы мог 
он получать правильно средства для своего содержания. Оба эти 
прошения галицкое правительство, которому они были переданы, 
отклонило. Из этих прошений ясно, что галицкое правительство 
(губерния) не выплачивало жалований, постановленных епископу 
и монахам, а из других документов узнаем, что губерния в то же 
время финансировала католические учреждения деньгами право-
славного фонда. Такие беззакония совершала Галицкая губерния, 
несмотря на точные и ясные распоряжения австрийских императо-
ров и законы, установленные в регламентарном плане.

Прошение епископа о передаче ему епископских имений в 
управление Львовская губерния отклонила в силу придворного де-



117Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

крета от 23 декабря 1794 г. Случайно тем же декретом отклоне-
но также и прошение латинского епископства в Таркове, которое 
просило Львовскую губернию, чтобы ему дали денежную дотацию 
из средств Буковинского православного фонда. Этот придворный 
декрет доказывает, что для латинских духовных институций было 
обычным делом денежные пособия из православного фонда, и есть 
много доказательств, что Львовская губерния (Королевство Галиции 
и Лодомерии) очень часто удовлетворяла такие прошения. Соседст-
во Львовской губернии с Православным буковинским фондом было 
бесконтрольно, не говоря уже о контроле Буковинского православ-
ного епископства, но и центральное венское правительство отдало 
Буковинский православный церковный фонд на совершенный про-
извол под влияние польских магнатов и польско-латинского епи-
скопства. В 1805 г. Львовская губерния продала румынским боярам 
все имения, оставшиеся за кордоном Буковины на территории Мол-
давии, за сумму 400 000 гульденов. Затем продала губерния в 1812 
г. буковинские села Ставчаны и Гавриловцы за 140 000 гульденов, 
Острув - за 12 500 гульденов, Плешницу - за 130 000 гульденов, За-
мостье и Банилов - за 70 000 гульденов, а затем и маленькие скиты 
- Крещатик, Бабин и Луку. Об этих продажах нет никаких актов в 
архиве Буковинской консистории, так как губерния не считала себя 
обязанной извещать о продаже церковных имений наивысшую 
церковную власть.

Из-за постоянных войн австрийские финансы в первой поло-
вине XIХ века до того ухудшились, что император Франц II (1792-
1835) обнародовал через Галицкую губернию указ от 20 сентября 
1810 г., в котором сообщается его решение продать для санации 
австрийских государственных финансов несколько имений госу-
дарственных. Когда же сделали точный счет, оказалось, что денег, 
вырученных от этой продажи, не хватит для улучшения финансов. 
Тогда император указом от 7 октября 1810 г. решил, что, кроме про-
дажи государственных имений, нужно будет продать и часть имений 
Буковинской православной церкви. Но хотя тогда и было продано 
несколько сел, как мы выше сказали, все-таки денег, полученных за 
все эти продажи, не хватило на санацию австрийских финансов, так 
что австрийское правительство принуждено было снизить австрий-
скую валюту на одну пятую часть её стоимости, и только тогда было 
восстановлено равновесие в финансовом отношении.

Сколько потерял Буковинский церковный фонд на этих финан-
совых манипуляциях, неизвестно, так как губерния не прислала ни 
епископу, ни консистории никаких сообщений в этом отношении и 
нет ни в консисторских актах, ни в актах правительства местного 
никаких ведомостей.



118 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Хозяйничание в имениях Буковинского церковного фонда шло 
все хуже, так что епископ и его консистория, а окончательно бу-
ковинские миряне вносили постоянные протесты против такого 
хозяйничания, чего последствием было то, что в 1790 г. Буковина, 
отделенная от Галичины, получает почти самостоятельный характер. 
Еще раньше, 17 декабря 1789 г., Львовская губерния выдала распо-
ряжение отделить доходы и расходы Буковинского православного 
фонда от других того же рода государственных фондов в Галичине, 
но администрация фонда все-таки осталась в руках губернии. По 
поводу отделения Буковины от Галичины установлено, что Буковин-
ский церковный фонд тогда располагал, кроме земельных и лесных 
имений, еще и капиталом 40 898 австр. гульд. в ценных бумагах и 
12 079 гульд. наличными деньгами. В этих суммах были, по поясне-
ниям губернии, и деньги за проданные имения, и доходы от остав-
шихся имений. О фактическом материальном положении фонда, о 
стоимости его имений ничего позитивного не известно, этого, ка-
жется, и сама губерния не знала. В 1817 г. Буковину опять подчинили 
Галичине, и дела фонда пошли еще хуже. Из этого времени сохра
нился в консисториских актах один интересный документ -  жалоба 
игумена монастыря Путна, направленная в Львовскую губернию, где 
сказано, что материальное положение монахов в монастыре Путна 
сделалось прямо невыносимым; недостатки самого нужнейшего до-
шли до того, что гуманнее было бы совершенно закрыть монастырь, 
чем морить там монахов и заставлять их умирать голодной смертью 
при их теперешних недостатках. Правительство обиделось на такую 
жалобу и начало принимать меры для действительного закрытия 
монастыря, и только благодаря энергичному вмешательству еписко-
па Даниила удалось отстоять дальнейшее существование монасты-
ря Путна. В следующих годах Львовская губерния и центральное 
правительство совершенно не обращали внимания на законные 
постановления об администрации и употреблении средств церков-
ного фонда. Львовская губерния, стоявшая тогда под решительным 
влиянием польских магнатов и высшей латинской иерархии, распо-
ряжалась средствами фонда по своему усмотрению. Этот незакон-
ный способ администрации и употребления средств фонда не мог 
не вызвать недовольства. Епископ и его консистория поднимали ча-
сто энергичные протесты, и публичная печать не молчала. Узнал об 
этом и император. Результатом этих жалоб было то, что император 
заставил Галицкую губернию предложить ему точный доклад о всех 
из средств Буковинского православного фонда израсходованных 
деньгах. Из доклада губернии от 12 октября 1819 г. узнаем, что на 
средства православного фонда губерния покрывала: 1) расходы на 



119Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

культ и на богословскую школу; 2) содержание всех народных школ; 
3) содержание всех высших школ; 4) содержание всех латинских 
законоучений упомянутых школ; 5) содержание акушерского ин-
ститута. Изучив этот рапорт, император издал в г. Опаве 28 декабря 
1820 г. приказ о том, что средства Буковинского православного фон-
да можно употреблять только на содержание православного куль-
та и православного народного просвещения в народных школах, 
которые содержали монастыри во время присоединения Буковины, 
но не в тех, которые основаны после присоединения. Все расхо-
ды, которые оплачивала губерния и которые не подходят под эти 
принципы, нужно возвратить православному фонду из тех фондов, 
которые обязаны давать средства на содержание своих институций. 
Ввиду того губерния обязывается ежегодно составлять бюджеты 
всех фондов, а в бюджете православного церковного фонда точно 
указывать, сколько и на какую статью должны идти предназначен-
ные деньги. Об исполнении этого приказа губерния обязывается 
прислать императору точный доклад.

Интересная переписка завязалась между консисторией и ав-
стрийским правительством (губернией) относительно обязаннос-
тей церковного фонда содержать народные школы, на которые Га-
лицкая губерния выдавала крупные суммы, выплачивать которые 
был обязан государственный школьный фонд. Чтобы оправдаться 
перед императором и центральным правительством, придумали та-
кую уловку: воевода Стефан Великий, главный ктитор монастырей, 
в своих дарственных грамотах обязывал монастыри, дарованные 
имениями, содерживать школы и обучать в этих школах молодежь. 
На этом-то основании губерния брала средства из церковного фон-
да на содержание школ, к чему были обязаны монастыри в силу 
постановления Стефана Великого. Львовская губерния письмом от 
2 марта 1822 г. затребовала от епископской консистории грамоты, в 
которых было помещено такое постановление Стефана Великого о 
содержании школ монастырями. Епископ взялся за поиски этих гра-
мот, но оказалось, что он правительству не мог доставить этих гра-
мот, потому что их вообще никогда не было. Практического значе-
ния указ императора не имел, так как Львовская губерния не очень 
придерживалась постановлений императора, но все-таки под вли-
янием этого императорского указа Львовская губерния приказом 
от 3 февраля 1821 г. постановила, что с днем 1 мая 1831 г. следует 
строго отделить администрацию Буковинского православного цер-
ковного фонда от других фондов и прекратить всякую выплату, не 
отвечающую постановлению императорского указа от 28 декабря 
1820 г., а выплачивать только расходы по составленному списку, где 



120 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

были бы точно обозначены все случаи, на которые церковный фонд 
обязан давать средства.

Присоединение Буковины к Галичине было для Буковины связа-
но с многими неудобствами и неприятностями. Католические кру-
ги Австрии уже с самого начала обратили внимание как на пра-
вославную церковь, так и на ее богатый церковный фонд. Мы уже 
приводили случаи в доказательство этих стремлений католицизма. 
Когда же Буковину подчинили под Галицкую губернию и сделали 
ее зависимой от латинско-польских правителей, тогда намерения 
польско-латинские приобрести православных буковинцев для ка-
толицизма начали проявляться в сфере школьного образования. В 
1816 г. Львовская губерния издала декрет, в силу которого все бу-
ковинские народные школы передавались под надзор римо-като-
лической консистории. Это постановление было ужасным ударом 
по авторитету и достоинству буковинского православного епископа, 
отобравшим у него право надзора над обучением православной 
молодежи и передавшим его в руки чужого по вере и националь-
ности католического Львовского епископства, и печальные послед-
ствия не заставили долго себя ждать. Народ перестал посылать сво-
их детей в чужую школу, так что число детей, посещающих школу в 
Коцмане, сейчас же пало, но потому, что они начали ходить в школу 
соседнего села Суховерхов, где дьячок открыл школу и обучал детей 
читать  Псалтырь и Часослов. Дирекция коцманской школы, узнав 
об этом, обратилась к краевому правительству с представлением, 
что коцманские дети ходят в «московскую» школу в Суховерхов, и 
просит правительство, чтобы оно закрыло эту школу. Но правитель-
ство ответило, что все-таки лучше для детей в «московской» школе 
– хоть чему-нибудь научатся, чем вообще ничему.

Из этого документа видно, что народ, чувствуя отчуждение шко-
лы через латинское вмешательство, предпочитал посылать детей в 
свою, а не в латинскую польскую школу. Здесь следует еще при-
метить, что польская губерния посылала из Галичины в Буковину 
учителей римо-католического вероисповедания, а от тех, которые 
были на местах, православных, требовало или принять римо-като-
лическую веру, или оставить службу.

В тривиальной школе в Коцмане было два учителя - Василий Яно-
вич и Семен Драчинский. Оба православного вероисповедания. Ког-
да же губерния затребовала от них, чтобы они приняли католицизм, 
оба бросили свои учительские места в Коцмане, и Янович принял 
рукоположение священника, а Драчинский пошел псаломщиком в 
приход Чунков. Следует подчеркнуть, что народная школа в Коц-
мане содержалась всецело на средства православного церковного 
фонда. Львовский латинский епископ обязал дирекцию коцманской 



121Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

народной школы, чтобы учителя ежедневно перед началом науки 
вели детей в латинский костел для слушания литургии.

Самыми усердными пропагандистами католицизма были учителя 
народных школ, присланные из Галичины в Буковину.

3. Исаия (Балошескул) (1823-1834). Был сыном священника при-
хода Путна.

Родился в 1765 г. в 
Путне*. Еще мальчиком 
отдали родители Иса-
ию в монастырь Путна, 
где он в возрасте 5 лет 
поступил в духовную 
монатырскую школу, 
стоявшую тогда под 
руководством ученика 
Киевской Могилян-
ской академии архи-
мандрита Варфоло-
мея Мазеряну. Окон-
чив эту школу в 1778 
г., Исаия постригся в 
монахи и был рукопо-
ложен в иеродьяконы. 
С 1789 г. по 1792 г. он 
был протодьяконом и 
канцеляристом буко-
винской консистории 
в Черновцах. Австрий-
ское правительство, 
как известно, закрыло 
клерикальную школу 

в Путне, и так епископ Даниил, как и его протодьякон, а затем кон-
систорский архимандрит Исаия не оставляли идею основать новую 
богословскую школу, которая могла бы дать буковинскому духо-
венству высшее богословское образование, коим отличались свя-
щенники других австрийских провинций. А когда владыка Даниил 
в 1822 г. скончался и император назначил Исаию его наследником 
указом от 17 июля 1823 г., владыка Исаия выработал проект для 
основания нового училища для воспитания священников для Буко-
винской епархии и предложил его правительству к подтверждению.

* При крещении получил имя Иоанн..



122 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Правительство, изменив некоторые постановления, назвало шко-
лу для приготовления священников богословским институтом. Ука-
зом от 29 декабря 1826 г. правительство прислало подтвержденный 
устав богословского института, который 4 октября 1827 г. в Чернов-
цах был открыт. Учебная программа богословского института была 
почти та же, что на богословских факультетах западных универси-
тетов.

Программа богословского института:
Первый год, первый семестр - история церкви, патрология и бого-

словская литература (9 часов);
 второй семестр - церковная история (9 часов в неделю), введение 

книги Ветхого Завета и эксегеза Ветхого Завета (9 часов в неделю).
Второй год, первый семестр - греческий язык и эксегеза Нового 

Завета (9 часов в неделю), церковное право (5 часов в неделю), пе-
дагогика (2 часа в неделю);

 второй семестр - введение в книги Нового Завета и эксегеза Но-
вого Завета (9 часов в неделю), частное церковное право (5 часов в 
неделю), высшее воспитание (2 часа в неделю).

Третий год, первый семестр - догматика (9 часов в неделю), нрав-
ственное богословие (9 часов в неделю);

второй семестр - догматика (9 часов), нравственное богословие (9 
часов в неделю).

Четвертый год, первый семестр - пастырское богословие (9 часов 
в неделю), катехитика (3 часа в неделю);

второй семестр - пастырское богословие (9 часов в неделю), кате-
хитика (3 часа в неделю), экономическая наука.

Все богословские предметы будут преподаваться на латинском 
языке, экономика и педагогика - на немецком языке, пастырское бо-
гословие и катехитика с практическими упражнениями - на румын-
ском и на славянском, в крае употребляемом языке.

И епископ Исаия был принужден много времени и энергии тра-
тить на борьбу с агрессивной католической пропагандой, которой 
с большой интенсивностью занималась Львовская римо-католиче-
ская консистория через стоящую под ее влиянием Львовскую гу-
бернию. Католическую пропаганду проводила в Буковине католиче-
ская церковь через учителей, посылаемых из Галичины в Буковину. 
В консисторских актах находим чрезвычайно интересный документ 
– жалобу от 26 октября 1826 г. настоятеля Коцманского православ-
ного прихода протоиерея Михаила Воробкевича, деда известного 
буковинского поэта, писателя и композитора Исидора Воробкевича. 
В документе Михаила Воробкевича находится жалоба на народную 



123Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

школу в Коцмане, что учителя ее ежедневно водят школьную право-
славную молодежь перед учением в латинский костел, а в воскре-
сенье и праздники также ведут ее в костел, так что православная 
школьная молодежь в православную церковь или совсем не ходит, 
или приходит только одиночно под конец богослужения. Имела ли 
успех эта жалоба - неизвестно, по всей вероятности, нет, так как 
Львовская губерния в 1838 г. возобновила свой приказ об обяза-
тельном посещении школьной молодежью костела перед ученьем.

Долголетнее старание епископа Исаии выхлопотать для душпас-
тырей денежное жалование в 1826 г. увенчалось успехом. Австрий-
ский император Франц II разрешил буковинским православным 
священникам жалование из средств церковного фонда по 300 гуль-
денов в год - и то только для священников, получивших высшее об-
разование в университетах во Львове или Вене. На представление 
епископа Исаии, направленное прямо императору, признано это 
жалование также и абсолвентам богословского института.

Для студентов богословского института, основанного в Чернов-
цах, в 1828 г. основали общежитие (клерикальная семинария), где 
студенты получали все содержание.

4. Евгений 
(Гакман) (1835-
1873). Родился в 
селе Васловцах 
в семье бедного 
крестьянина в 
1793 г.* Его дядя 
- учитель клери-
кальной школы, 
затем архиман-
дрит Игнатий 
- занялся своим 
т а л а н т л и в ы м 
племянником, 
посылал его в 
ч е р н о в и ц к и е 
школы, содер-
жал его в недав-
но открытой гим-
назии, которую 
он с хорошими 

* При крещении получил имя Евфимий.



124 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

успехами окончил. Ввиду его хороших успехов в учении и особен-
ных способностей его выслал епископ Исаия по согласию краевого 
правительства на средства Православного церковного фонда в Вен-
ский университет, где он записался на богословский факультет, и его 
приняли по согласию правительства в венский конвикт (общежитие 
для студентов богословия). После окончания богословских студий 
Евгений вернулся в Буковину, постригся в монашество, и в 1823 г. 
его рукоположил карловацкий митрополит Стефан Стратимирович 
в иеродиакона, а затем и в иеромонаха. До 1827 г. Евгений был за-
коноучителем в Черновицкой православной тривиальной школе, а 
затем назначен императором профессором в богословском инсти-
туте по Ветхому Завету. После кончины епископа Исаии император 
указом от 8 мая 1835 г. назначил Евгения буковинским епископом. 
Его рукоположил в епископа тот же карловацкий митрополит Сте-
фан Стратимирович 13 августа 1835 г., после чего он 18 октября 
1835 г. митронизировался на епископский престол в Черновицкой 
кафедральной церкви (Св. Троицы).

Несмотря на все императорские указы и законные постановле-
ния регламентарного плана, Галицкая губерния, стоящая под аб-
солютным влиянием латино-католических львовских церковных 
кругов, распоряжалась имуществом Буковинского православного 
церковного фонда самовольно и совсем не обращала внимания на 
права буковинского православного епископа и его консистории, 
никогда не спрашивала их мнения относительно управления и упо-
требления средств фонда. Понятно, что при таких обстоятельствах в 
правительственных кругах, в народе и даже между православными 
интеллигентами укоренилось было ошибочное мнение, что церков-
ный фонд - это чисто государственное учреждение, имения фонда, 
управляемые державой, - это державные имения, а народ назвал 
фонд просто «цесарский». Но, когда со временем после открытия в 
Черновцах гимназии, а затем богословского института в Буковине 
умножилась интеллигенция, это понятие быстро сменилось, и буко-
винцы познакомились с фактическим характером своего церков-
ного фонда и его имений. Тогда православные епархиоты обратили 
свое внимание на фонд и также включились в борьбу за передачу 
его в руки церкви.

Черновицкая консистория с епископом Евгением во главе обра-
тилась к Львовской губернии с прошением, чтобы она прислала из-
вещение, сколько приносит Православный церковный фонд чистых 
доходов в год. На это прошение консистория получила ответ, что 
львовская администрация не уполномочена и не обязана давать та-
ких справок. Тогда консистория, ссылаясь на придворный декрет от 



125Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

17 марта 1791 г., который постановляет, что правительство не может 
допустить, чтобы епископы сами управляли церковным имуществом, 
им будет управлять правительство, но епископам предоставляется 
право получать известия о состоянии фонда и совершать контроль 
над управлением фонда и над употреблением его средств. В этом 
смысле жалобу внесла Черновицкая консистория в Министерство 
культов в Вену, которое приказало Галицкой губернии удовлетво-
рить желание буковинского епископа и дать ему точные ведомости 
о состоянии Буковинского православного церковного фонда. Губер-
ния исполнила приказ Министерства культов и прислала консисто-
рии доклад, из которого узнаем, что доходов в 1835 г. у фонда было 
223 069 гульденов и 39 крейцеров, а расходов было 10 286 гуль-
денов 37 крейцеров, чистого дохода было 212 789 гульденов. Это 
были доходы только из имений фонда, но сколько капиталов было в 
фонде и сколько процентов несли эти капиталы, в докладе не было 
сказано. Потому-то епископ Евгений сейчас же после своей интро-
низации обратился к той же губернии с вопросом, сколько имеется 
в фонде капитала и сколько эти капиталы дают процентов. Долго 
епископ не получал ответа на свой запрос, но между тем получила 
Черновицкая консистория от губернии извещение, что венское цен-
тральное правительство снизило арендную плату за имение фонда 
в Фратовцах с суммы 36 700 гульденов до суммы 34 000 гульденов 
– и то на целых 20 следующих лет, чем потерпел фонд ущерб на 
54 000 гульденов. Епископ Евгений обратился опять к губернии с 
вопросом, почему наступило это снижение арендной платы, несмо-
тря на точный договор фонда с австрийским правительством. Толь-
ко несколько месяцев спустя епископ получил ответ, что это сталось 
по воле самого императора, но причины неизвестны. Затем получил 
епископ ответ и на свое письмо с докладом, что фонд располагает 
капиталом 2 822 186 гульденов и 34 крейцера. Кроме того, есть еще 
вексель на 5000 гульденов, занятых католическими монахами-до-
миниканцами у фонда под 5 %. Как видим из этих докладов, средст-
ва Православного церковного фонда поднялись, и уже можно было 
приступить к назначению жалованья для буковинского духовенства.

Так, на основании решения императора от 19 марта 1836 г. на-
значено для буковинских священников, окончивших высшие бого-
словские студии в университетах во Львове или в Вене, а также и на 
Черновицком богословском институте, жалование по 300 гульденов 
в год.

Со временем повышено и жалование епископа на 9000 гульде-
нов в год.

В это время распространились в Буковине слухи, что правитель-



126 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

ство решило продать имения фонда. Об этом донес консистории 
игумен монастыря Путна. Консистория обратилась к правительству 
с прошением сообщить ей, верны ли эти слухи, и получила ответ, что 
есть намерение продать несколько имений государственных и не-
кое - Православного фонда, но только после упорядочения земель-
ных и городских налогов. Это урегулирование уже совершилось, но 
правительству неизвестно, когда состоится продажа упомянутых 
имений. Следует приметить, что ни тогда, ни после из имений пра-
вославного фонда ничего не было продано. Почему правительство 
не продало этих имений - тоже неизвестно. По всей вероятности, 
показалось после урегулирования налогов земельных и городских, 
что новых налогов хватило на покрытие государственных расходов.

Хотя священники и получали годичное жалование, но их вдо-
вы и сироты остались без всяких средств для жизни, и потому в              
1836 г. избрали священники из своей среды комитет, который дол-
жен предпринять все меры, чтобы как вдов, так и сирот священни-
ков обеспечить. На их хлопоты прислала губерния указ от 28 марта 
того же года с известием, что их прошение от 25 июля 1848 г. увен-
чалось успехом, и что императорским решением постановляется 
дать и вдовам, и сиротам материальное обеспечение. Итак, вдовы 
священников старой школы (у которых не было высшего богослов-
ского образования) получают 80 гульденов в год, вдовам священни-
ков новой школы (с высшими богословскими студиями) полагается 
пенсия 120 гульденов в год, а сиротам одной и другой категории 
- по 30 гульденов в год.

Другим делом, коим занялся епископ Евгений после своей интро-
низации, было предложение императору Фердинанду (1835–1848) 
обширного обращения, в котором он жаловался, что кандидаты в 
священники благодаря тому, что в буковинских народных школах 
учат только по-немецки и по-польски, не умеют читать богослужеб-
ные книги ни русские, ни румынские, и потому он предлагает, что-
бы австрийское правительство основало в Буковине три городские 
четырехклассные школы, затем тридцать трехклассных, а в каждом 
приходе одноклассную школу, где учили бы школьную молодежь 
читать на обоих краевых языках - по-русски и по-румынски; под ко-
нец он просил, чтобы подчинить эти школы под надзор Буковинской 
православной консистории.

Мемориал епископа Евгения имел у императора только частич-
ный успех, так как император указом от 9 марта 1844 г. распоря-
дился разделить буковинские народные школы на две категории 
- на католические и православные. Если в селе был католический 
священник, тогда эта школа осталась католической и была под над-



127Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

зором Львовской консистории несмотря на вероисповедание детей, 
посещающих ее.

Православными школами считались только те, где не было като-
лического священника.

Таких школ было, впрочем, мало, так как Галицкая губерния, на-
ходящаяся под влиянием католического епископата, назначала на 
православные села в Буковине, где не было ни одного католика, 
католических капеланов только для того, чтобы оставить школу под 
надзором католической консистории. Православные школы были 
подчинены надзору православной консистории, которая свое право 
в благочиниях исполняла через благочинных, а в приходах - через 
настоятеля. Новый регламент, о котором мы сейчас будем говорить, 
подчинил все народные школы в Буковине Буковинской православ-
ной консистории, но Львовская католическая консистория совсем 
не спешила отдать их православной буковинской консистории, что, 
впрочем, произошло несколько лет позже.

Основание средних школ 

I. Церковно-певческая школа
Во время присоединения Буковинской епархии к Австрии в Бу-

ковине не было школы для воспитания псаломщиков. Епископ Ев-
гений, обратив на этот недостаток внимание, указом от 11 декабря 
1838 г. основал в Черновцах псаломщицкую трехклассную школу 
(школу для церковных певцов, как называли ее тогда). В этой школе 
учили религию (закон Божий), церковное пение по греческой и сла-
вянской мелодиям и церковный устав (типикон). Перед основанием 
этой школы псаломщики готовились у действующих псаломщиков 
местных церквей, а когда место псаломщика освобождалось, они с 
согласия настоятеля прихода занимали это место.

Вознаграждение или жалование за свою службу они не получали, 
а довольствовались только платой за участие при совершении бого-
служений и треб. Впрочем, они занимались сельским хозяйством, но 
имели одну на это время и важную привилегию: они были законно 
освобождены от барщины. В 1846 г. на основании придворного де-
крета от 24 ноября австрийское правительство решило перефор-
мировать эту школу в псаломщицко-учительскую школу, так, чтобы 
выпускники этой школы могли обучать молодежь в сельской народ-
ной школе. Но этот план оказался непрактичным. Издан был новый 
учебный план, по которому постановлено обучать учеников этой 
школы следующим предметам: религии, церковному уставу, пению 
по греческой и славянской мелодиям, языкам русскому, румынскому 
и немецкому и методике.



128 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

По всей вероятности, учителя из этой новой школы не отличались 
особенными успехами, так как епископ Евгений уже в 1865 г. указом 
от 10 февраля по согласию правительства опять перереформировал 
эту школу в том смысле, чтобы ее выпускники подготовлялись толь-
ко для псаломщицкой службы, и ввиду того с учебного плана сняты 
методика и немецкий язык и введены уроки чтения церковных бо-
гослужебных книг на славянском и румынском языках, притом что 
румынский язык обязателен только для румын, решившихся служить 
только в румынских приходах, также и русский язык был обязателен 
только для учеников русской народности. Кто, однако, хотел служить 
в специальном русско-румынском приходе, тот был обязан доказать 
знание обоих языков. В эту школу принимали учеников, окончивших 
четыре класса народной школы с хорошим успехом. Одновременно 
постановлено, что псаломщики могли получить службу псаломщика 
только тогда, когда они окончили псаломщицкую школу.

II. Гимназия в Сочаве
В 1860 г. основана на издержки Православного церковного фон-

да высшая конфессиональная православная гимназия в г. Сочава, 
на основание которой консистория и епископ только под сильным 
нажимом правительства согласились. В основательной грамоте этой 
гимназии от 31 июля 1860 г. № 11166 сказано: 

1) высшая гимназия в Сочаве имеет характер православной ин-
ституции, ввиду того ее учителя должны быть православного веро-
исповедования; 

2) жалование на содержание школы в законном размере будет 
выплачиваться из средств Буковинского православного церковного 
фонда, но в г. Сочава должен вносить в кассу свою долю;

3) относительно учителей религии следует приметить предписа-
ния, относящиеся к учителям римо-католического вероисповедания 
в католических гимназиях;

4) православная гимназия в Сочаве стоит относительно ее обя-
занностей и прав наравне с прочими государственными гимнази-
ями;

5) в гимназию принимаются ученики православного вероиспове-
дания, а ученики католического вероисповедания принимаются в 
виде исключения, только тогда, если докажется, что преподавание 
их религии и исполнение обетов их культа обеспечены католиче-
ским епископом.

Относительно преподавательского языка епископ Евгений пред-
ложил, чтобы преподавать все предметы на румынском языке, но в 
учредительной грамоте сказано, что пока все предметы будут пре-



129Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

подаваться на немецком языке, так как в настоящее время нет ни 
преподавателей, знающих румынский язык, ни учебников на этом 
языке.

Со временем в Сочавской гимназии в первых четырех классах 
нижней гимназии учреждены паралельные классы с румынским 
языком преподавания, а в четырех высших классах преподается 
только по-немецки.

III. Реальная школа в Черновцах
В 1862 г. император решением от 6 февраля учредил в Черновцах 

высшую реальную школу только на средства Буковинского право-
славного церковного фонда. В учредительной грамоте сказано, как 
уже прежде - при основании Сочавской гимназии, что все расходы 
на содержание реальной школы несет Православный церковный 
фонд, а предподавательным языком будет язык немецкий, а не ру-
мынский, как предложил епископ Евгений, так как нет ни учителей, 
знающих румынский язык, ни учебников на этом языке, и потому 
будут все предметы преподаваться на немецком языке.

Скоро после обнародования первой австрийской Конституции от 
4 марта 1849 г., которая во второй статье постановляет, что каждая 
законно признанная церковь и религиозная община имеют пра-
во публично исполнять свой культ, самостоятельно регулировать и 
управлять своими религиозными делами, оставаясь в неоспоримом 
обладании и пользовании своими учреждениями и имуществом, 
определенными на содержание культа, просвещения и благодеяния 
под контролем государства. Ссылаясь на постановление Конститу-
ции, и Буковинская православная церковь хотела взять в свои руки 
свой богатый фонд, чтобы им управляла она, а не самоволие ав-
стрийских чиновников. Потому-то и церковные власти, и буковин-
ские епархиоты единодушно требовали передачи церковного иму-
щества в руки канонических органов православной церкви - право, 
которое ясно признается упомянутой Конституцией.

 И потому епископ Евгений, его консистория и буковинские пра-
вославные епархиоты внесли в Министерство культов требование, 
чтобы правительство отдало управление фондом и употребление 
его средствами в руки собственника, значит, православной церкви. 
Они потребовали, чтобы по новой Конституции провести также ор-
ганизацию Буковинской православной церкви, чтобы создать кор-
порацию, составленную из представителей клира, дворян, мещан и 
крестьян по Конституции, сообразно канонам и духу времени.

Узнав о новой Конституции, игумены действующих монастырей 
Путна, Сочевица и Драгомирна потребовали, чтобы правительство 



130 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

передало монастырское имущество в их управление, доказывая это 
свое желание копиями из документов, из которых было видно, что 
имения, отобранные правительством, когда-то принадлежали мона-
стырям, что монастыри как собственники управляли этими имени-
ями и распоряжались ими. Долго ни епископ, ни консистория, ни 
епархиоты не получали никаких ответов на свои требования; толь-
ко 27 сентября 1860 г. император Франц Иосиф I в письме к ми-
трополиту Карловацкому высказал свое желание, что он хотел бы 
провести организацию православной церкви Австрии на основании 
предложений синода, в котором участвовали бы все православные 
епископы.

Указом Министерства культов от 30 сентября 1860 г. приглаше-
ны все православные епископы Австрии на собор, который должен 
состояться в Карловаце. На этот собор был приглашен и епископ 
Евгений, которому предлагается, чтобы он перед собором выслушал 
мнение своих епархиотов и затем участвовал в синоде. Епископ Ев-
гений созвал на день 17 февраля 1861 г. собрание, но пригласил на 
это собрание только духовных. На этом чисто духовном собрании 
решено следующее: 

1) добиваться равноправия вероисповедований;
2) Буковинской епархии собираться раз в год под председатель-

ством епископа для решения всех апелляционных дел;
 3) передача Буковинского православного церковного фонда в 

руки церкви;
 4) повышение Буковинского епископства в ранг митрополии;
 5) избрание буковинского епископа комитетом, состоящим из 

избранных 30 духовных делегатов и 30 мирских. Комитет избирает 
трех кандидатов, предлагаемых императору, император назначает 
епископа Буковины.

Румынские мирские националисты сильно обиделись, что их епи-
скоп Евгений не пригласил на собрание, и начали против него мощ-
ную кампанию, которая продолжалась вплоть до смерти епископа. 
Во время этой борьбы скоро уже стало понятно, почему румынские 
националисты так энергично добивались подчинения Буковинской 
епархии ардяльскому митрополиту. Буковинские румыны, увидев, 
что их план национального соединения в одно автономное воевод-
ство потерпел провал, хотели теперь провести, по крайней мере, 
церковное объединение со своими ардяльскими соплеменниками. 
Борьба румынских националистов против епископа Евгения прини-
мала иногда прямо некультурные формы: буковинские румынские 
националисты пускали в ход всякого рода пасквили, газетные ста-
тьи, неприличные карикатуры, печатали в ардяльских газетах.



131Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Ардяльские пропагандисты преследовали епископа Евгения, ру-
гали его публично на улицах, однажды даже разбили окна в его 
квартире.

Епископ Евгений отослал решение собрания буковинского духо-
венства и свои с этими решениями согласующиеся предложения в 
Министерство культов. Между тем собрался Карловацкий собор 7 
сентября 1864 г.

На этом соборе епископ Евгений внес следующие предложения: 
для сохранения единства православной церкви в Австрии следует 
эту церковь организовать на основании канонических постановле
ний в следующей форме: в административном отношении пра-
вославная церковь в Австрии разделяется на три партикулярные 
административно-автономные церкви: а) сербскую, б) румынскую 
(ардяльскую), в) буковинскую.

Сербская партикулярная церковь под пастырством своего патри-
арха, румынская - под митрополитом с зависимыми от него епи-
скопами-суфраганами, а буковинская - под своим митрополитом. 
Буковинскую епархию нельзя подчинить под румынскую митропо-
лию, так как в ее состав входят и русские верующие, составляющие 
большую часть. В делах веры, дисциплины и вообще в делах духов-
ных, определяющих единство церкви, эти три партикулярные цер-
кви составляют одну православную церковь в Австрии, признающую 
сербского патриарха своим членом (примасом). Этот примас имеет 
право и обязанность по постановлениям каноническим созывать 
общий собор (синод) в Вене, на котором он председательствует и 
где все вопросы, относящиеся к вере, дисциплине и вообще к ду-
ховным делам, решаются епископами коллегиально.

Буковинские румынские националисты, узнав об этом, обратились 
к епископу с требованием, чтобы он сейчас же созвал собор с уча-
стием и мирян, и чтобы на этом соборе было обговорено решение 
духовенства от 1861 г. и предложения епископа на Карловацком 
соборов 1964 г. Такое же требование они внесли и в Министерство 
культов в Вену.

Второй регламентарный план 
В 1843 г. епископ Евгений внес в венское Министерство культов 

предложение реформы организации епархии, так как прежняя ор-
ганизация с 1786 г. уже не отвечала действительному положению, 
сложившемуся в епархии.

Профессор канонического права Черновицкого богословского 
института Константин Попович выработал по желанию епископа 
Евгения проект плана, и император подтвердил его указом от 24 



132 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

октября 1843 г., о чем известила епископа и консисторию Львов-
ская губерния распоряжением от 25 декабря 1843 г. Новый проект 
появился под названием «Второй регламентарный план для управ-
ления Буковинской епархии».

По этому плану душпастырское духовенство в Буковине разделя-
ется на три категории: 

1) благочинные, которых было в епархии 12, назначаемых епи-
скопом по соглашению краевого правительства;

2) настоятели приходов (парохи), в каждом приходе по одному; 
3) сотрудники (кооператоры) под руководством настоятеля при-

хода. Но были и сотрудники-экспозиты почти самостоятельные, под 
управлением которых были приходы с меньше чем 150 дворов. Они 
были только формально подчинены соседскому настоятелю прихо-
да, но у них были совершенно самостоятельное деловодство и от-
дельные метрические книги и приходские регистры. Священникам, 
настоятелям приходов полагалось жалование в городах Черновцы, 
Серет и Сочава по 500 гульденов, а в приходах с тяжелыми местны-
ми обстоятельствами (в горах) - от 350 до 400 гульденов. Это каса-
лось священников новой школы, окончивших или университет, или 
Черновицкий богословский институт.

Священникам старой школы, окончившим только клерикальную 
школу или вообще без богословского образования, полагается жа-
лование 300 гульденов в год. Но епископ или консистория могли 
предложить правительству и повышенное жалование для них.

Сотрудникам в сельских приходах полагалось жалование 200 
гульденов, сотрудникам в названных городах или в горах полага-
лось 250 гульденов.

Благочинные получали жалование 200 гульденов в год; следует 
приметить, что при выплачивании жалований отсчитывались свя-
щенникам доходы за совершение треб и за пользование церковной 
землей. Всем душпастырским священникам полагается квартира, а 
если такой не было, они получили денежное возмещение: настоя-
тели приходов - по 48 гульденов, а сотрудники - по 30 гульденов в 
год. Нетрудоспособные священники старой школы получали в год 
пенсию 100 гульденов, а священники новой школы - 200 гульденов.

Сотрудники новой школы получали в год 150 гульденов, а старой 
школы - по 100 гульденов. Особенно заслуженные священники мо-
гли получить по предложению консистории от 50 до 100 гульденов 
добавки.

Новый план систематизировал и число приходов, которых по но-
вому плану из 186 старого плана повышено до 240. Дальнейшие 
распоряжения плана постановляют, что благочинному в помощь 



133Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

духовенство благочиния избирает двух ассистентов, которые вме-
сте с благочинным составляют благочинный сенат. Все священники 
благочиния обязательно собираются ежегодно на пастырские кон-
ференции под председательством благочинного, где обсуждаются 
актуальные пастырские вопросы, читаются сочинения, подготовлен-
ные священниками на богословские темы. Каждый священник бла-
гочиния был обязан составить ежегодно 5 сочинений на богослов-
ские темы, что установлено для того, чтобы священники были всегда 
в курсе богословских наук.

Новый регламент постановляет, что все народные школы в пра-
вославных селах отдаются под надзор Буковинской православной 
консистории.

Ардяльский вопрос 
Одним из самых крупных событий в Буковине во время пастыр-

ства епископа Евгения был, несомненно, ардяльский вопрос, наде-
лавший много шума и неприятностей владыке Евгению. Ардяльский 
вопрос и его политическая сторона, как и его церковная сторона, 
были для Буковинской православной епархии очень опасны. Год 
1848 был для Австрии годом революции. Многострадальным наро-
дам Австрийского государства захотелось добиться свободы и неза-
висимости от автократического австрийского, немецкого гнета.

В это время против Австрии прежде всего восстали мадьяры, ор-
ганизовали многочисленные национальные легионы и решили с 
оружием в руках завоевать себе национальную самостоятельность 
и отделение от Австрии, от ненавистных немцев, собираясь учредить 
самостоятельную мадьярскую державу.

Эту идею подхватили и соседи мадьяр, проживающие бок о бок 
с ними румыны из Ардяла (Семиграда), которые желали соединить 
всех румын, проживающих в пределах Австрийской империи, в одну 
национальную и автономную провинцию под именем Румынское 
великое воеводство Ардял, во главе которого стоял бы великий во-
евода. Кроме того, православная церковь этого воеводства, как цер-
ковь румынского большинства, должна была получить автокефалию 
под начальством митрополита с резиденцией в Алба-Юлии.

Территория как румынского Ардяльского воеводства, так и Алба-
Юльской митрополии должна охватывать все заселенные румына-
ми земли - Ардяла, Бессарабии, Баната, часть Венгрии и целую Буко-
вину, от Дуная вплоть до Днестра. В состав румынского Ардяльского 
воеводства, как и Румынской митрополии, следует включить все 
румынские епископства, существующие на территории воеводства, 
конечно, и Буковину.



134 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Инициатором этого грандиозного плана был еписком Андрей 
Шагуна, человек образованный и энергичный. С целью осущест-
вления этой идеи развернули арделяне через своих агитаторов и 
эмиссаров между румынами, проживающими в Австрии, широкую 
пропаганду, и им удалось приобрести для этого плана многочислен-
ных сторонников. Особенно интенсивную агитацию и пропаганду 
они предприняли в Буковине, где им удалось приобрести для этой 
идеи много сторонников среди румынских националистов, высшего 
духовенства и буковинских бояр, помещиков. Большую роль сыгра-
ла в этом деле Буковинская православная церковь, особенно же ее 
богатый церковный фонд, столь нужный для финансирования буду-
щего великого воеводства.

Избрали комитет для осуществления этого плана. В состав коми-
тета вошли буковинские румынские помещики, несколько румын-
ских интеллигентов. Комитет составил петицию к австрийскому им-
ператору, чтоб он помог осуществить этот план. С петицией выслали 
к императору депутацию, в состав которой входили помещики, ру-
мынские интеллигенты и крестьяне. 25 февраля 1849 г. депутация 
передала императору «верноподданное» прошение создать для 
всех румын, проживающих в Австрии, автономное воеводство с 
автокефальной митрополией. Прошение было подписано предво-
дителем буковинских румын-помещиков бароном Евдоксием Хур-
музаки и одним крестьянином, бывшим тогда членом австрийского 
парламента, Боднарем.

В прошении было сказано: румынский народ Ардяла, Баната, со-
седних частей Венгрии и Буковины покорнейше просит его величе-
ство императора, чтобы он разрешил: 

1) соединение всех румын, проживающих в Австрийском государ-
стве, в одну нацию под скипетром Австрии, как неотъемлемую часть 
Австрийского государства;

2) во главе Ардяльского воеводства будет стоять великий воево-
да, избранный всеми румынами и подтверждаемый австрийским 
императором;

3)	 церковь воеводства получает автокефалию, возводится в 
ранг митрополии, и ей подчиняются все православные епископства 
на территории будущего воеводства.

Учредительное собрание, разрешенное императором, изберет 
воеводу и митрополита и предложит их императору к подтвержде-
нию.

После передачи этой петиции императору пропаганда за осу-
ществление этих румынских желаний в Буковине еще усилилась. 
Началась борьба, имеющая характер неравной, у румын уже были 



135Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

многочисленная интеллигенция, высшее духовенство и богатые 
влиятельные помещики, которые сильно поддерживали этот проект; 
а у русского населения, приговоренного этим проектом к денацио-
нализации, всего этого не было. Но Божье Провидение не допусти-
ло этой очевидной несправедливости. Борьбу со всем румынским 
миром принял один епископ Евгений, который своим острым, про-
ницательным умом, своей глубокой ученостью, своими дипломати-
ческими способностями и своей неисчерпаемой энергией сумел 
отразить этот смертельный удар по беззащитному буковинско-рус-
скому народу и не допустил порабощения его под румынское иго, и 
политические обстоятельства тогдашнего времени помогли повести 
эту борьбу к хорошему концу: ардяльские румыны входили в состав 
венгерской части Австрийского государства, а кроме того, половина 
румын еще в 1700 г. присоединилась к унии с Римом, так что и като-
лический мир был против проекта великого воеводства и автокефа-
лии Ардяльской митрополии.

Боянская уния 
Австрийское правительство, подчинив Буковину, беспрестанно 

старалось перетянуть буковинское православное население, осо-
бенно же его русскую часть, к римскому латинству. Еще во время им-
ператрицы Марии Терезии и ее сына Иосифа II католические круги 
старались шантажом ввести унию в Буковине, и придуман был, как 
мы уже об этом говорили, даже хитрый план назначить на место 
православного епископа униатского и таким образом потихоньку 
перевести Буковину в католичество, а ее богатый фонд употребить 
для католической церкви. И только благодаря справедливости и 
честности императора Иосифа этот шантаж воинственного като-
лицизма не удался. Но католицизм не считал себя побежденным 
неудавшимся планом папского нунция Гарампи. И униатский ми-
трополит Антоний Ангелович пробовал провести подобный план, но 
так же безуспешно. А во время пастырства епископа Евгения усилия 
униатов все-таки увенчались частным успехом. Тогда перешла часть 
православного прихода Бояны, маленького городишка, примерно в 
20 км от Черновиц, в унию.

Чрезвычайно интересна и поучительна история Боянской унии. 
Она представляется, так сказать, прототипом почти всех уний в Бу-
ковине, и потому мы остановимся на этой унии немножко шире.

В марте 1856 г. назначила Львовская митрополия настоятелем 
униатского прихода в Садагоре священника Георгия Глебовицкого, 
а так как его униатский приход состоял только из нескольких де-
сятков прихожан, упомянутый настоятель решил увеличить число 



136 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

прихожан приобретением для унии православных соседей. Позна-
комившись ближе с обстоятельствами, Глебовицкий обратил свое 
внимание на близкий православный приход Бояны, где как раз 
возникли недоразумения между прихожанами и священником. Гле-
бовицкий вмешался в дело и начал энергичную пропаганду между 
недовольными православными прихожанами в Боянах.

В то же время возник и судебный процесс между Боянами и 
помещиком-армянином Стефановичем, который силой отобрал у 
крестьян сельское пастбище (толоку), которым боянские крестьяне 
испокон века пользовались, где они выпасали свой скот. Процес-
сом между Боянами и помещиком воспользовался Глебовицкий для 
своей пропаганды и начал представлять боянчанам, что помещик 
у них потому отобрал пастбище, что они православные; будь они 
католики - униаты, он никогда не посмел бы этого сделать, так как 
католические священники везде - и в суде, и в правительстве - име-
ют большое влияние, и государственные власти и сам император 
- католики, а православные туда, где решаются жизненные вопросы 
народа, не имели доступа; потому, если они хотят выиграть процесс 
с помещиком и получить лучшие права, они должны бросить право-
славную веру и вписаться в унию и быть его прихожанами, а тогда 
он им гарантирует, что они добьются всех своих прав. Но прежде 
всего они должны отделиться от православных священников, а все 
прочее уладится в самом кратчайшем времени.

И начали сыпаться жалобы на православных священников Анд-
руховичей, отца и сына, что они слишком много требуют за совер-
шение треб, что они неудовлетворительно исполняют свою службу, 
нехорошо относятся к прихожанам и т. д. Епископ Евгений, к кото-
рому были направлены все жалобы, сейчас же послал благочинного 
для расследования дела, и благочинный констатировал, что боль-
шинство обвинений совершенно необоснованы, а просто выдума-
ны. Но епископ, взяв во внимание готовность большого количества 
прихожан принять унию, снял священников со службы, а в Бояны 
послал других. Думали, что дело тем и кончилось.

Но Глебовицкий не унимался: он успел уже записать около 500 
душ в унию и донес об этом президенту края, который сейчас же из-
вестил епископа Евгения. Епископ выслал для расследования дела 
и успокоения недовольных прихожан духовника клерикальной 
семинарии Феоктиста Блажевича, передав ему и письмо по адре-
су эпитропов церкви на имя старшего эпитропа Федора Григорко. 
В Боянах, собрав 29 марта 1858 г. в приходской канцелярии всех 
записавшихся в униаты и всех эпитропов, прочитали им и письмо 
владыки Евгения, полное увещеваний в адрес отступников от пра-



137Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

вославия. Владыка Евгений высказывает в письме сожаление, что 
прихожане мстят за  несправедливости со стороны душпастырей, 
если вообще такие были, своей матери святой церкви, которая им 
никакого зла не сделала. В заключение делегат епископа сказал, 
что главные виновники уже наказаны, и ввиду того у прихожан нет 
причин далее относиться негативно к православной церкви. Но он 
знает, что их побуждают достижения земных благ, которые они, бу-
дучи обмануты, оценивают выше духовных, и лишаются благ, кото-
рые дают православная церковь и вера.

Подписавшиеся принять унию ответили на письмо епископа и 
на речь делегата, что они остаются при своем решении перейти в 
унию, так как православные священники не могут им помочь при 
процессе с помещиком. Они должны искать других, стоящих ближе 
к правительству, которые в состоянии им помочь.

Дело затянулось. Правительство решило передать вопрос Боян-
ской унии в смешанную комиссию, в которой должны заседать по 
одному члену из православного епископства и униатского, а кроме 
того, и один член правительства. В составленную комиссию епископ 
Евгений назначил со своей стороны архимандрита Феоктиста, уни-
атский митрополит назначил декана Максимовича и Глебовицкого, 
а правительство послало комиссара Рогальского, а после - Сержисти. 
Долго велись переговоры, в которых правительственный комиссар 
поляк Рогальский, очевидно, стоял на стороне унии. Окончательно 
осталось униатов 909 человек, а прочие вернулись к православию.

Впоследствии Глебовицкий постоянно приезжал в Бояны, там со-
вершал всякие духовные требы, о которых узнало и краевое прави-
тельство. Но его не наказывали, потому что он перед дисциплинар-
ной комиссией показал письменный приказ со стороны униатской 
митрополии во Львове, что он должен от поры до времени ездить в 
Бояны и должен там совершать требы у людей, не только подписав-
шихся на унию, но и у тех, которые желают быть униатами.

Епископ Евгений, ввиду того что местные власти стояли, очевид-
но, на стороне Глебовицкого, внес прошение и жалобу прямо импе-
ратору и в Министерство культов. Все эти жалобы (таких было не-
сколько) Министерство культов считало необоснованными, а дело 
пропаганды Глебовицкого в пользу унии прекратилось только тогда, 
когда Глебовицкий перешел в другой приход в Галичине.

Постройка кафедрального собора 
Во время пастырства епископа Евгения построен в Черновцах ве-

ликолепный кафедральный собор.
В Черновцах, престольном городе Буковинского епископства, до 



138 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

е п и с к о п а 
Евгения не 
было ни од-
ной камен-
ной церкви, 
а даже у ев-
реев была 
великолеп-
ная камен-
ная синаго-
га. Только у 
православ-
ных, корен-
ных жителей 
Б у к о в и н ы , 

церковь которых была собственницей богатого церковного фонда, 
не было ни одной каменной церкви.

Переговоры о постройке хорошего большого православного со-
бора начались еще во время епископа Даниила, который обратился 
с письменным прошением к правительству, но Галицкая губерния 
отнеслась к этому прошению негативно, и, наконец, пользуясь тем, 
что компетентные личности не согласились относительно места по-
стройки собора, затянули дело. Только епископ Евгений довел дело 
постройки епископского собора до конца, но и он должен был ула-
дить прежде всего вопрос, на какие средства следует строить этот 
собор. Галицкая губерния, чтобы дело затянуть, стала настаивать на 
том, что собор будет одновременно также и приходской церковью, 
и потому средства на его постройку обязаны дать прихожане. Но 
вскоре выяснилось, что число прихожан, которые вошли бы в со-
став кафедрального прихода, слишком мало (всего 972 души), ко-
торым не по силам нести издержки постройки. Тут долго тянулась 
переписка между епископом и правительством. Наконец епископ 
Евгений обратился прямо к императору с предложением, чтобы он 
разрешил строить кафедральный собор на средства Православно-
го церковного фонда. Император согласился и указом от 13 июля           
1843 г. приказал строить собор на средства церковного фонда. 15 
апреля 1844 г. был освящен краеугольный камень здания собора. 
Работы закончились в 1852 г.

А 13 июля 1864 г. епископ Евгений торжественно освятил новый 
епископский собор, который стоил приблизительно 300 000 гуль-
денов.



139Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Постройка епископской резиденции 
Еще одно дорогостоящее строение на средства Православного 

церковного фонда возвел в Черновцах епископ Евгений. Это ве-
ликолепная митрополичья резиденция. Переговоры о постройке 
новой резиденции начались одновременно с переговорами о по-
стройке кафедрального собора. Резиденция, построенная еще во 
время епископа Даниила, оказалась мала, а одна часть ее еще в 
1790 г. развалилась. Несмотря на это, епископ Исаия и епископ Ев-
гений проживали в ней.

Епископ Евгений постоянно хлопотал о постройке новой рези-
денции, так что император Франц Иосиф приказом от 16 ноября        
1860 г. согласился на постройку новой резиденции, а епископ Ев-
гений после освящения кафедрального собора следующего дня ос-
вятил основание новой резиденции, план которой разработал из-
вестный чешский архитектор Иосиф Главка. По плану резиденция 
должна была стоить 721 540 гульденов. Когда начали строить, ока-
залось, что суммы, определенной на постройку, не хватит, и потому 
повысили эту сумму до 1 815 000 гульденов, а после опять повыси-
ли, так что окончательно резиденция со всем внутренним устройст-
вом стоила в целом около двух миллионов австрийских гульденов.

Новая резиденция состоит из трех корпусов, главный корпус - по-
середине, там помещаются квартира епископа, его трапезная, би-
блиотека, канцелярия, зал для заседаний консистории и большой 
мраморный синодальный зал с прекрасными фресками. В главном 
тракте (корпусе) помещена и часовня епископа с храмом Св. Иоан-



140 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

на Нового. В южном тракте помещались духовная семинария (об-
щежитие), семинарская церковь, богословский факультет и богатая 
богословская библиотека. В третьем тракте размещались псалом-
щицкая школа, епископская типография, псаломщицкое общежитие. 
Когда в 1875 г. правительство собиралось открыть в Черновцах уни-
верситет и не было для него помещения, президент края обратился 
к митрополиту, чтобы он подарил один корпус резиденции для по-
мещения университета. Митрополит согласился, но, когда открыли 
университет и пришла комиссия, чтобы осмотреть подаренный кор-
пус, она нашла, что постройка не годится для университета, и ввиду 
того президент края предложил, чтобы владыка выкупил подарен-
ный корпус за 60 000 гульденов, и тогда правительство отдаст его 
опять во владение митрополии. Митрополит согласился, выплатил 
60 000 гульденов в фонд будущего университета и получил обратно 
подаренный корпус.

Дальнейшая судьба церковного фонда и борьба 
духовных властей за получение фонда 
в управление каноническими органами 

В 1858 г. австрийское правительство решило наделить землей 
крестьян и передать им в личную собственность земли, которые они 
получали за барщину от помещиков. Для осуществления этого на-
мерения правительство установило комиссию для составления со-
ответствующего закона. После некоторого времени разошлись по 
Буковине слухи, что, согласно решениям этой комиссии, помещики 
получат за отданную крестьянам землю денежное возмещение, а 
Буковинский православный фонд такого возмещения не получит, 
хотя и его землями наделили крестьян и колонистов. Против тако-
го несправедливого решения комиссии епископ Евгений составил 
обширное прошение и выслал его по адресу Министерства культов, 
чтобы министр как представитель государственной власти, в обя-
занность которой входит по закону защита интересов церковного 
фонда, не дал в обиду Православный церковный фонд, а постарал-
ся, чтобы и фонд получил за отданную землю такое же возмещение, 
как и помещики, а правительство тем более обязано это сделать, 
потому что оно же отдало сотни гектаров фондовской земли вы-
писанным колонистам, за что церковный фонд не получил никаких 
возмещений. На представление епископа ответил президент края 
письмом от 9 марта 1859 г., что министр внутренних дел, в компе-
тенцию которого входит дело о возмещении за отданные крестья-
нам земли, затребовал рапорт комиссии по упомянутому делу, а 11 
июня того же года пришло от того же президента края извещение, 



141Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

что Министерство внутренних дел приняло представление еписко-
па к сведению, и что епископу нечего опасаться, так как интересы 
фонда будут соблюдены. Окончательно правительство назначило 
церковному фонду как возмещение за отданную крестьянам землю 
сумму 2 173 097, 28 гульдена, которые в государственных облигаци-
ях вложены в казну фонда. 

В том же 1859 г. вспыхнула тяжелая война между Австрией, Ита-
лией и Францией, во время которой австрийское финансовое со-
стояние до того ухудшилось, что Австрия попала в чрезвычайно 
плохое материальное положение. Австрийские власти начали нажи-
мать на помещиков и на все экономические институции края, чтобы 
они пришли на помощь государству и из своих средств принесли 
посильные жертвы в пользу государства.

Владыка Евгенний созвал консисторию на заседание, где решено 
для улучшения финансов государства пожертвовать 1 000 000 гуль-
денов из средств Православного церковного фонда. Император, 
конечно, подтвердил это решение и принял с благодарностью этот 
значительный подарок. В 1859 г., 26 апреля, император повысил жа-
лование священникам и сотрудникам, служащим в приходах Долго-
польского благочиния, на 500 гульденов из средств православного 
фонда и распорядился, чтобы в каждом приходе настоятелям были 
отданы по 24 га приходской земли и приходская квартира; где та-
кой земли нет, там следовало дать настоятелям денежное возмеще-
ние, а за квартиру - 48 гульденов в год; сотрудникам полагается за 
квартиру 30 гульденов в год. Одновременно император издал при-
каз, чтобы все приходы и подчиненные им филиалы замещались 
священниками исключительно новой школы.

С концом 1864 г. капитал земельных рент за отданную землю кре-
стьянам в государственных облигациях достиг суммы 4 143 476, 87 
гульдена.

Недолго пользовалась Буковина своею независимостью от Гали-
чины, так как император указом от 26 апреля 1860 г. присоединил 
ее опять к Львовской губернии, и вместо собственного управления 
Буковина получила опять только окружное правление (крайсамт), 
во всем зависимое от Галицкой губернии. Против этой меры высту-
пили буковинцы  с протестом, с особой энергией выступил епископ 
Евгений в письменном обращении от 14 августа 1860 г. № 2034, 
где он, ссылаясь на гарантии автономии и статус кво, обещанные 
Буковине при присоединении к Австрии императрицей Мари-
ей Терезией, и ссылаясь на императорский патент от 31 декабря                                    
1851 г., подтвердивший все эти гарантии, жалуется, что галицкие 
власти доныне управляли делами Буковинской епархии и ее фон-



142 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

дом бесконтрольно и совершенно самовольно, не обращая ника-
кого внимания на законы и императорские приказы. Зная способ 
правления галицких властей, следует надеяться, что это правление 
и теперь будет такого же рода. Известен акт насилия, совершенного 
Галицкой губернией над буковинскими православными школами, 
которые Галицкая губерния уже при первом подчинении Буковины 
под Галицию отдала под надзор латинской Львовской консистории, 
и хотя второй регламентарный план от 1843 г. ясно постановляет, 
что все буковинские народные школы в православных селах отда-
ются под надзор православной Буковинской консистории, Галицкая 
губерния не обращает внимания на это позитивное постановление 
и до сих пор еще не хочет передать эти школы под надзор Буковин-
ской православной консистории.

Были даже случаи, что латинская Галицкая консистория требовала 
от учителей православного вероисповедания, учащих в православ-
ных школах, чтобы они приняли римо-католическую веру, иначе их 
снимут со службы. Совершенно иначе пошли дела, когда Буковина 
получила автономию и повела свои дела самостоятельно.

В конце обращения епископ Евгений просит императора, если 
уже Буковина подчиняется Галицкой губернии, чтобы остались дела 
администрации Буковинской православной епархии и ее фонда в 
компетенции буковинской окружной администрации под председа-
тельством буковинского президента.

Другим письмом от 21 июня 1860 г. епископ Евгений требовал от 
черновицкого краевого призидиума, чтобы он известил его о состо-
янии церковного фонда - как о его капиталах, так и о его доходах 
от имений.

Краевой президиум письмом от 21 июня 1860 г. прислала следу-
ющие сведения:

1. а) ценные бумаги государственного займа по 1 % - 1 300 гуль-
денов

2. ценные бумаги государственного займа по 3 % - 1 800
3. ценные бумаги государственного займа по 3,5 % - 185 064, 25
4. ценные бумаги государственного займа по 4 % - 1 097 710 .  
5. ценные бумаги государственного займа по 4,5 % - 75 520. 
6. ценные бумаги государственного займа по - 5 %  - 2 060 518, 5 
7. б) в облигациях придворной палаты 1,75 % - 184 800
8. в облигациях придворной палаты 2 %  - 200 
9. в облигациях придворной палаты 2,5 % -  909 254,58
10. в облигациях придворной палаты - 3 %  42 908 
11. в) на приватные векселя 5 %  - 1,835 971,51
12. г) долги ипотечные 4 %  20 198,59



143Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

13. д) беспроцентные займы – 125 778,93
14. доходы из домений – 200 520
Против самовольного и бесконтрольного хозяйничания право-

славным фондом епископ и консистория часто обращались к цент-
ральным властям в Вену с жалобами и прошениями, чтобы они до-
пускали участие и контроль буковинских церковных властей в ад-
министрации, и случалось, что центральные власти иногда и удов-
летворяли желание буковинских духовных властей, но Галицкая 
губерния почти никогда не обращала внимания на того рода при-
казы свыше, а поступала самовольно, и именно это было причиной, 
что как духовные власти, так и епископ не переставали добиваться 
своих прав на управление имуществом Православного церковного 
фонда.

После долгой переписки центральное правительство было при-
нуждено выдать через Министерство культов Галицкой губернии 
приказ, в котором ее обязывали ежегодно, когда посылает в ми-
нистерство заключение счетов Православного церковного фонда, 
послать такой же отчет и буковинскому епископу. Уже с концом         
1859 г. такой приказ получила и бухгалтерия Львовской губернии, 
хотя этим указом не дано епископу и его консистории права на вме-
шательство в администрацию церковного фонда, но все-таки цер-
ковные власти получили точные сведения о состоянии имущества и 
доходов фонда, так как заключение счетов буковинские духовные 
власти получали уже ежегодно.

Вскоре за энергичным епископом Евгением признаны еще и дру-
гие права. Указом Министерства культов от 1 июля 1861 г. № 5663 
постановлено, что прелиминарии православного фонда следует 
всегда также предлагать епископу вместе с заключением счетов, 
чтобы он мог высказать свое мнение, и это мнение следует всегда 
предлагать министерству вместе с прелиминариями.

Но и австрийские центральные власти злоупотребляли своей 
властью над Буковинской православной епархией и ее фондом, на-
чали со временем противозаконно употреблять средства из Буко-
винского церковного фонда на финансирование государственных 
учреждений, на которые она должна была давать средства из госу-
дарственных фондов. Как мы уже говорили, Министерство культов 
и просвещения основало в 1860 г. высшую гимназию в Сочаве, а 
в 1862 г. - высшее реальное училище в Черновцах, строя для них 
большие здания и оплачивая деньгами православного фонда весь 
учительский персонал и вообще все содержание упомянутых ин-
ституций.



144 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Назначение жалования для псаломщиков 
после основания псаломщицкой школы 

Обнародован закон, что на службу псаломщиков будут приняты 
только кандидаты, окончившие псаломщицкую школу с хорошими 
успехами. А так как после отмены барщины привилегии псаломщи-
ков, освобожденных от барщины, потеряли свое значение, а дохо-
ды в приходах только за совершение треб и богослужений были 
недостаточны для покрытия жизненных потребностей, охотников 
посещать псаломщицкую школу оказалось мало, и потому епископ 
Евгений прилагал все усилия, чтобы выхлопотать у правительства 
согласие на назначение жалования, и для псаломщиков правитель-
ство сначала создавало большие трудности. Но тогда епископ Евге-
ний в хорошо обоснованном мемориале представил правительству, 
что церковный фонд, созданный из имуществ церкви, должен пре-
жде всего употребляться для потребностей культа, а для отправле-
ния культа нужны, кроме священников, и псаломщики, потому фонд 
обязан давать средства за отправление культа и псаломщикам, если 
хватило средств фонда на основание и содержание государствен-
ных, церкви совсем не нужных училищ, тем более должны найтись 
средства на потребности церкви.

На такое энергичное представление епископа Евгения прави-
тельство не могло далее отвечать отказом, и Галицкая губерния со-
общила епископу письмом от 28 марта 1861 г., что Министерство 
культов решением от 13 марта 1861 г., исполняя прошение еписко-
па, на основании императорского решения постановило жалование 
и буковинским псаломщикам: псаломщикам сельских приходов - по 
40 гульденов, в горах - по 60 гульденов, а в городах - по 80 гульде-
нов в год.

Уже после введения в Австрии первой Конституции, дарованной 
императором Фердинандом в 1849 г., где во второй статье было ска-
зано, что церкви дается полная автономия относительно управления 
ее дел и имуществ. Епископ Евгений и его консистория и буковин-
ский православный народ энергично начали добиваться права по-
лучить в свои руки управление Буковинской епархией и ее фондом, 
как это предвидела упомянутая Конституция. Начатая тогда борьба 
продолжалась долго, она была очень многосторонняя и велась то 
под видом борьбы за церковный конгресс (корпорация, которой на-
меревались передать управу Православного церковного фонда), то 
под видом намерения переделать конфессиональный православ-
ный фонд в румынско-национальный. После краткой Конституции 
императора Фердинанда наступила в Австрии опять реакция, и эта 
борьба прекратилась, но, когда 21 декабря 1867 г. император Франц 



145Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Иосиф I обнародовал новую Конституцию, борьба опять возобнови-
лась и повелась еще острее. Статья 15 упомянутой Конституции по-
становляла: каждая законом признанная церковь и община имеет 
право автономично управлять своими делами, свободно исполнять 
свои религиозные обряды, самостоятельно управлять своими для 
культа, просвещения и благодеяния предначенными учреждения-
ми, имуществом и фондами. Опять началась борьба, и буковинская 
православная церковная власть, поддержанная православным на-
родом в своих петициях, затребовала применения Конституции и 
для Буковинской православной церкви, но австрийское правитель-
ство, несмотря на такое ясное постановление Конституции, никак не 
хотело применить Конституцию и в пользу православной Буковин-
ской церкви. Австрийское правительство не хотело лишиться права 
вмешательства в дела Буковинской православной церкви, лишить-
ся власти над православным духовенством и отдать богатый фонд 
Буковинской православной церкви, которым так часто и незаконно 
оно пользовалось. Когда же епископ Евгений с присущей ему энер-
гией обратился в министерство письмом, требующим применения 
Конституции и к Буковинской православной церкви, Министерство 
культов, чтобы как-нибудь задобрить епископа, выдало приказ Га-
лицкой губернии, чтобы она ежегодно присылала в министерство 
отчет о счетах за минувший год и проект бюджета на следующий 
год, одновременно посылала такие же отчеты и бюджеты и епи-
скопу. Это, как видим, было повторение уже сообщенных решений. 
Затем Министерство культов в следующем году добавило еще, что 
епископу предоставляется право высказываться как относительно 
заключения счетов, так и бюджета, и это мнение и вообще жела-
ние епископа следует предложить также министерству. Как видим 
из этой корреспонденции, Министерство культов совсем не желало 
применить Конституцию и к Буковинской православной церкви, но 
епископ Евгений не довольствовался концессиями, данными Мини-
стерством культов черновицкому епископу, а требовал признания 
ясного и позитивного права, гарантированного новой Конституци-
ей. Ввиду такого положения дел Министерство культов считало себя 
обязанным окончательно поставить вопрос ясно и выхлопотало у 
императора Франца Иосифа следующее решение, которое осталось 
принципиальным вплоть до распада Австрии. Содержание решения 
следующее: когда трактатом от 7 мая 1775 г. Турция уступила Буко-
вину Австрии, был в крае один епископ с резиденцией в Радовцах, 
что дотировался за счет имений в Коцмане и Радовцах и еще двумя 
селами за границей. Его власть распространялась только на мирских 
священиков, принадлежащих его епархии. Монастыри в Буковине и 



146 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

их имения подчинялись тогда не епископу Буковинскому, а принад-
лежали архиепископу Ясскому, который управлял ими через своего 
викария, исполняющего от его имени и юрисдикцию над мирскими 
священниками архиерейской епархии на территории Буковины.

Император Иосиф II после занятия австрийского престола осво-
бодил буковинское духовенство от юрисдикции ясского митропо-
лита и подчинил его буковинскому епископу, добавляя к его епар-
хии и села архиепископской епархии на буковинской территории 
и подчиняя ему одновременно и все монастыри на буковинской 
территории.

Таким образом, созданную Буковинскую епархию император Ио-
сиф подчинил юрисдикции Карловацкой митрополии.

На эти распоряжения императора согласился архиепископ Яс-
ской письмом от 24 апреля 1781 г., которым освободил Буковин-
скую епархию от юрисдикции Ясской митрополии и передал прихо-
ды своей епархии и монастыри с их имуществами под юрисдикцию 
Буковинской епархии.

Чтобы интенсивнее заняться духовными делами своей епархии, 
не теряя времени на управление епархиальными имениями, епи-
скоп Досифей решил отдать имения епископства в администрацию 
государства взамен на денежное жалование, отпускаемое государ-
ством, на что император Иосиф II согласился и распорядился, чтобы 
государство после взятия в администрацию епископских имений 
выплачивало епископу соответствующее годичное жалование.

В 1783 г. император Иосиф издал 19 июня приказ, чтобы все зем-
ли и имущества буковинских монастырей взяло государство в свою 
администрацию, а земли и имущества духовенства, проживающе-
го за границей Буковины, конфисковало и из всех этих имуществ 
основало церковный фонд для содержания православного клира и 
основания по крайней мере еще одной школы в Черновцах или в 
Сочаве, а оставшиеся употреблять для полезных целей.

Этим распоряжением основан Буковинский православный 
церковный фонд, в состав которого вошли и имущества Буковин-
ского епископата, к чему еще добавлены и имения Галицкого пра-
вославного монастыря, принадлежащего Константинопольской па-
триархии.

В регламентарном плане от 29 апреля 1186 г. постановлено уре-
гулирование духовных и школьных дел Буковинской епархии, а так-
же обоснованы и права австрийского императора на управление 
Буковинской православной церкви и ее фонда.

Буковинский православный фонд составляется из следующих ча-
стей:



147Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

а) из имений, переданных епископом в государственное управ-
ление;

б) из имений, принадлежащих краевым и закордонным монасты-
рям, и собственности архиепископа в Яссах;

в) из имущества галицкого православного монастыря скита Ма-
нявского, принадлежащего константинопольскому патриарху.

Если император Иосиф из этих имуществ учредил фонд, он этим 
совершил дело, которое зависило только от его воли, и никто, кро-
ме императора, не мог это совершить. Назначение этого фонда для 
православного культа и школьных потребностей Буковины проис-
ходило из свободного и собственного решения императора, а если 
поставить вопрос, по каким нормам следует администрировать этот 
фонд и употреблять его средства, ответ может быть только один: по 
воле учредителя - императора. 

В заключение император Франц Иосиф заявляет: «Моя воля в 
том, чтобы и впредь императору оставить право администрации, за-
щиты и сохранения фонда, учрежденного моим предшественником 
Иосифом II, с его определением фонда для православного культа 
и школ, соблюдая принцип, что, при точном соблюдении назначе-
ния фонда его администрацией, сохранение и употребление его 
средств зависит исключительно от воли императора».

Консистории, однако, предоставляется право проверять счета и 
деловодство фонда, как это было до сих пор.

В феврале 1862 г. посвятил епископ Евгений великолепную но-
восозданную и на средства церковного фонда оконченную церковь 
Св. Параскевы в Черновцах. На месте, где теперь стоит красивая 
церковь Св. Параскевы, была маленькая деревянная церковь, дав-
но построенная боярином Лекой. Когда Буковина присоединилась 
к Австрии, эта церковь была в плохом состоянии, ей угрожало раз-
рушение. В 1832 г. настоятель прихода Андрей Василевич решил 
построить новую каменную церковь на месте старой на свой счет. 
В 1843 г. освящено основание новой церкви, и ревностный душпа-
стырь начал постройку на свои средства. Но его средств не хватило 
на окончание постройки, и ему пришел в помощь президент края 
граф Роткирх, который выхлопотал у императора 60 000 гульденов 
из церковного фонда, и так закончили постройку.

В 1866 г. завязалась между Австрией и Италией и Пруссией серь-
езная война, и финансовое положение монархии опять ухудшилось. 
Епископ Евгений и консистория его предложили императору сумму 
1 000 000 гульденов из средств православного фонда для санации 
финансов, что и было принято с благодарностью.

Год 1866 называли в Буковине голодным годом. В этом году из-



148 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

за дождливой погоды не было урожая, а весной 1867 г. крестьяне 
не имели ни семян для посева, ни скота для работы. Чтобы помочь 
крестьянам, управление края решило занять сумму в полмиллио-
на гульденов в государственном банке и купить на эти деньги для 
крестьян семена и скот. Но тут явилось одно затруднение: банку по 
закону нужно было дать соответственный залог. Чтобы делу помочь, 
епископ Евгений согласился дать имения церковного фонда Куче-
ров Великий под залог. Заем получился, и буковинским крестьянам 
выдано нужное им пособие. В то же время выдано из средств цер-
ковного фонда 10 000 гульденов на пособие для лежащих в черно-
вицких больницах голодающих крестьян.

После революции в 1848 г. начали в Австрии открывать народные 
школы и в Буковине, где дело народных школ стояло очень пло-
хо, основалось много школ, особенно после передачи императору 
мемориала епископа Евгения. А так как население Буковины - пра-
вославного вероисповедования, то и народные школы были чисто 
православные и были потому переданы под надзор Буковинской 
православной консистории, которая в благочиниях исполняла свои 
права надзора через благочинных, а в приходах - через настоятелей. 
Когда же Буковину подчинили галичине, католическая Львовская гу-
берния, стоящая под совершенным влиянием латино-католического 
духовенства, передала надзор над буковинскими православными 
школами Львовской латинской консистории. Епископ Евгений мно-
го труда и борьбы пожертвовал этому делу, пока его усилия увенча-
лись успехом и император указом от 1844 г. подчинил православ-
ные школы надзору православной консистории в Черновцах.

В 1869 г. ,14 мая, издан закон, которым были упорядочены народ-
ные школы в Австрии и Буковине. Упомянутый закон постановляет, 
что все народные школы, содержавшиеся всецело или отчасти на 
средства государства или общин, имеют характер публичности и 
назначены для молодежи, несмотря на ее вероисповедание. Только 
школы, которые содержатся на частные средства, считаются шко-
лами частными. Таким образом, все буковинские народные школы, 
имевшие до того конфессийный православный характер, стали пу-
бличными и подчинились краевому школьному совету самой выс-
шей школьной инстанции в крае, председателем которой был пре-
зидент края. Только краевой школьный совет имел право основания, 
надзора и попечения над народными и средними школами.

Ввиду быстрого умножения школ умножились и расходы на шко-
лы, так что краевому школьному совету не хватало средств на со-
держание его школ, и потому он через своего главу, которым был 
президент края, обратился к администрации церковного фонда, 



149Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

председателем которого был тот же президент края, с прошением, 
чтобы православный фонд давал пособие школьному фонду в сум-
ме 50 000 гульденов на 5 лет ежегодно. Председатель админист-
рации фонда выслал это прошение прямо императору как патро-
ну церковного фонда, не спрашивая ни епископа, ни консистории. 
Император решил удовлетворить прошение и приказал выдать из 
фонда 50 000 гульденов, извещая об этом консисторию. Министер-
ство культов распорядилось, чтобы администрация фонда ежегодно 
через 5 лет выплачивала школьному фонду по 50 000 гульденов 
пособия.

После истечения 5 лет краевой школьный совет внес предло
жение императору на пролонгацию этого пособия на дальнейшие 
5 лет, но на этот раз президент края обратился в консисторию, что-
бы она высказала свое мнение по этому делу. Консистория и епи-
скоп высказывались отрицательно, подчеркивая, что очень много 
церквей и приходских домов требуют большого ремонта и что есть 
много других потребностей, которые фонд должен покрыть. Пре-
зидент выслал прошение краевого школьного совета императору с 
предложением подтвердить его. Император не только подтвердил 
прошение, но и приказал, чтобы администрация фонда ежегодно 
через 5 лет принимала в бюджет пособия для школьного совета.

Следует приметить, что все представления епископа Евгения и 
его консистории и прошения освободить фонд от этого принуди-
тельного пособия были тщетны, и Министерство культов всегда от-
клоняло их. Пособия по 50 000 гульденов в год выплачивались из 
церковного фонда вплоть до распада Австрии.

Приобретение рудников Манца  
Еще перед присоединением Буковины к Австрии находили в Бу-

ковине, в реке Быстрице, следы золота, и потому эта река называет-
ся Золотой Быстрицей. В горном селе Якобенах находили железную 
руду, а в Пожорите - и медь, и уже тогда делалась попытка добы-
вать в Буковине железо и медь. После оккупации Буковины Австрия 
начала добывать железную руду, но добыча была незначительна, 
так как австрийское правительство отпускало на это предприятие 
слишком малые средства, а в конце совсем перестала эксплуатиро-
вать рудники. Но австрийское правительство сумело заинтересовать 
этим делом финансовые круги в Вене, скоро нашелся богатый вен-
ский капиталист Карл Манц фон Мариензе, который решился экс-
плуатировать рудники в Якобенах. Получив концессию и заключив 
с австрийским правительством в 1786 г. выгодный договор, Манц 
завербовал несколько горняков за границей и переехал в Якобены. 



150 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Он начал добывать в Кирлибабе серебряную руду, а в Якобенах же-
лезо. Дело пошло сначала хорошо, прямо с неожиданной прибылью, 
но после 20 лет эксплуатации наступил крутой поворот, дела пош-
ли плохо, серебряная руда исчерпалась, доходы уже не покрывали 
расходов, и Манц попал в большие долги, а кредиторы, между ко-
торыми самим главным был церковный фонд, передали дело в суд. 
Судебные эксперты оценили стоимость рудников по полтора мил-
лиона. Суд решил продать рудники с аукциона. На аукцион купцы 
не явились, а австрийское правительство, которое сильно протежи-
ровало Манца, заставило церковный фонд стать покупателем руд-
ников. Других покупателей не было, фонд купил с аукциона рудники 
за 300 000 гульденов, соглашаясь уплатить и другим кредиторам, 
так что рудники стоили церковному фонду около 600 000 гульде-
нов. Вместе с рудником получил фонд еще 22 га 46 аров леса, 837 
га 34 ара пахотной земли и 964 га 30 аров пастбища, а кроме того, 
освободился фонд от обязанностей отпускать Манцу для рудников 
почти бесплатно древесных материалов, сколько ему было нужно.

Австрийское правительство заставило консисторию продолжать 
эксплуатацию рудников, для чего нужно было прежде всего пре-
обрести и ввести их в строй. Епархия, вложив в открытие около         
70 000 гульденов, начала эксплуатацию, но скоро показала нерен-
табельность, и она была вынуждена приостановить эксплуатацию. 
Вместе с рудниками перешло в собственность церковного фонда 
и купальное заведение в Якобенах, открытие которого было очень 
примитивно, так что и в этом случае фонд должен был обновить ин-
сталляцию, что принесло большие расходы. Когда, однако, купаль-
ное заведение открыли, оказалось, что расходы превышали доходы, 
и потому администрация фонда, понесши некоторые потери, броси-
ла это дело. Весь ущерб, который потерпел фонд при предприятиях 
Манца, имел свою причину в поведении австрийского правительст-
ва, которое всегда старалось спасать Манца за счет фонда и застав-
ляло фонд покупать рудники, а затем и купальное заведение, про-
тив чего епископ и консистория выступили со всей решительностью. 
Правительство, однако, их заставило спасать Манца в ущерб фонду.

После назначения Евгения Гакмана епископом Буковины буко-
винские румыны под предводительством богатых и влиятельных 
помещиков, бояр, баронов Хурмузаки начали борьбу против нового 
епископа - и потому, что он был русского происхождения, и потому, 
что бояр не спрашивали, хотят ли они его, и потому что он относил-
ся к плану объединения всех румын, проживающих в Австрийском 
государстве, в одно великое Ардяльское воеводство, грозившее де-
национализацией буковинско-русского населения в одну митропо-



151Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

лию, отрицательно. Когда же после обнародования первой Консти-
туции пошла в Буковине борьба за применение Конституции и к 
Буковинской православной церкви, епископ Евгений первым внес в 
это дело императору прошение, чтобы он Буковинскую православ-
ную церковь освободил от столь тяжелой государственной опеки, 
дал ей автономию в смысле Конституции так, чтобы церковь могла 
автономно управлять своими делами и имуществом через свои ка-
нонические органы. И румынские националисты затребовали того 
же, но в другой форме: чтобы делами Буковинской православной 
церкви управлял церковный конгресс, состоящий наполовину из 
мирян и духовных, чтобы таким образом румыны забрали управле-
ние церкви совсем в свои руки, что было тем заманчивее, что они 
могли богатые средства фонда употреблять на свои национальные 
цели, а тем и осуществлять свой старый план сделать Буковинский 
церковный фонд чисто румынским национальным. Румыны со сво-
ими боярами вначале считались с местными обстоятельствами и 
были убеждены, что в конгрессе, в компетенцию которого должно 
войти управление церковными делами, они будут в большинстве, 
и тогда они смогут и епископа заставить повести церковные дела 
по их желанию. С помощью румынского большинства в конгрессе 
румыны надеялись провести и подчинение Буковинской право-
славной епархии под Ардяльскую митрополию и так объединить 
австрийских румын, по крайней мере, в церковной области, если не 
удалось этого достичь в национально-политической.

Своим проницательным умом епископ Евгений угадал планы ру-
мынских националистов и спас буковинско-русский народ от неми-
нуемой румынизации, сумел пресечь их подлые и коварные планы, 
отразить смертельный удар денационализации своего народа.

Свои требования автономии Буковинской православной церкви 
вл. Евгений обосновал каноническими постановлениями и дока-
зал, что они не допускают вмешательства мирян в духовные дела, 
и потому его положения касались только автономии Буковинской 
православной церкви, конгресс, предложенный им, не имел права 
управлять делами епархии.

В марте 1868 г. обратились румынские националисты под предво-
дительством помещиков, баронов Хурмузаки, к которым между тем 
примкнуло и несколько духовных, в Министерство культов с про-
шением, чтобы оно распорядилось созвать большую епархиальную 
конференцию в Черновцах под председательством государственно-
го комиссара, где решился бы вопрос автономии Буковинской пра-
вославной церкви в смысле австрийской Конституции. В конгрессе 
должны участвовать и клир, и миряне, избранные по принципу ре-



152 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

презентационному, а решения этой конференции следует предло-
жить Министерству культов к оценке. Прошение это напечатано в 
Черновцах под заглавием «Возвание к высокому правительству в 
деле вопроса иерархической организации православной церкви в 
Буковине». Такое же прошение, но уже под другим заглавием, пе-
редано и епископу Евгению - «Призыв к объединению в вопросе 
иерархической организации православной церкви в Буковине».

Еще одно прошение в то же время передала та же организация в 
австрийский парламент, требуя от парламента издания специально-
го закона об автономии Буковинской православной церкви соглас-
но Конституции от 21 декабря 1867 г. Министр культов на заседании 
австрийского парламента от 19 июня 1867 г. заявил, что он точно 
исполнит прошение согласно закону. Затем министр культов обра-
тился к епискому Евгению с письмом от 21 июля 1868 г., в котором 
требует от него конкретных предложений в этом вопросе, заслушав 
предварительно и мнение нескольких авторитетных и опытных ми-
рян епархии. Министерство культов приказало краевому президен-
ту созвать большое собрание членов Буковинской епархии, чтобы 
обговорить дело будущего конгресса. Такое собрание состоялось в 
Черновцах в августе 1868 г., где миряне заявили, что для успешно-
го развития православной церкви в Буковине непременно нужно, 
чтобы все епархиоты участвовали в управлении делами церкви. Од-
нако понятно, что дела чисто духовные, касающиеся веры, культа, 
дисциплины, не входят в компетенцию мирян и предоставляются 
исключительно церковным властям епархии.

Дела, в администрировании которых участвовали бы и миряне, 
были: урегулирование патроната при приходских и филиальных 
церквах, урегулирование материальных обязанностей патронов 
при постройке и ремонте церквей, приходских домов и других при-
ходских строений, основание, разделение и концентрация приход-
ских общин, установление такс за требы, материальное обеспече-
ние церквей и приходских служителей, дела конфессионных школ, 
их основание и содержание, администрация благотворительных 
учреждений при церквах, наконец, все дела чисто экономического 
характера, контроль и администрация всего церковного имущества 
церковного фонда - все это, конечно, под надзирательством госу-
дарственных властей в смысле австрийской Конституции.

Буковинская епископская консистория выработала на основании 
этих решений мирян и свои предложения для применения австрий-
ской Конституции к Буковинской православной церкви. И чтобы 
привести канонические постановления в гармонию с духом време-
ни и желаниями мирян, консистория предложила проект церковно-



153Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

го конгресса для Буковинской епархии в следующей форме: Буко-
винский церковный конгресс состоял бы из двух частей - в одной 
были бы членами только духовные лица, в компетенцию этой части 
входили бы дела исключительно духовного характера, как догмати-
ческие, дисциплинарные и т. п.; другая часть составляется из духов-
ных и мирских членов в равном числе, и в компетенцию ее входят 
экономические дела, касающиеся епархии и общины церковной. 
Этот проект епископ Евгений обратился в июне 1869 г. в Министер-
ство культов с обращением, чтобы правительство об этих предложе-
ниях сообщило и синоду Австрийской православной церкви.

Проект епископа Евгения император указом от 10 декабря        
1869 г. отклонил по двум причинам: а) назначение епископа Букови-
ны есть исключительное право императора, которым пользовались 
все императоры со времени присоединения Буковины к Австрии; б) 
управление церковным фондом Буковинской епархии, употребле-
ние его средств для православной церкви Буковины - также исклю-
чительное право австрийского императора, так как создание этого 
фонда зависело только от воли императора и только он был вправе 
создать этот фонд из епископских и монастырских имуществ и их 
имений чужого духовенства, проживающего за границей австрий-
ской монархии. И ввиду того только император может решать дела 
церковного фонда и назначение его средств. Так было до сих пор с 
самого начала, так должно быть и впредь. Это императорское реше-
ние было всегда основанием для отклонения требований средств 
из церковного фонда со стороны церковных властей.

Движение в Буковине за применение австрийской Конституции 
к Буковинской епархии все больше распространялось, и буковин-
ские румынские националисты непременно хотели взять верх в 
управлении церковными делами в Буковине, особенно же потому, 
что они не потеряли еще надежды на присоединение Буковинской 
православной епархии к Ардяльской митрополии и через конгресс 
надеялись осуществить этот план посредством церковного конгрес-
са. Они прямо наводняли Министерство культов и все центральные 
государственные власти своими прошениями, жалобами и мемо-
риалами. По их инициативе Министерство культов затребовало от 
епископа Евгения, чтобы он высказал свое мнение о предложении 
мирян от августа 1869 г., требующих созвания подготовительного 
собрания в деле учреждения конгресса.

Между тем Сильвестр 	Андриевич, депутат венского парламента, 
внес на заседании парламента 24 февраля 1870 г. предложение-за-
конопроект, чтобы парламент принял статут, составленный еписко-
пом Евгением, как закон, применяющий австрийскую Конституцию к 



154 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Буковинской православной церкви. Предложение епископа Евгения 
о принятии этого устава было отклонено административным путем. 
Законопроект Андриевича отослан в конфессионную комиссию, ко-
торая должна была подготовить реферат и предложить его на засе-
дании парламента. Министр культов, к которому обратился депутат 
Андриевич с прошением, чтобы он посодействовал в принятии дан-
ного закона, на том же заседании обещал, что он сделает все нуж-
ное в этом отношении. Но оказалось, что комиссия парламентарная 
не представляла парламенту требуемого реферата, и потому тот же 
депутат Андриевич жаловался на пленарном заседании 8 марта 
1870 г., что министр культов, вопреки постановлениям австрийской 
Конституции, относится негативно к требованию Буковинской пра-
вославной церкви и никак не хочет применить Конституцию для Бу-
ковинской епархии. А на комиссию парламентарную жалуется, что 
она не хочет подготовить проект в этом деле, несмотря на позитив-
ное отношение парламента. Оказалось, что Министерство культов 
не желало, чтобы парламент принял желаемый Буковинской епар-
хией законопроект об автономии Буковинской православной цер-
кви. Следует приметить, что комиссия парламентарная требуемого 
проекта в парламент не вносила, и потому законопроект, внесенный 
депутатом Андриевичем, не получил характера закона.

Несмотря на все неудачи, румынские националисты не прекраща-
ли своей борьбы  против епископа Евгения, а продолжали ее, требуя 
переформировать учреждение церковного конгресса, который дол-
жен состоять из равного числа членов духовных и мирян, и именно 
посредством конгресса, где они в силу существующих обстоятельств 
имели бы решающее большинство, надеясь, что они тогда при удоб-
ной случайности все-таки успеют подчинить Буковинскую право-
славную церковь Ардяльской румынской митрополии. Ардяльские 
пропагандисты то своими агитациями, то своею многочисленною 
печатью успели приобрести в Буковине много сторонников, всех 
румынских помещиков, почти всю румынскую тогда уже довольно 
многочисленную интеллигенцию и даже несколько священников.

Так, перешли на их сторону даже два консисторских советника: 
советник консисторский архимандрит Сильвестр Андриевич, кото-
рый начал уже называться румынским именем Морарь (мельник), 
советник Иван Цурканович перекрестился из русского Цуркановича 
в румына Цуркану; законоучитель гимназии Калиновский польского 
происхождения из Снятина переименовался в Миганя Калинеску, 
галицкий поляк Ираклий Голембиевский перевел свое польское 
имя на румынское Порумбеску, священник Исидор Прокопович рус-
ского происхождения сделался румыном, назвав себя Прокопяну, а 
Иван Димитрович назвал себя Димитровица - и много других.



155Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Подкрепленные этими новыми румынами, которых в Букови-
не называли «перекинчиками», румынские националисты усилили 
свою борьбу против неподатливого епископа Евгения, и они созва-
ли на день 23 июня 1870 г. в Черновцах большое собрание и попри-
возили из сел много румынских крестьян.

На собрании выступили румынские националисты с резкой кри-
тикой деятельности епископа Евгения за то, что он не допускает 
подчинения Буковинской православной епархии под румынскую 
Ардяльскую митрополию, за то, что не хочет допустить мирян к 
управлению церковными делами. Выступили резко и румынские 
помещики, а также и оба консисторские советника - Андриевич и 
Цурканович. Эти два последние выступили до того агрессивно и 
бестактно, что вызвали недовольство даже между своими сторон-
никами. Ввиду общего негодования, вызванного выступлениями 
названных советников, епископ Евгений был принужден под нажи-
мом правительства снять обоих со службы.

Собрание приняло следующие резолюции:
1. послать в Совет министров в Вену прошение, чтобы быстрее 

осуществить автономию Буковинской православной церкви; 
2. послать в Черновицкую консисторию письмо с приглашением, 

чтобы и она присоединилась к прошению под № 1 и поддержала 
его всем своим авторитетом;

3. избрать комитет из 45 человек, задачей которого было бы бди-
тельно следить за ходом дел и именем собрания предпринимать 
все меры, чтобы добиться автономии Буковинской церкви и осно-
вания конгресса.

После нескольких заседаний комитета 45 решено окончательно 
ускорить осуществление столь желаемой автономии Буковинской 
православной церкви, послать депутацию к самому императору в 
Вену с прошением, чтобы он дал свое согласие на применение Кон-
ституции к Буковинской православной церкви признал за ней авто-
номию, гарантированную ей Конституцией.

Комитет назначил депутацию, состоящую из 12 человек (6 свя-
щенников и 6 мирян). Депутация поехала в августе в Вену, и импе-
ратор принял ее в последних днях сентября 1887 г. Депутация пред-
ложила императору мемориал с решением черновицкого собрания 
от июня 1870 г., и император обещал изучить дело и послать им 
свое решение.

Узнав об этом, епископ Евгений письмом от 22 сентября 1870 г. № 
112 обратился к министру культов с прошением, чтобы правительст-
во ничего не решало в деле конгресса, пока не заслушает его.

Но Министерство культов указом от 30 сентября 1870 г. сообщи-
ло президенту края, что оно намерено окончательно приступить к 



156 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

решению вопроса о конгрессе Буковинской православной церкви, 
и затребовало от епископа Евгения, чтобы он в самое кратчайшее 
время прислал свои предложения в этом вопросе в Министерство 
культов с предложением мнения епископа и его консистории, за-
слушав и мнение выдающихся местных епархиотов, и прислал свои 
предложения.

Черновицкая консистория и епископ Евгений внесли еще раз 
свое прежнее предложение, указывая на то, что все желания мирян 
по каноническим постановлениям допустимы, приняты в епископ-
ском предложении так, что другого конгресса, как тот, что предло-
жили его епископ и консистория, не нужно, и ввиду того епископ 
и консистория просят, чтобы император подтвердил их предложе-
ние. Относительно созвания подготовительного конгресса епископ 
и консистория не возражают, а если епископа спросят его мнения о 
решениях конгресса, он готов их высказать.

Министерство культов распорядилось созвать приготовительный 
конгресс под председательством президента края с участием 36 
членов (18 духовных и 18 мирян). Этот приготовительный конгресс 
должен оформить условия созвания подготовительного собрания 
для учреждения церковного конгресса. Епископ, спрошенный о его 
мнении, ответил, что он лично из принципиальных причин в этом 
собрании участвовать не будет, но против собрания не возражает. 
По приглашению правительства епископ назначил 7 из 18 членов 
на приготовительное собрание.	

Это собрание состоялось 13 марта 1871 г. и предложило закон об 
избрании членов конгресса и другие самые нужные формальные 
постановления для оформления будущего конгресса.

Конгресс по этим решениям будет состоять из 48 членов (24 ду-
ховных и 24 мирских). Духовные члены частью назначаются епи-
скопом, частью избираются в 4 коллегиях. Мирские члены частью 
назначаются императором как патроном Буковинской церкви, ча-
стью избираются в 4 коллегиях: а) коллегия, зарезервированная для 
верховного покровителя церкви; б) коллегия церковных патронов; 
в) коллегия городских общин; г) коллегия сельских общин.

На конгрессе председательствуют епископ и его заместитель ар-
химандрит или, в случае отсутствия обоих, один из двух конгрессом 
избираемых председателей заместителей (один духовный, один 
мирской).

Для законности решений конгрессов нужно присутствие на засе-
дании 32 членов.

Император резолюцией от 9 августа 1871 г. подтвердил эти ре-
шения с одной только поправкой, что для законности решений кон-
гресса нужно присутствие не 32 членов, а только 25.



157Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Порядок избрания членов конгресса обнародован в «Правитель-
ственном вестнике распоряжений» от 7 сентября 1871 г.

В своем письме от 26 мая 1871 г. № 86 епископ Евгений выска-
зывается о решениях от 13 марта 1871 г., что, хотя он будущему 
конгрессу не приписывает особенного значения, но он не возража-
ет против того, чтобы, следуя духу времени, на его собраниях обго-
варивались церковные вопросы, предварительно установленные с 
его согласия. Но ни в коем случае ни епископ, ни его консистория 
не согласятся быть членами конгресса. Отношение владыки Евге-
ния к конгрессу и к подготовлению его созыва было совершенно 
пассивным. Он предвидел, что румыны собираются верховодить в 
конгрессе в ущерб авторитету епископа. От своего имени и от име-
ни консистории епископ Евгений отказывается от председательства 
на конгрессе. Он и в будущем совершенно игнорировал конгресс, 
считая его несуществующим и не созывая его на заседания, не хотел 
даже установить избирательных округов и напечатать в епархиаль-
ном официальном листке избирательный закон в конгресс.

Еще одно дело большого исторического значения совершилось 
во время пастырства епископа Евгения - возвышение Буковинской 
епархии в ранг митрополии. В Буковине шла упорная борьба за 
основание церковного конгресса, за который ратовали и епископ 
Евгений, и румынские националисты врозь. Епископ Евгений хотел 
иметь в конгрессе помощника для того, чтобы завоевать у прави-
тельства автономию Буковинской епархии и управлять экономиче-
скими делами Буковинской епархии, но без вмешательства мирян в 
церковные дала епархии. Румынские националисты намеревались 
после этого конгресса взять всю епархию в свои руки, ослабить по-
зицию владыки Евгения и со временем при удобных обстоятельст-
вах провести свой план о подчинении Буковинской епархии под 
Ардяльскую митрополию и превратить Буковинский церковный 
фонд в румынско-национальный. 

Все это предвидел епископ Евгений и внес императору обшир-
ный мемориал, в котором он научными аргументами доказывал, что 
из взгляда на канонические постановления православной церкви 
такой конгресс может заниматься только чисто экономическими де-
лами, но никак не может претендовать на вмешательство в духов-
ные дела епархии, как этого требуют его румынские противники.

Окончательно император, исполняя одно из решений священни-
ческого собрания от 17 февраля 1861 г. и в ответ на предложения 
Евгения указом от 23 января 1873 г. повысил Буковинскую епархию 
в ранг митрополии, подчиняя под ее юрисдикцию и две далматин-
ские православные епархии - Задар и Котор, назначив епископа Ев-
гения митрополитом новосозданной митрополии Буковины и Дал-



158 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

мации. Это повышение Буковинской епархии в ранг митрополии на-
всегда разрушило высокопарные планы румынских националистов, 
так как Буковинская автокефальная митрополия никак не могла уже 
быть подчиненной Ардяльской митрополии.

И теперь после повышения Буковинской епархии в ранг митропо
лии румынские националисты бросились с ожесточенной нена-
вистью на епископа Евгения. Вся ардяльская печать наполнилась 
статьями отборной ругани и клеветы на епископа Евгения, чтобы 
ему отомстить за то, что по его вине они не могли соединиться со 
своими соплеменниками в Ардяле, не могли румынизировать буко-
винско-русский народ и не могли взять Православный церковный 
фонд в свои руки. Румынские националисты напали с неслыханным 
ожесточением на владыку Евгения, свои нападки на владыку Евге-
ния они помещали в ардяльских газетах «Албина» (Пчела), «Конкор-
дия» (Единство), «Телеграфул Ромын» (Румынский телеграф), «Гура 
Сатулуй» (Сельский голос) и «Умористул» (Юморист). Румыны, меж-
ду прочим, обвиняли владыку Евгения, что он изменил румынским 
интересам, сопротивляясь учреждению румынского воеводства, а 
затем подчинению Буковинской епархии под Ардяльскую митро-
полию, что он как епископ буковинско-румынской епархии обязан 
был сделать. Но епископ Евгений не так понимал свою обязанность, 
он чувствовал себя епископом Буковинской православной епархии, 
большую часть которой составляли верующие русской народности.

Такой епархией епископом был назначен и такую же хотел он 
оставить. Владыку Евгения упрекали, что он из пустого тщеславия 
сопротивлялся жизненным национальным интересам румын. Но 
история показывает, что он добросовестно стоял за интересы боль-
шой части своей епархии, и буковинско-русский православный на-
род никогда не забудет своего благодетеля епископа Евгения, спас-
шего буковинско-русскому народу его русскую национальность, а 
то и православную веру: кто знает, не стал бы буковинско-русский 
народ, спасая свою русскость, перед грозящей румынизацией пере-
ходить в унию? И потому-то буковинско-русский православный на-
род чувствует себя обязанным к благодарности епископу Евгению, 
что он спас его русскую национальность и православную веру от 
грозящей ему ардяльской румынизации, которая, по всей вероятно-
сти, перевела бы его в унию.

Декретом императора от 31 октября 1865 г. установлены новая 
организация епископской консистории и системизация персона-
ла нового кафедрального собора в Черновцах. До тогда советники 
консистории кооптировались из городского или сельского духовен-
ства и получали за свои труды, кроме своего жалования, добавку за 
консисторскую службу.



159Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Новый устав от 1865 г. определил для консистории одного вика-
рия епархии, который был и заместителем епископа, с жалованием 
2520 гульденов в год. Кроме того, назначаются также и 4 советника 
консистории с годичным жалованием в 1600 гульденов и два со-
ветника почетные из среды профессоров богословского факультета, 
которые получали за участие на заседаниях консистории денежное 
возмещение.

Членом консистории был также и настоятель кафедрального со-
бора с жалованием 1600 гульденов в год. Для кафедрального со-
бора были еще определены два места проповедников - один для 
проповеди на русском языке, а другой - на румынском. Консистория 
получила новый статут, в котором были обозначены точно все пра-
ва и обязанности консисторских советников, а также и деловодство 
консистории. 

Основание дирекции 
До 1869 г. все имущество православного церковного фонда 

управлялось правительством и чиновниками, которым было прика-
зано это дело совершать, они получали только добавку к их жало-
ванью. Дела шли очень медленно, а фонд приносил малые дохо-
ды. Потому-то епископ и консистория, получая ежегодно бюджеты 
и заключения счетов, жаловались центральному правительству, 
что фонд приносит мало прибыли. Эти жалобы постоянно повто-
рялись, так что окончательно этим делом заинтересовались также 
и министры культов и финансов и обратились к президенту края 
графу Мирбаху с вопросом, почему фонд Буковинской православ-
ной церкви приносит такой малый доход, и воззвали к нему, чтобы 
он, изучив дело, предложил правительству и свои соображения, что 
нужно сделать, чтобы доходы увеличить. Одновременно Министер-
ство культов установило и комиссию, задачей которой было предло-
жить меры, какими можно бы провести повышение доходов фонда. 
Президент Мирбах занялся серьезно делом, посоветовался с члена-
ми комиссии и предложил Министерству культов доклад, в котором 
предлагал, что нужно основать особую дирекцию, которая занима-
лась бы исключительно делами фонда и рациональным ведением 
его лесного и земельного хозяйства. По этому случаю Мирбах под-
черкнул в своем докладе, что хозяйство фонда, как оно велось до 
сих пор, - чисто бюрократическое, и потому успехи его и были ми-
нимальны. При основании дирекции для управления имуществом 
фонда, чиновниками которой были бы люди, хорошо ознакомлен-
ные с соответствующими знаниями и наукой и хорошо подготов-
лены, непременно пойдут дела лучше. И потому дирекция прежде 



160 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

всего должна повести дела по требованиям новейших достижений 
науки и знания дела, а тогда и доходы поднимутся, и фонд принесет 
большие прибыли.

Проект основания дирекции, как и регламент внутреннего веде-
ния дел, Мирбах предложил консистории с прошением, чтобы она 
высказала свое мнение. Черновицкая консистория с епископом Ев-
гением во главе ответила правительству, что она недавно выслала 
в Министерство культов прошение, чтобы получить управление де-
лами фонда на основании 15-й статьи австрийской Конституции, и 
предложила отстрочить совещание по делу основания дирекции до 
времени, пока правительство не решит прошение консистории.

Но министерство не обратило внимания на ответ консистории, а 
созвало комиссию, которая и решила «Статут организации управ-
ления имуществом православного фонда Буковины». Император 
указом от 18 марта 1870 г. подтвердил статут, который сейчас же и 
вошел в силу.

Скоро, однако, выяснилось, что статут не отвечает требованиям, 
поставленным на него, и правительство принуждено было его за-
менить другим, тем более что и ситуация изменилась, так как фонд 
взяли из-под управления Министерства культов и подчинили его 
Министерству земледелия. Выработан новый устав, который после 
подтверждения императором вошел в силу и стал обязательным. 
Новый статут постановлял, что главное надзирательство над управ-
лением имуществом фонда будет вести Министерство земледе-
лия, но и Министерству культов предоставлены некоторые права, а 
именно:

а) все постановления относительно состояния имущества фонда;
б) разрешение брать авансы и займы на счет фонда;
в) подтверждение бюджета и заключение счетов;
г) предложения, касающиеся непредвиденных расходов и касаю-

щиеся прекратившихся доходов, вписанных в бюджет.
В круг деятельности новой дирекции входили также и рудники 

церковного фонда в Пожорите, которые получили новую организа-
цию и администрацию, подчиненную дирекции фонда. По приказу 
императора от 13 мая 1875 г. прежний статут отменен и издан новый 
статут для организации, администрации изменений Буковинского 
православного церковного фонда. В новом статуте постановлено, 
что верховное руководство и контроль управления имуществом 
православного церковного фонда совершаются Министерством 
земледелия по правилам, указанным императором, решению кото-
рого предоставляется подтверждать заключение годичных счетов и 
бюджета фонда.



161Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Под верховным руководством и наблюдением Министерства 
земледелия управляет делами (как устанавливает устав) «цесар-
ско-королевская дирекция имений православного Буковинского 
церковного фонда», председателем которой всегда будет прези-
дент края (параграф 4 статута), во главе дирекции стоит директор 
имений, затем референты по специальностям и соответствующее 
число чиновников-специалистов. Дирекция управляет всеми иму-
ществами фонда, лесами, домениями (пахотными землями), инду-
стриальными предприятиями (лесопильные заводы), она руководит 
и наблюдает над всеми техническими производствами и всей адми-
нистративной службой и должна стараться по правилам новейшей 
и прогрессивной науки рационально и бережливо хозяйствовать и 
увеличивать доходы фонда - с одной стороны, уменьшая расходы на 
продукцию - с другой стороны. Дирекция должна заботиться и о том, 
чтобы субстанция фонда не уменьшалась. Дирекция, как уже сказа-
но, подчинялась Министерству земледелия, а ей подчиняются все 
учреждения и органы, установленные для администрации имуще-
ства фонда. Дирекция разделяется на 5 отделений (департаментов):

I. административно-юридический;
II. лесной;
III. земельный;
IV. строительный;
V. счетный.
На администрацию фонда имел самое большое влияние прези-

дент края как председатель и заместитель императора (патрона). 
Он часто вмешивался и во внутренние дела фонда, что приводило 
иногда к конфликтам между правительством и консисторией. Ди-
ректора фонда назначал сам император, высших чиновников от 
6-го до 9-го ранга назначало Министерство земледелия, а нижние 
чины назначала дирекция. На все эти назначения церковные власти 
не имели никакого влияния.

Лесное хозяйство вела дирекция непосредственно, строительные 
материалы и вообще вся древесная продукция должны продаваться 
или с аукциона, или письменными офертами и вывозились далеко 
на восток - в Египет и даже в Индию и Англию. Земли арендовались 
на сроки от 1 до 5 лет по большей части офертами, а железная и 
медная руды вывозились в Западную Европу. В чиновники дирек-
ции принимались только выпускники Высшей лесной и земельной 
академии. Этот статут с маленькими изменениями был обязателен 
для администрации имущества фонда до распада Австрии.

Для Коцмана и с ним связанных сел установлено особое хозяй-
ство, которое велось на собственный счет фонда на основании осо-



162 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

бенной инструкции. Дирекция со всеми ее департаментами счита-
лась государственной институцией, а все ее чиновники - государ-
ственными чиновниками с титулом «государственный королевский 
чиновник».

По статуту предоставлены некоторые права и консистории: ди-
рекция обязана сообщать ежегодно консистории заключение сче-
тов за минувший и предложение бюджета на следующий год. В слу-
чае если правительство хотело продать что-нибудь из имущества 
фонда, оно было обязано спросить мнения консистории и еписко-
па. Правительство обязано было спрашивать консисторию и в слу-
чаях обмена какой-нибудь части имущества фонда или выдачи из 
средств фонда сумм, не вписанных в бюджет.

На закате своей многотрудной жизни епископ Евгений именован 
императорским указом от 23 января 1872 г. митрополитом новоос-
нованной Буковинско-Далматинской митрополии, и таким образом 
он был первым митрополитом нашей епархии. Но он скончался 31 
марта 1873 г. в Вене и не был интронизирован на Черновицком ми-
трополичьем престоле. Его останки перевезли в Черновицы и похо-
ронили в Черновицком кафедральном соборе.

Румынские националисты демонстративно не участвовали в его 
погребении, и свою ненависть к усопшему они излили в некрологе, 
напечатанном в ардяльской газете «Албина», полном безвкусных 
упреков и ругательств. Зато благодарный русский народ со слеза-
ми сопровождал своего спасителя и благодетеля на его место упо-
коения, где он уже спокойно спал сном праведника, исполнившего 
свою святую обязанность.

Буковинские митрополиты 
2. Преемником первого буковинского митрополита назначен им-

ператорским указом от 13 ноября 1873 г. Феофил (Бендела) (1873-
1875). Он родился в Черновцах в 1814 г.* Окончил черновицкую 
гимназию, а затем Богословский институт, после чего учился на бо-
гословском факультете Венского университета. После окончания 
богословской студии в Вене он вернулся в Черновцы, где его на-
значили ректором духовной семинарии, а после и архиепископом 
Черновицким и митрополитом Буковинским и Далматинским. 3 мая 
1874 г. его рукоположил трансильванский владыка Прокопий Ивач-
кович в архиерея, а 2 июня 1874 г. он интронизовался в черновиц-
ком кафедральном соборе как митрополит Буковины и Далматии. 
Митрополит Феофил был одним из самых ревностных борцов за ав-

* При крещении получил имя Темистокл. 



163Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

тономию Буковинской православной цер-
кви и основание Буковинского конгресса. 
Первым его делом было обратиться к им-
ператору и правительству с прошением о 
созвании конгресса. Митрополит Феофил 
на желание правительства обнародовал 
в официальном епархиальном вестнике о 
порядке выборов конгресса. Митрополит 
Феофил, будучи в 1874 г. на заседаниях 
Палаты господ в Вене, членами которой 
были епископы всех вероисповеданий, со-
звал далматинских епископов-суфраганов, 
подчиненных Буковинской митрополии, на 

митрополичий синод, на котором составлен «Устав буковинского 
митрополичьего синода», состоящий из 28 статьей и постановляю-
щий, что синод состоит из черновицкого митрополита и двух долма-
тинских епископов. Он собирается два раза в год в Вене, но может 
в случае надобности и чаще собраться на заседание чрезвычайное. 
В круг деятельности синода входят все дела духовного характера, 
касающиеся веры, обрядов и дисциплины. Председательствует бу-
ковинский митрополит. Все решения синода получают силу только 
после подтверждения императором. На синоде секретарствовал ар-
химандрит Сильвестр Андриевич. Этот статут подтвердил имератор 
в 1884 г.

Митрополит Феофил обратился к императору с прошением, что-
бы он созвал учредительное собрание для основания церковного 
конгресса в день 18 августа 1874 г., и одновременно предложил и 
дневную очередь для собрания:

1) установление дефинитивного избирательного порядка членов 
конгресса;

 2) установление круга его деятельности в границах, положенных 
15-й ст. Конституции, и прав, следуемых по каноническим постанов-
лениям такой автономической институции, как конгресс;

 3) установление регламента процедуры при обсуждении пред-
метов, входящих в круг деятельности конгресса, и установление, ка-
кое положение должен занимать конгресс в отношении к главе и 
духовным властям Буковинской епархии. Правительство отнеслось 
к этому предложению митрополита совершенно пассивно и не от-
вечало на письмо митрополита, ответило только, как увидим, его на-
следнику Феоктисту в 1878 г.

Митрополит Феофил умер 9 июля 1879 г. в курорте Францеснсбад, 
откуда его перевезли в Черновцы и похоронили в усыпальнице бу-



164 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

ковинских архиереев на городском кладбище. Его наследник был 
назначен императором.

3. Феоктист (Блажевич) 
(1877-1879) родился в 
1807 г.* Сын настоятеля 
прихода в Тишоуць возле 
Сочавы.

После окончания гим-
назический и богослов-
ских студий в Черновцах 
его рукоположили в свя-
щенника и послали в при-
ход Сторожинцы, а затем 
в Присыкарены. Овдовев 
в 1837 г., постригся в мо-
наха и назначен духовни-
ком в духовной семина-
рии, а в 1857 г. назначен 
ректором той же семина-
рии. В 1864 г. он назначен 
архимандритом, а затем и 
консисторским архиман-
дритом и генеральным 
викарием. В 1877 г., 27 
мая, император назна-
чил его архиепископом и 
митрополитом Буковины 
и Далмации и его руко-
положил митрополичний 
синод в церкви Cв. Трои-

цы в Вене в архиерея. Интронизировался как митрополит Буковины 
и Далмации 3 июня 1877 г. в черновицком кафедральном соборе. 
Митрополит Феоктист был сторонником церковного конгресса и 
сейчас после интронизации обратился также к правительству с про-
шением, чтобы оно созвало учредительное собрание для основания 
церковного конгресса, повторяя прошение своего предшественни-
ка и поддерживая предложенную им очередь. Но правительство 
(Министерство культов) ответило, что теперь, когда Буковинская 
епархия получила ранг митрополии и вошла в тесную связь с двумя 
далматинскими епархиями, возникает вопрос, будет ли соблюдено 

* В миру Теодор.



165Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

единство Буковинской митрополии по каноническим постановле-
ниям православной церкви, если конгресс остается только для од-
ной Буковинской епархии.

На вопрос Министерства культов ответил митрополит Феоктист, 
что существующая администрация митрополии как таковая от-
носится только к духовным делам, догматам веры, дисциплине и 
культу, которые все входят в исключительную компетенцию синода 
епископов митрополии. Административное единство митрополии 
довольно обеспечено и репрезентовано митрополичьим синодом. 
Церковный конгресс, в компетенцию которого по указу самого же 
Министерства культов от 21 июля 1868 г. № 5735 должны входить 
дела, относящиеся к материальным интересам церковных общин, 
для целой митрополии не нужен. Кроме того, и митрополичий синод 
от 1874 г. постановил, что конгресс для целой Буковинско-Далма-
тинской митрополии из-за географического расстояния, разности 
языков и других причин невозможен. Остается только основать два 
конгресса - один для митрополии, а другой - для далматинских епи-
скопств. Но для этих последних, как признали сами далматинские 
епископы, такой конгресс пока не нужен. В конце своего письма ми-
трополит повторяет свою просьбу о созвании буковинского церков-
ного конгресса на основании порядка выбора и утвержденного уже 
императором статута. Министерство согласилось с пояснениями ми-
трополита Феоктиста, а президиум черновицкой консистории сооб-
щил 17 мая 1879 г., что она уполномочена Министерством культов 
проводить выборы членов конгресса. Относительно установления 
избирательных округов и срока выборов президент решит в согла-
шении с митрополитом. В 1880 г. установлены избирательные окру-
ги, а в 1881 г. проведены и выборы в конгресс.

Результат был такой, как можно было предвидеть. Из 18 духовных 
членов избрано 3 русских и 14 румынских священников, и из 18 
мирских членов избран 1 русский крестьянин и 17 румынских наци-
оналистов, среди которых было 10 помещиков румын, 1 профессор 
университета, 2 судьи, 2 окружных начальника. Конгресс был созван 
на 26 июля 1882 г. Но митрополит Феоктист умер 9 июля 1879 г. и 
похоронен в архиерейской усыпальнице на городском кладбище.

4. Сильвестр (Морарь-Андриевич) (1880-1895). Родился в           
1818 г.* Сын настоятеля прихода Митока Драгомирны. Окончил гим-
назию и Богословский институт в Черновцах и в 1843 г. назначен 
настоятелем прихода Чагор, где он 20 лет пастырствовал. В 1862 г. 
он назначен референтом-помощником Черновицкой консистории. 

* При крещении получил имя Самуил.



166 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

В то же время он преподавал в ду-
ховной семинарии и псаломщицкой 
школе церковный устав и церковное 
пение. В 1865 г. назначен консистор-
ским советником, а в 1866 г. постри-
глся в монахи и назначен консистор-
ским архимандритом.

В 1875 г. Черновицкий универси-
тет дал ему ранг доктора богословия 
(гонорис кауза) за его опубликован-
ные научные богословские сочи-
нения. После смерти митрополита 
Феоктиста назначил его император 
по предложению буковинских ру-
мынских бояр указом от 12 марта                 
1880 г. архиепископом Черновицким 

и митрополитом Буковинско-Далматинским. Рукоположен 18 апре-
ля 1880 г. епископами митрополичьего синода в церкви Св. Трои-
цы в Вене, 9 мая 1880 г. интронизирован в кафедральном соборе в 
Черновцах на митрополичий престол.

С самого начала 1882 г. шли в Буковине приготовления учреди-
тельного собрания для церковного конгресса, который должен был 
собраться 18 июля 1882 г. Император назначил комиссаром собра-
ния президента края барона Алезани. Утром 26 июля 1882 г. собра-
лись все члены конгресса в кафедральном соборе, где митрополит 
Сильвестр отслужил службу и молебен с призванием Св. Духа по по-
воду открытия конгресса. В 11 часов собрались все участники кон-
гресса в громадном синодальном зале митрополичьей резиденции. 
Императорским посланием открыл президент края, как представи-
тель императора-патрона, конгресс именем императора и пригла-
сил митрополита Сильвестра занять место председателя.

Митрополит Сильвестр приветствует конгресс пламенной речью, 
благодарит императора за созвание конгресса и высказывает твер-
дую надежду, что конгресс осуществит автономию православной 
Буковинской церкви в смысле австрийской Конституции.

Затем приступили к исполнению повестки дня, приняли проект 
устава конгресса, затем и избирательный порядок и все пункты по-
вестки, а два пункта - выборы архиерея и управление имуществом 
фонда - были по желанию правительственного комиссара барона 
Алезани вычеркнуты из повестки. Относительно церковного фон-
да постановляет ст. 16 устава конгресса: церковный конгреcс может 
обсуждать дела администрации фонда и об употреблении средств 



167Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

фонда и может формулировать свои пожелания в этом отношении.
Все предложения члены учредительного конгресса приняли еди-

ногласно, и эти решения высланы императору к подтверждению. 
Но только после 2 лет, в 1884 г., краевое правительство Букови-
ны сообщило консистории, что Министерство культов письмом от 
30 мая 1884 г. повторяет распоряжение министерства от 1 июля                    
1861 г., в силу которого администрация фонда обязывается пред-
лагать констистории и епископу ежегодно заключение счетов и 
бюджет к сведению, архиепископ же имеет право высказать свое 
мнение в этом отношении и затем все вместе с архиепископом по-
сылать в Министерство культов.

Такое было решение Министерства культов на § 16 вотирован-
ного статута конгресса. Следует приметить, что, несмотря на всякие 
ходатайства со стороны митрополита и румынских бояр, император 
нескоро подтвердил решение конгресса, а только 31 мая 1891 г.  все 
осталось вплоть до распада Австрии по-прежнему: буковинских ми-
трополитов назначал император по предложению краевого прези-
дента, а Православным церковным фондом управляло государство 
посредством своей царско-королевской дирекции имуществ пра-
вославного церковного фонда в Черновцах. Председателем управ
ления фондом был президент края, а техническим директором - им-
ператором назначенный директор под контролем Министерства 
культов и земледелия.

Австрийское правительство управляло также и имуществом 
католической церкви, несмотря на позитивные постановления ав-
стрийской Конституции, в силу которой каждая законом признан-
ная церковь и община имели право управлять своим церковным 
имуществом сами, что ясно сказано в конкордате, заключенном в 
1855 г. между Австрийским государством и Ватиканом, где в ст. 31 
постановлено, что имущества католической церкви в Австрии, из 
которых составляется церковный и школьный фонды, управляются 
правительством и именем церкви (номине эклезие), а не церковью; 
епископу же представляется право только надзора над администра-
цией церковного имущества. Потому-то и неудивительно, что, если 
австрийское архикатолическое правительство не хотело передать 
управление имуществами католической церкви в руки католиче-
ской церкви, тем более оно отказывалось сделать это относительно 
православной церкви, которая тогда хотя и была законом формаль-
но признана, но все-таки расматривалась как «схизматическая» и в 
самом деле считалась только терпимой, а не законом признанной. 
И потому она того права никогда не могла добиться, тем более что 
австрийское правительство считало для себя невыгодным выдать из 



168 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

своих рук такой богатый фонд, которым оно могло в случае надоб-
ности так легко пользоваться для своих целей.

Митрополит Сильвестр и его консистория, будучи ярыми румын-
скими националистами, занимались усердно румынизацией Буко-
винской православной церкви, что вызвало среди буковинско-рус-
ских верующих глубокое огорчение и недовольство. Этим именно 
неотрадным положением старались воспользоваться для своего 
прозелитизма ревнители католической церкви, которые давно уже, 
с самого начала австрийского режима, бросали свои алчные взоры 
на Буковинскую православную церковь и ее богатый фонд и всеми 
силами и средствами старались завладеть Буковинской православ-
ной церковью с самого начала пастырства митрополита Сильвестра, 
пользуясь натянутыми отношениями между русским населением и 
высшими церковными властями. Началось стремительное нашест-
вие католицизма на православную Буковину.

Прежде всего появились в Буковине первые вестники католиче-
ской пропаганды. Это были сестры-урсулинки, или монахини «Ор-
дена конгрегацио сорорум урсулинарум», которые, прибыв в Чер-
новцы в 1883 г. и основав там свою конгрегацию, открыли женский 
монастырь с приютом для маленьких детей и средней девичьей 
школой, коих тогда в Черновцах еще не было.

В приют принимали они детей идущих на работу матерей, уха-
живали за ними целый день, а вечером отдавали их матерям. А в 
среднюю девичью школу принимали преимущественно православ-
ных девочек, где они получили среднее образование. Они из мона-
стырской школы могли поступить в университет, так как эта школа 
скоро получила и право общественной. Урсулинки привезли с собой 
и деятельного латинского ксендза, который служил в их домашней 
церкви и проповедовал по-польски, но также и по-русски, и по-ру-
мынски.

Почти вслед за урсулинками пришли в Буковину в 1884 г. и мо-
нахи иезуитского ордена - 27 человек с настоятелем во главе. Они 
осели в Черновцах и разъезжали по воскресениям и праздникам 
по Буковине, служили то под открытым небом, то в домах торжест-
венное богослужение и проповедовали на русском и на румынском 
языках - смотря на население местности. Нашествие воинственно-
го католицизма докончил латинский архиепископ Сигизмунд Фе-
линский, бывший архиепископ Варшавский, высланный из Польши 
российским правительством за его слишком усердную пропаганду 
против православной церкви. Он купил в Черновцах большой дом, 
устроил там обширную домашнюю церковь, где каждое воскресе-
нье и в праздники служили латинские священники и проповедова-



169Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

ли также на краевых языках. В своих проповедях они высмеивали 
и критиковали православную церковь, называя ее схизматицкой и 
фальшивой, утверждая, что православная церковь не может своим 
верующим дать спасения душ - это может только «единственно спа-
сительная католическая латинская церковь» сделать. Эта сильная 
католическая пропаганда имела уже сначала некоторые успехи, так 
как матери, приносившие своих детей в приют, подвергались интен-
сивной пропаганде сестер-урсулинок, а латинский ксендз, препо-
дававший религию в средней школе, приобрел несколько девочек 
для католицизма. Деятельность урсулинок, иезуитов и архиеписко-
па Фелинского поддерживало австрийское правительство тем, что 
всегда шло упомянутым пропагандистам навстречу. Скоро латин-
ская пропаганда сумела приобрести для своих целей также и газету 
«Буковинер Рундшау», «Газету польску» и отчасти газету «Букови-
на», в которых печатались обширные статьи в пользу католической 
пропаганды.

Против столь интенсивной католической пропаганды выступил со 
всей энергией митрополит Сильвестр в 1885 г. в изданной им на 
немецком языке апологии, направленной к черновицкому и цент-
ральному правительству, где он представляет все способы католи-
ческой пропаганды со стороны урсулинок, иезуитов и епископа Фе-
линского и обвиняет католических пропагандистов в злоупотребле-
нии свободой слова и печати, а правительство - в пренебрежении 
своими обязанностями, допуская пропаганду, в которой правом в 
Австрии признанная законом православная церковь ругается и 
унижается самим наглым способом. Результатом энергичного вы-
ступления и протеста против католической пропаганды было то, что 
правительство не разрешило Фелинскому поселиться в Черновцах, 
а за некультурной и наглой католической пропагандой поставлены 
строгий контроль, и цензура, и привлечение виновников к законной 
ответственности.

Урсулинки остались со своими прозелитическими приемами от-
носительно православных девочек, а иезуиты получили от австрий-
ского правительства разрешение на постройку обширного монасты-
ря и великолепного костела на одной из самых важных базарных 
площадей в Черновцах, который они строили с 1891 до 1894 г. и 
который вместе с монастырем стоил около 5 млн. После постройки 
монастыря и костела иезуиты уже не разъезжали по деревням для 
католической пропаганды, а служили ежедневно в своем костеле 
торжественные богослужения с прекрасными проповедями на рус-
ском и румынском языках, призывая присутствующих православ-
ных переходить в католицизм и бросить свою закостеневшую шиз-
матицкую церковь.



170 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Успехи этой латинской пропаганды были не бог весть какие, но 
все-таки ей удавалось, благодаря недовольству и антипатии русско-
го населения к румынским церковным властям, несколько право-
славных душ перехватить для католицизма. Католическая пропа-
ганда велась осторожно, но все-таки довольно последовательно, 
пользуясь румынизаторской политикой митрополита Сильвестра и 
его консистории.

Долго боролись галицкие униатские епископы за основание                
униатского епископства или в Буковине, или в соседстве с Букови-
ной - Снятине, или в Залещиках, или в Городенке, мотивируя свои 
стремления тем, что из Галичины перешло очень много русских уни-
атов, которые в Буковине, осевши между православными, тишком 
приняли православие, и обязанностью униатских епископов было 
вернуть их опять в католицизм.

У нас уже была беседа о затеях папского нунция Гарампи и униат-
ского митрополита Ангеловича, которые непременно хотели, чтобы 
император назначил для Буковины униатского епископа, конечно, 
на издержки Православного церковного фонда. Католики часто 
пользовались средствами Православного церковного фонда. Окон-
чательно австрийское правительство указом от 18 сентября 1884 г. 
основало униатское епископство в Станиславе, в которое вошли и 
все униатские приходы в Буковине. Буковинско-униатские священ-
ники всегда считались миссионерами, задачей которых было пере-
вести всех русских буковинцев в унию. Еще во время епископа Ев-
гения занимался усердной пропагандой унии между православным 
буковинцами униатский священник из местечка Бояны Глебовиц-
кий. Ему и удалось приобрести часть православного прихода Бояны, 
заселенного православными румынами, в унию, обещав им, что они 
выиграют процесс с помещиком Стефановичем за часть сельского 
пастбища, если они перепишутся в униаты, так как суды на стороне 
униатов, а не православных. И он сумел уговорить несколько пра-
вославных румынских семейств к переходу в унию. Об этом мы уже 
писали в истории  о епископе Евгении, но, когда Бояны проиграли 
процесс с помещиком, многие вернулись опять в православие.

Уния много шума наделала в 1888 г. массовым переходом части 
православного села Раранча в унию. Это дело до последнего вре-
мени не было совсем ясно, некоторые представляли его как послед-
ствие румынизаторской церковной политики митрополита Силь-
вестра. Другие опять видели в нем последовательный прозелитизм 
черновицких униатских священников, поддерживаемых новым ста-
ниславским епископом. Мнения в этом отношения были поделены, 
но позитивного никто ничего не знал. Только в последнее время, 



171Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

когда была возможность познакомиться с архивом Черновицкой 
униатской церкви, особенно же с хроникой униатской церкви, напи-
санной собственноручно настоятелем прихода каноником Келести-
ном Костецким, и нашлись там же несколько номеров газеты «Аме-
рика», выходившей в Филадельфии, где были помещены в 1933 
г. воспоминания, написанные в том же году бывшим сотрудником 
черновицкой униатской церкви Николаем Сименовичем, который в 
статьях, им же написанных, рассказывает, что обратились к Симено-
вичу несколько крестьян, между которыми Стефан Дудка, с проше-
нием, чтобы он устроил в Раранче униатскую миссию, после кото-
рой много крестьян готовы перейти в унию. Получил на устройство 
миссии в Раранче от станиславского епископа Юлиана Пелеша и, 
пригласив униатских священников из соседней Садагоры и из Боян, 
отслужил под открытым небом на пастбище торжественную мессу с 
водосвятством и с проповедями, в которых униатские священники 
призывали православных раранецких крестьян переходить в като-
лицизм, так как только католическая церковь может спасти челове-
ка, а не шизматическая, и к католицизму принадлежат все ученые 
умные люди и даже венский цесарь.

Исповедники католической веры имеют в Австрии большие пра-
ва и привилегии и доступ ко всем властям, а православные не име-
ют. «Миссия выпала импозантно, - пишет священник Сименович, - так 
что много из крестьян заявили свое желание перейти в унию».

Но эта миссия, как пишет далее автор, имела и судебный эпилог, 
так как автора -  инициатора миссии привлекли к суду за то, что он 
в своей проповеди «обещал людям поделить пастбища, если они 
перейдут в унию».

Сименовича привлекли к ответственности, но, конечно, в католи-
ческой Австрии за пропаганду в пользу католицизма власти никогда 
не наказывали.

После этого инцидента униатское движение в Раранче как-то 
приутихло, но атмосфера была там сильно заряжена, и нужно было 
только маленькой искры, чтобы она опять вспыхнула. Такая искра 
появилась спустя 4 года.

В Раранче (село Черновицкого уезда с русским населением около 
7000 душ) стояли перед выбором сельского совета. В селе было две 
партии - одна партия лучших хозяев с церковным старостой Григо-
рием Красовским во главе, а другая, состоящая из беднейших кре-
стьян и нескольких униатов, примкнувших к унии после миссии Си-
меновича, была под предводительством крестьянина Стефана Дуд-
ки. Эти партии выступали при всех выборах, но всегда побеждала 
партия Красовского. В 1888 г. прошли в Раранче выборы в сельский 



172 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

совет, и партия Красовского оказалась сильнее, она получила три 
четверти всех мандатов.

Перед выборами начальника, главы сельского совета, обратилась 
партия Дудки к настоятелю прихода протоиерею Тарнавскому, ко-
торый тоже был избран в сельский совет, и просила его, чтобы он 
при выборах начальника сельсовета голосовал за Дудку. Тарнавский 
сказал дудковцам, что за Красовским стоят уже три четверти сель-
советников и что его голос все равно не поможет Дудке, так как 
подавляющее большинство стоит за Красовского, а впрочем, Кра-
совский и лучший христианин, так как он всегда ходит в церковь 
и жертвует на благодетельные цели. А Дудка в церковь никогда не 
ходит и даже враждебно относится к церкви своими агитациями в 
пользу унии, устроил однажды даже миссию униатскую.

Пришел день выборов, и, как предвидилось, вышел главой Кра-
совский, а Дудка провалился. Но Дудка решил воспользоваться этим 
случаем для проведения своего униатского плана и сейчас же на-
чал упорную борьбу против Тарнавского за то, что он не хотел за 
него голосовать. Собрав несколько приверженцев, Дудка пошел с 
жалобой на протоиерея Тарнавского к митрополиту Сильвестру в 
день 11 февраля 1888 г. Собралось около 40 человек и начали пе-
ред митрополитом жаловаться на Тарнавского, что он романизатор 
(это слово было тогда лозунгом против священников, которые были 
в конфликте с прихожанами, особенно же против священников-ру-
мын в русских приходах, служивших богослужение по-румынски). 
Кроме того, они жаловались на Тарнавского, что он отказался го-
лосовать за Дудку. Владыка, выслушав делегацию, ответил, что он 
рассмотрит жалобу о румынизации, а относительно выборов сказал, 
что это дело не входит в круг деятельности церкви, но он постарает-
ся узнать у политических властей, сделана ли дудковцам кривда, и в 
утвердительном случае обещал им свое вмешательство.

Недовольные ответом митрополита делегаты пошли прямо в 
«Руськи товариства» (украинские общества «Русская беседа» и «На-
родный дом»), где они советовались с присутствующими там Стоц-
ким, Пигуляком, Тиминским и Реваковичем о переходе в унию, и за-
тем пошли к настоятелю Черновицкой униатской церкви канонику 
Костецкому, которому рассказали свое дело, о своих похождениях к 
митрополиту и в «Русских обществах», где им «руськи паны» право-
славного вероисповедания Пигуляк и Тиминский советовали перей-
ти в унию, а паны-униаты Стоцкий и Ревакович высказались против 
переход в унию, но они окончательно решили перейти в унию и 
просят Костецкого принять их в униатскую веру.

Костецкий пояснил делегатам, что при таком переходе предпи-



173Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

сывают межконфессиональные законы от 25 мая 1868 г., и что они 
должны свое желание заявить в окружном правлении (старостве).

Вернувшись в Раранчу, делегаты пошли по домам и начали жи-
вую агитацию между раранецкими крестьянами, чтобы они в сле-
дующий понедельник собрались и все поехали в Черновицкое ста-
роство и там заявили о своем переходе в унию. И действительно, 
упомянутого дня поехало около 50 раранецких крестьян в Чернов-
цы в староство и заявили, что они желают принять унию. Староста 
Черновицкого округа барон Хурмузаки принял их заявление по 
протоколу к сведению, хотя по упомянутому закону о конфессиях 
требовались письменное заявление и документальное доказатель-
ство о возрасте.

Узнав об этом, митрополит Сильвестр подал в краевое прави-
тельство энергичный протест и потребовал соблюдения предпи-
санной законом процедуры. Президент края барон Пино, который, 
как пишет Костецкий в своей хронике, был горячим другом унии, 
расследовав жалобу митрополита, нашел ее обоснованной и снял 
со службы барона Хурмузаки, ушедшего, между тем, добровольно 
в отставку, и предписал его преемнику советнику Штокеру строго 
соблюдать предписания закона. Когда же следующего дня пришла 
опять многочисленная группа раранецких кандидатов в униаты, а 
чиновник затребовал уже письменных заявлений и метрических 
свидетельств, приехавшие пошли к Костецкому и рассказали ему, 
что староста требует письменные заявления и от каждого метриче-
ского свидетельства.

Тогда Костецкий пошел с ними к президенту и просил его, что-
бы он, в случае если кандидат в униаты бессомненно достиг уже 
14-летнего возраста, не настаивал на предложении метрического 
свидетельства. На прошение Костецкого президент приказал Што-
керу, чтобы он, если нет сомнения, что переходящий в унию уже 
старше 14 лет, не требовал метрического свидетельства. После это-
го инцидента пошло уже дело легче, только Костецкий жалуется в 
своей хронике, что он и вся его многочисленная семья были теперь 
принуждены писать для раранчан целый день немецкие заявления 
о переходе в унию, а что самое неприятное - он жалуется, что ему 
дорого обошлась раранецкая уния, так как ежедневно приезжали 
50 семейств раранчан - мужчин, женщин и детей, а он не только был 
принужден писать для них заявления, но всех этих униатских рев-
нителей, их жен и детей он должен кормить за свой счет.

Таким образом, по официальным данным Черновицкого старост-
ва, перешло 300 душ православных жителей Раранчи в унию, в том 
числе посчитаны только те, которые внесли письменное заявление 



174 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

о переходе в унию, но в самом деле их было больше, так как еще 4 
годами раньше перешли в унию некоторые раранчане, а кроме того 
было и много таких, которых староство приняло без письменного 
заявления. Вообще считалось в Раранче 800 душ униатов.

Но и Черновицкая митрополия не осталась пассивна. Она устрои-
ла в Раранче архиерейскую миссию с торжественным архиерейским 
богослужением и с освящением большого колокола, купленного на 
средства, собранные между раранецкими православными прихо-
жанами. Колокол назван «Колоколом православия». Митрополит в 
своей проповеди указал и открыл все интриги и обманы вокруг ра-
ранецкой унии, открыл народу глаза, чтобы увидели и поняли упо-
требленное врагами православия при пропаганде унии.

Со времени архирейской миссии в Раранче не было уже ни одно-
го случая перехода в унию, напротив, многие вернулись обратно в 
лоно православной церкви.

Но и черновицкие униаты не перестали вести настойчивую про-
паганду в Раранче, агитируя православных жителей переходить в 
унию. Они повторяли всегда, что униатская церковь стоит выше, чем 
православная, к ней принадлежат все образованные люди, униаты 
получают и больше прав, чем православные, обещали униатам ра-
ранецким, что власти, которые, очевидно, поддерживают переход к 
унии, разделят Раранчу на две общины с двумя сельсоветами - один 
униатский, а другой православный. Униаты получат от австрийского 
правительства и правительством оплаченного священника, и гото-
вую униатскую церковь, и налоги будут у униатов ниже, чем у право-
славных, и вообще униаты получат большие привилегии.

Каждое воскресенье и в праздники Костецкий посылал одного из 
своих сотрудников на службу в Раранчу, которая служилась то под 
открытым небом, то в маленькой часовне, принадлежащей римо-
католической церкви Садогоры, и всегда произносились проповеди 
в духе выше нами приведенной.

В 1888 г. Римский Папа Лев XIII праздновал 50-летний епископ-
ский юбилей, и епископ Юлиан Пелеш из Станислава, едучи в Рим 
на празднование, взял с собой и Костецкого, и Стефана Дудку, чтобы 
показать в Риме Папе обоих буковинских апостолов унии. Епископ 
Юлиан представил обоих папе, папа дружественно и любезно разго-
варивал с Дудкой. На обратном пути из Рима в Черновцы Костецкий 
в Вене получил вместе с Дудкой аудиенцию у императора Франца 
Иосифа, который также беседовал с Дудкой и похвалил его за его 
переход в унию, и обещал определить на счет государства место 
настоятеля прихода униатского в Раранче, и подарил на постройку 
униатской церкви в Раранче 100 гульденов.



175Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Епископ Юлиан Пелеш из Станислава чрезвычайно интересовал-
ся раранецкой унией, и, пока государство не назначило раранецко-
го униатского священника, платил епископ жалование священнику 
из своих средств.

Когда со временем раранецкие ревнители унии увидели, что дан-
ные им обещания не выполняются, что их не отделили в отдельную 
общину с самостоятельным главой, а все осталось по старому по-
рядку, что православные все-таки доминируют и управляют делами 
села, а униаты остались в меньшинстве, их ревность к унии охладе-
ла, и несколько униатов возвратились опять к православной цер-
кви, и хотя они со временем получили священника и им построили 
маленькую деревянную церковь на государственные средства, но 
они все-таки были недовольны, не получив независимой от старой 
общины собственной униатской общины с самостоятельным униат-
ским головой.

Теперь, после присоединения Буковины к Советскому Союзу и со-
вершенной ликвидации унии в Галичине, Буковине и Закарпатье, 
раранецкие униаты совершенно слились с православными, и все 
ходят в православную церковь, а униатская перестала существовать.

Мы уже выше сказали, что император долго не подтверждал 
решение учредительного собрания конгресса и только 31 мая            
1881 г. подтвердил часть решений этого конгресса, а именно устав 
конгресса.

Получив это решение, владыка Сильвестр сейчас же занялся хло-
потами опять созвать конгресс и с этой целью вошел в переговоры 
с краевым президентом - графом Паче. Проведены выборы членов 
конгресса, и созван конгресс на день 18 сентября 1892 г. - на собра-
ние в митрополичей резиденции. Конгресс открыл президент края 
как комиссар и заместитель императора и пригласил митрополита 
Сильвестра занять место председателя.

Митрополит Сильвестр выступил с большой речью, в которой 
указал на негативное отношение правительства к автономии Буко-
винской православной церкви. Он сказал в своей речи, что в вен-
герской части австрийско-венгерской монархии православные уже 
давно как в Ардяле, так и в сербской части получили автономию 
своей церкви в смысле закона Конституции. Против речи митропо-
лита выступил резко президент граф Паче и заявил, что он не допу-
стит дебаты о сравнении православной церкви с церквами других 
краев, а впрочем, в Буковине совершенно другие обстоятельства, 
так как Буковинская епархия состоит не только из румынского насе-
ления, но и из русского. Члены конгресса, почти исключительно ру-
мыны, подняли шум, так что возникли большие беспорядки, и пре-



176 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

зидент по этой причине заявил, что он закрывает конгресс, и велел 
всем членам разойтись. Тем и кончился конгресс, а правительство в         
1899 г. отменило подтверждение устава, так что Буковина осталась 
опять без статута для конгресса и никак не могла добиться автоно-
мии Буковинской православной церкви и церковного конгресса в 
смысле австрийской Конституции.

Во время пастырства митрополита Сильвестра австрийское пра-
вительство захотело купить часть имущества православного фонда, 
а именно доминию (поместье) Радовцы, арендуемую государством 
для выпаса лошадей государственного коневодства. Срок аренды 
как раз кончился, и правительство обратилось к епископу с пред-
ложением, чтобы он продал государству арендуемое им до сих пор 
пастбище. Митрополит сообщил это желание правительства конси-
стории, указывая и на канонические постановления, запрещающие 
продажу церковного имущества.

Консистория, понятно, отклонила предложение правительства, 
мотивируя канонически свою точку зрения. Но правительство хотело 
непременно настоять на своем желании и пригласило митрополита 
Сильвестра в Вену для переговоров в этом деле. Когда митрополит 
явился в Министерство культов, министр поляк Мадейский сильно 
нажимал на владыку и наконец пригрозил, что у правительства есть 
способы заставить митрополита исполнить волю правительства, по-
слав его в отставку. «За то, что я исполняю совестно свою обязан-
ность, вы меня не можете послать в отставку, и я не боюсь ваших 
угроз», - сказал владыка и ушел. Убедившись, что правительству не 
удастся заставить владыку Сильвестра продать желаемую часть цер-
ковного имения, правительство перестало настаивать на продаже и 
бросило эту затею.

Владыка Сильвестр, чтобы студентам богословия дать возмож-
ность усовершенствоваться в произношении проповедей и ора-
торских выступлениях, основал для богословов общество «Право-
славная академия» в 1884 г., а чтобы иметь орган для публикаций 
богословских гомилий, основал еще раньше, в 1882 г., богословский 
журнал «Кандела» (Светильник), а вскоре после этого открыл и ар-
хиепископскую типографию, где священники, студенты богословия 
и профессора богословского факультета печатали свои научные ра-
боты.

Владыка Сильвестр был один из самых выдающихся архиреев на 
буковинской кафедре, ревностный труженик в области богословских 
наук и богослужения, неустрашимый защитник православия против 
воинственного католицизма, но, к сожалению, он принадлежал к 
самым ярым румынским националистам и фанатикам, главною це-



177Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

лью которых было посредством церкви румынизировать буковин-
ско-русское население, и потому он и его консистория, состоящая 
из таких же румынских националистов, относились недоброжела-
тельно к русскому населению, членам той же православной церкви. 
В духовную семинарию принимали ежегодно только одного-двух 
русских студентов богословия, а румын - от 8 до 10, самые лучшие 
приходы русской части Буковины замещались румынскими священ-
никами, иногда ни слова не знающими по-русски и не могущими 
русский народ и его школьную молодежь воспитывать религиозно, 
не зная их языка. Все посты катехитов в народных и средних шко-
лах занимали румыны. В консистории, на богословском факультете, 
и профессора были исключительно румыны, даже вся прислуга в 
консистории и в семинарии были румыны. Со временем положение 
буковинско-русского народа в епархии сделалось прямо невыноси-
мым, и потому случались иногда и переходы из православия в унию.

Борьба эта усилилась, когда в 80-х гг. XIX в.  русская интеллигенция 
умножились. Таким образом, в Буковинской православной епархии 
священников, знающих русский язык, было очень мало, так что кон-
систория, не имея русских священников, в русские приходы посыла-
ла священников-румын, иногда ни слова не понимающих по-русски. 
При таких неблагоприятных обстоятельствах для русских, несмо-
тря на то, что большая часть Буковинской православной епархии 
состояла из русского населения, во время пастырства митрополита 
Сильвестра их число до того снизилось, что русских священников в 
Буковинской епархии было всего 65.

Борьба против румынизации Буковинской православной цер-
кви приняла упорный характер под конец пастырства митрополита 
Сильвестра, когда с русской стороны вступили в борьбу новые моло-
дые борцы, воспитанные в академических обществах «Буковина» и 
«Карпаты», где много учились молодые люди истории Руси, славян-
ским языкам и другим полезным вещам. Эти молодые люди пошли 
в народ, созывая собрания, основывали народные кооперативы и 
читальни, читали лекции и вообще старались распространить в рус-
ском народе национальное сознание и понимание его положения 
в Буковинской православной епархии. Проводилась этим молодым 
трудолюбивым поколением тесная национальная и экономическая 
организация народа, так что народ перестал уже терпеть самоволие 
румынских диктаторов в церковной области и во всеуслышанье за-
требовал у церковных властей своих прав.

Заключая румынизаторский период эпохи Сильвестра, я приве-
ду харатеристику этого митрополита, данную одним из румынских 
историков - проф. Черновицкого университета Ионом Нистором, 



178 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

бывшим отчасти единомышленником митрополита Сильвестра, в 
его сочинении «История Буковинской церкви». Нистор так пишет: 
«Он (митрополит Сильвестр) представляет тип национального кли-
рика, пробудившегося к новой неутомимой и воодушевленной на-
циональной жизни и деятельности, начавшего в церкви вести чисто 
национальную румынскую политику. Голос совести разбудил митро-
полита Сильвестра, придушенного долгое время интернациональ-
ным православием, и отрезвил его, заставляя его включиться в ряды 
буковинского клира, выше всего ставившего румынство Буковин-
ской православной церкви». 

Митрополит Сильвестр со всею энергией боролся с правитель-
ством за права румын и их Буковинской национальной румынской 
церкви и сумел тормозить желания буковинско-русского населения, 
боровшегося за равноправие буковинско-румынской православ-
ной церкви, хотевшего завоевать одинаковые права с румынами. 
Сильвестр сумел не допустить русских к управлению епархией.

Как видим, борьбу русского народа за его права в церковной об-
ласти Нистор называет нападением на исключительные права ру-
мын и хвалит митрополита Сильвестра за то, что он не допускал 
русских на правящие места в пределах Буковинской православной 
церкви. Митрополит Сильвестр скончался 15 апреля 1896 г., а на его 
место назначил император наследника.

5. Аркадий (Чуперкович) (1896-1902)* был сыном священника 
из Кымпулунга, родился в 1823 г.* Окончил Черновицкую гимназию 
и Богословский институт, был настоятелем прихода в Топоровцах, 
Чернавке и Мелишовцах. Овдовев в 1866 г., принял монашеский 
чин и был избран игуменом монастыря Путна. В 1873-1879 гг. был 
депутатом Буковинского сейма. В 1879 г. назначен советником 
консистории, а в 1880 г. назначен викарием митрополита и конси-
сторским архимандритом. Императорским декретом от 16 февраля 
1896 г. он назначен митрополитом Буковины и Далматии. Рукополо-
жен в архиереи в Вене епископами Буковинского митрополичьего 
синода. 19 мая 1896 г. он интронизировался в Черновицком кафе-
дральном соборе.

В дни интронизации к митрополиту Аркадию явилась многочи-
сленная депутация буковинско-русского народа и священников 
под предводительством благочинного протоиерея Александра Ве-
лигорского из Ошихлеб возле Коцмана. Протоиерей Велигорский 
приветствовал митрополита на кафедре буковинского архипастыря, 
представил короткими словами все кривды и несправедливости, 

* В миру Александр.



179Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

какие терпят бу-
ковинско-русский 
народ и его ду-
ховенство в Буко-
винской епархии, 
и просил именем 
русского наро-
да и духовенства 
справедливости 
и христианского 
обращения.

Такую же речь 
произнесли деле-
гат буковинско-
русского народа 
Иван Миронович 
и Савчук из Кли-
водина.

М и т р о п о л и т 
Аркадий, выслу-
шав обе речи, 
поблагодарил де-
путацию за благо-
желания и сказал, 
что ему хорошо 

известно неблагоприятное положение буковинско-русского наро-
да и его духовенства в Буковинской епархии, но он убедительно 
уверяет депутацию, что он постарается повести дела Буковинской 
епархии так, чтобы все были довольны: у него не будет разницы 
между духовными чадами, он будет одинаково духовным отцом как 
для русских, так и для румынских епархиотов.

Это его искреннее заявление просит он передать буковинцам и 
прочему духовенству к сведению, так как он до сих пор уже в трех 
приходах - Топоровцах, Чернавке и Мелишовцах - служил русскому 
народу искренне и безупречно.

Эта речь митрополита Аркадия до того разозлила румын, что они 
до смерти бойкотировали и, где могли, устраивали и демонстрации 
против него.

После аудиенции пошли в помещение «Православного народно-
го дома» на совещание и решили там избрать комитет, который бы в 
мемориале представил все кривды, терпимые буковинско-русским 
народом в церковной области, и письменно передать их митропо-



180 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

литу, членам консистории, императору, министрам и всем депутатам 
венского парламента и черновицкого сейма. Избран комитет, кото-
рый назначил одного из своих членов - молодого священника до-
ктора Богатырца, пишущего эти строки, референтом в этом деле, и 
решено 31 мая 1899 г. опять собраться в Черновцах, чтобы это дело 
довести до конца в смысле решений депутации.

Упомянутого дня съехались в Черновцы все буковинско-русские 
священники, подписали упомянутый мемориал и передали его ми-
трополиту и по одному экземпляру каждому советнику консистории, 
а затем один экземпляр - президенту края.

Шаги, предпринятые русским духовенством в пользу получения 
хотя бы некоторых прав для русской части Буковинской православ-
ной епархии, вызвали в кругах румынских шовинистов сильное 
возмущение, и они в своей печати и на собраниях, нарочно с той 
целью созванных, сетовали на русских священников, что они на-
рушают прежний мир между русским и румынским населением и 
хотят взять Буковинскую православную епархию, управляемую до 
сих пор румынами, в свои руки, что румыны никогда допустить не 
могут, потому что только одни румыны имеют неоспоримое право 
на Буковинскую православную церковь, так как только они одни ав-
тохтоны в Буковине, а русские только пришельцы и такого права не 
могут иметь.

В это время румынские студенты набросились на черновицком 
вокзале на митрополита Аркадия, едущего в Вену на совещание 
в Палату господ, и забросали его гнилыми яйцами за то, что он              
обещал русским одинаковые права с румынами, а тем сделался из-
менником румынскому делу.

Небезынтересно будет познакомить наших читателей о содержа
нии мемориала, о котором была речь выше.

В мемориале наглядно представлены все кривды, терпимые рус-
ским народом и духовенством в Буковинской православной епар-
хии, а затем приведены в 12 пунктах и предложения, при исполне-
нии которых можно бы все эти кривды загладить.

Так, предлагается в мемориале:
1. Богослужение и совершение треб в чисто русских приходах 

следует совершать исключительно по церковнославянским книгам, 
проповеди же, Закон Божий, катехизацию - по русским буковин-
ским наречиям, в смешанных же приходах - тоже в соответствен-
ном существующем национальном отношении. В Черновцах сле-
дует совершать богослужение наполовину по-церковнославянски, 
а русские проповеди в кафедральном соборе должны держаться 
правильнее; в Сочаве, куда ежедневно приходит к мощам св. Ио-



181Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

анна много русского народа, следует учредить место постоянного 
русского проповедника;

2. Официальная переписка приходов между собой, с благочини-
ями, с консисторией и наоборот, далее ведение метрических книг 
и приходских актов должно быть в русских приходах и приходах с 
большинством русского населения на русском языке. Вообще сле-
дует возобновить консисторские распоряжения в этом отношении 
от 19 ноября 1874 г. (Вестник распоряжений №17 от 1878 г., стр. 
51-60);

3. Для приходских библиотек чисто русских и преимущественно 
русских приходов следует с целью успешного дальнейшего образо-
вания русских священников приобрести за счет церковного фонда 
соответствующие книги православных авторов на русском и иных 
славянских языках;

4. Все официальные консисторские издания, как «Кандела» и 
«Вестник распоряжений», следует издавать всегда в равной мере 
на обоих краевых языках;

5. Приходы и места благочинных следует замещать священника-
ми, совершенно владеющими в слове и письме языком своих при-
хожан, квалификацию на знание относительно языка выставляет ко-
миссия, составленная из квалифицированных для этого консистор-
ских советников, профессоров богословского факультета и других 
священников, комиссией в дополнение призванных. Кандидаты на 
чисто русские и смешанные приходы должны доказать еще, кроме 
знания русского языка, и знание литургичного церковнославянско-
го языка свидетельством, выставленным профессорами факультета;

6. На богословском факультете Черновицкого университета сле-
дует основать ко всем теперь существующим с румынским препода-
вательским языком параллельные кафедры с русским преподава-
тельским языком;

7. В средних школах следует всюду, где есть законом требуемое 
число учеников русской народности, основывать к существующим 
румынским катихетурам параллельные русские, так как введено 
при Черновицкой гимназии;

8. В Черновицкой псаломщицкой школе следует основать к су-
ществующим румынским классам параллельно русские, в которых 
последних следует наблюдать, чтобы ученики основно обучались 
квалифицированными профессорами в русском и церковнославян-
ском языках и в славянских церковных мелодиях;

9. Катехитуры в народных школах, где нет соответствующего чи-
сла учеников русской народности для учреждения паралельных 
русских катехитур, следует замещать только священниками, глав-



182 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

ным образом понимающими и квалифицированными из русского 
и церковнославянского языков. О компентентной квалификации 
сказано в п. 5;

10. В целях успешной науки богочестия следует издать право-
славные учебники и библейские истории на русском общепонят-
ном языке с этимологическим правописанием, как единственным 
придерживающим связь между школой и церковью. Все того рода 
издания составляются под надзором комиссии под п. 5. Кроме того, 
следует приняться за издание дешевых и роскошных церковносла-
вянских молитвословов с целью вытеснения употребляемых униат-
ско-русских;

11. При замещении мест в консистории, в консисторских канце-
ляриях, кафедральном соборе, духовной семинарии, при монастыр-
ских начальствах следует принимать во внимание и русское духо-
венство;

12. При замещении архиепископского и епископского престола, 
поскольку это зависит от консистории, затем при выборах делега-
тов Буковинской православной церкви в краевой школьный совет, 
при выборах представителей церковного фонда в краевой сейм и в 
Государственную Думу следует принимать в счет и русское духовен-
ство в равной мере, как и румынское.

Один экземпляр мемориала с немецким переводом послан 
императору и президенту края.

После некоторого времени упорная борьба представителей 
русского народа, начатая во время пастырства митрополита Силь-
вестра, увенчалась желательным успехом, так как центральное пра-
вительство назначило двух русских священников советниками.

И указом от 16 декабря 1888 г. на богословском факультете из-
брали двух русских профессоров, а чтобы показать свою беспри-
страстность, между назначенными новыми профессорами был один 
русский, а другой украинофил между советниками, профессором 
пастырского богословия назначен украинофил Иеремийчук, а про-
фессором церковного славянского языка - доктор Евгений Козак, 
русский.

Для лучшего понимания ситуации приведу при этих назначениях 
и некоторые пояснения.

Буковинская Русь в это время была разделена на две главные 
партии - русскую и украинофильскую. Идеология первой придержи-
валась научной точки зрения, что филология доказывает существо-
вание одного русского народа, разделенного на три группы - вели-
кий, малый и белорусский. По идеологии украинофилов, было три 
русские народности, так что малорусская (украинская) группа стоит 



183Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

к великороссам в том же отношении, как чех, словинец или серб к 
русскому. Австрийское правительство сильно поддерживало украи-
нофилов уже потому, что они были объявленными врагами России, 
что они всегда подчеркивали, и их главным намерением было со-
здать из всех украинских земель одну большую Украину под протек-
торатом Австрии. Это и было главным мотивом форсирования Ав-
стрией украинофильского движения и преследования партии рус-
ского направления. Это содействие украинскому элементу со сторо-
ны австрийского правительства сказалось как раз при замещении 
кафедры пастырского богословия при богословском факультете в 
Черновицком университете. Профессорский коллегиум подготовил 
на эту кафедру одного из студентов русской ориентации, который 
выдержал все экзамены с отличием, получил ранг доктора богосло-
вия, написал несколько хорошо оцененных письменных работ, зна-
чит, отвечал всем требованиям закона. Пришло время замещения 
кафедры, деканат богословского факультета внес в Министерство 
культов предложение на замещение кафедры кандидата доктора 
Богатырца, отвечающего всем законным требованиям. На это ми-
трополит Аркадий дал свое письменное соглашение (в Австрии Ми-
нистерство культов по существующему праву не могло назначить 
профессоров богословского факультета без соглашения епископа 
епархии, в которой действовал факультет).

Узнав об этом, черновицкая украинофильская партия подняла 
большую шумиху и запротестовала против кандидатуры, предло-
женной богословским факультетом, так как нельзя допустить, что-
бы место университетского профессора получил враг, изменник 
австрийского государства. Они предложили своего кандидата-свя-
щенника Иеремийчука*.

Члены украинофильской партии обратились к деканату богослов-
ского факультета с требованием, чтобы он согласился на кандида-
туру Иеремийчука, но декан факультета доктор Тарнавский ответил, 
что законом предписано: кто может быть кандидатом на профес-
суру, прежде всего должен иметь докторат богословия, затем дол-
жен предложить несколько научных сочинений, и только при такой 
подготовке он может претендовать на кафедру. У Иеремийчука нет 
ни доктората, ни письменных работ, и ввиду того деканат его канди-
датуры, как противозаконной, не может предложить Министерству 
культов. Те же протекторы Иеремийчука обратились и к президенту 
края, чтобы он поддержал кандидатуру Иеремийчука, помог про-
вести в профессоры искреннего австрийского патриота и не допу-

* Дионисия Еремийчука (Еремиева), уроженца с. Мамаевцы.



184 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

стил, чтобы это место занял человек, для Австрии неблагонадежный. 
После этого обращения и президент обратился с тем же желанием 
к деканату факультета, но получил такой же отрицательный ответ. 
Ввиду того президент решил предложить кандидатуру Иеремий-
чука со стороны администрации края. Но тут оказалась еще одна 
трудность: митрополит Аркадий уже дал свое согласие на кандида-
та, предложенного деканатом, и потому президент края обратился 
к митрополиту, чтобы он аннулировал свое прежнее соглашение 
и согласился на кандидатуру Иеремийчука. Президент предложил 
митрополиту уже готовую телеграмму в Министерство культов, что 
он соглашается на кандидатуру Иеремийчука. Митрополит подпи-
сал эту телеграмму, и президент отослал ее в министерство. Тем и 
кончился этот спорный вопрос, но вышел конфликт между митропо-
литом и богословским факультетом, который видел в поступке ми-
трополита для себя обиду, что митрополит своим согласием пошел, 
несмотря на закон, против факультета. И русские студенты богосло-
вия реагировали на это незаконное назначение таким способом, 
что они не записывались на лекции по пастырскому богословию у 
Иеремийчука, а у доктора, Тарнавского, который читал лекции на 
румынском языке. Только после 4 лет начали студенты все-таки за-
писываться на лекции у проф. Иеремийчука. 

Это дело имело также шумный эпилог в Буковинском сейме, где 
депутат доктор Флондор внес запрос, что президент, задача кото-
рого - соблюдать порядки и смотреть, чтоб все шло законным пу-
тем, нарушил закон университета и злоупотребил своим влиянием 
на владыку Аркадия тем, что поддерживал незаконное назначение 
проф. Иеремийчука против законных предписаний, назначая про-
фессором университета человека без всяких квалификаций и про-
тив всяких прав. На интерпелляцию Флондора ответил президент 
только через неделю, утверждая, что государство имеет интерес в 
том, чтобы профессорами - воспитателями молодежи в школах были 
только безупречные австрийские патриоты.

Во время пастырства Аркадия в 1900 г. назначен и один русский 
член в краевой школьный совет от имени православной церкви, 
куда до тех пор консистория высылала исключительно румын, но 
теперь под нажимом президента края митрополит назначил одного 
из своих украинофильских советников, а именно Мелетия Галипа.

Наконец следует еще заметить, что во время пастырства Арка-
дия президент края барон Бургиньон постоянно вмешивался в дела 
епархии и часто решал дела, которые компрометировали духовную 
власть.

Со временем митрополит Аркадий начал часто заболевать так, 
что не был в состоянии исполнять свои обязанности, и потому пра-



185Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

вительство решило дать ему в помощь епископа суфрагана. Ввиду 
того на основании предложения правительства император декре-
том от 30 ноября 1898 г. возобновил Радовецкое епископство и на-
значил профессора богословского факультета в Черновцах доктора 
Владимира Репту радовецким епископом с тем, чтобы он был по-
мощником митрополита Аркадия. 

Первым делом новоназначенного епископа Владимира было 
обратить свое внимание на обучение школьной молодежи Закону 
Божьему, и новый владыка прилежно проводил инспекцию нау-
ки религии даже в самых отдаленных углах епархии. Митрополит 
Аркадий был человек добрый, но слишком слабого характера, так 
что краевой президент Бургиньон что приказывал, то и исполнял 
послушно митрополит. Наступила в епархии совершенная дезор-
ганизация, и свои обещания относиться к русскому православному 
населению справедливее и устранить кривды, делаемые русскому 
населению румынскими фанатиками, консисторскими советниками, 
не исполнил, так что все осталось по-прежнему. Не имел он ника-
кого влияния на своих советников, ни личной инициативы. И хотя 
митрополит в пользу русского населения буквально ничего не сде-
лал, все-таки румыны не простили ему его ответа, данного русской 
делегации в день интронизации, что он будет одинаковым ко всем 
духовным отцом.

Эта ненависть продолжалась даже после его смерти, так как, ког-
да он умер 5 марта 1902 г., румыны демонстративно бойкотировали 
его погребение, и никто из них не явился, чтобы отдать ему послед-
нюю честь. Императорским декретом от 17 октября 1902 г. назначен 
митрополитом Буковины доктор Владимир Репта.

6. Владимир (Репта) (1902-1925) родился 25 декабря 1841 г. в 
селе Русский Банилов над Черемошем*. Сын резеша-земледельца, 
окончил Черновицкую гимназию, а затем богословский институт с 
блистательным успехом и в 1868 г. назначен профессором гимна-
зии в Черновцах. Затем выслан был за счет церковного фонда для 
продложения высших богословских студий в университеты в Вене, 
Мюнхене, Бонне и Цюрихе. Вернувшись в 1862 г. в Буковину, Влади-
мир Репта был назначен профессором Богословского института по 
Новому Завету, выдержал с отличием экзамен. Когда же в 1875 г. Бо-
гословский институт переформировался в богословский факультет 
при новооснованном Черновицком университете, его назначил им-
ператор указом от 4 сентября 1875 г. дифенитивным профессором 
факультета по тому же предмету. В школьном году 1883/1884 он был 

* При крещении получил имя Василий.



186 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

избран ректором 
Черновицкого 
университета, а 
в школьных го-
дах 1878/1879, 
1885/1886, а за-
тем четыре раза, 
на протяжении 
1886-1895 гг., 
избирался дека-
ном богослов-
ского факультета. 
Во время с 1876 
до 1895 г. был 
и н с п е к т о р о м 
народных школ 
Черновицкого 
округа. В 1875 
г. он принял мо-
нашеский чин в 
монастыре Соче-
вица, получил в                              
1885 г.  ранг 
иеродиакона, в 
1886 г. - иеромо-
наха, а 22 июня 
1886 г. - архиман-
дрита. Декретом 
императора от 
16 февраля 1890 

г. он назначен консисторским архимандритом и должен был оста-
вить профессорский пост. При этой случайности он получил за свои 
научные работы и научную деятельность от Черновицкого универ-
ситета титул доктора богословия (гонорис кауза). 30 ноября 1898 г. 
он получил ранг епископа с титулом Радовецкого и стал суфраганом 
Черновицкой митрополии. В епископа рукоположил его митрополит 
Аркадий в сослужении епископа Задара, доктора Никодима Мила-
ша. В 1901 г. декретом императора от 23 ноября он назначен митро-
политом Буковины.

Митрополит Владимир получил после своего предшественника 
митрополита Аркадия тяжелое наследство - везде дезорганизация, 
горячая борьба русского народа за свои права в церковной области, 



187Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

плохое положение Буковинской православной церкви, постоянное 
вмешательство правительства в дела администрации церкви, дикта-
тура в церковных делах украинофильской партии (Пигуляк, Стоцкий, 
Василько), поддержка их австрийским правительством в делах за-
мещения приходов и высших церковных мест. Епархиальные дела 
до того запустились, что без соизволения украинских депутатов ни-
чего нельзя было сделать. Упадок дисциплины в рядах духовенства 
и другие недостатки давали себя везде чувствовать.

И приказал митрополит Владимир, человек чистого характера, 
общеуважаемый, своей добротой и честью каждого врага обезору-
живающий, именно человек, посланный провидением, чтобы вос-
становить в Буковинской епархии расшатавшиеся порядки. Еще 
будучи помощником митрополита Аркадия, владыка Владимир 
частными инспекциями народных школ и приходов познакомился 
ближе с епархиальными обстоятельствами и завел прежде всего 
порядки о преподавании духовенством науки религии в народных 
школах. Владыка Владимир как митрополит, уже пользуясь опытом 
и ознакомлением с обстоятельствами епархии, заводил порядки, 
восстанавливая ослабленную дисциплину между священниками, 
заставляя их служить правильно в определенное время богослуже-
ния с хорошо приготовленной катехизацией для взрослой молоде-
жи в церквах, в которых во время пастырства митрополита Арка-
дия все это почти совершенно прекратилось. Почти все активные 
буковинские священники были учениками владыки Владимира на 
богословском факультете, и он умел завоевывать себе симпатии 
и любовь своих учеников, его отеческие наставления и увещения 
всегда имели желаемый успех; не строгостью, а кротостью он побе-
ждал все недостатки и упущения. Самих ленивых и равнодушных он 
умел заставить прилежно и совестно исполнять обязанности своего 
звания.

Митрополит Владимир застал, как видно, при вступлении на ми-
трополичий престол Буковинскую епархию в самой горячей наци-
ональной борьбе, начавшейся еще во время митрополита Сильвес-
тра и продолжавшейся во время митрополита Аркадия. Это была 
борьба русских епархиотов за свои права, которые имеющие власть 
румынские церковные деятели не хотели признать.

Во время пастырства митрополита Аркадия и правительство на-
чало вмешиваться в эту борьбу, преследуя членов русской партии 
и поддерживая членов украинофильского направления, которое не 
без оснований подозревали в симпатиях к унии.

Чтобы побороть священников русской ориентации, к которой 
в это время принадлежало подавляющее большинство, имевшее 



188 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

большое влияние в народе, школьные власти, находящиеся в руках 
украинской партии, с помощью краевого правительства выписали 
из соседней Галиции много учителей - униатов по вероисповеда-
нию, которые, хотя в Буковине и приняли православие, были пла-
менными униатами, пропагандистами унии и вели борьбу против 
православных священников таким способом, что уговаривали их 
прихожан переходить в унию. Такими были учителя Герасимович в 
Вашковцах, Гринцышин в Чункове, Гронский в Ошихлебах, Дудин-
ский, муж и жена Шатковские в Веренчанке, Алексеевич в Ставчанах 
и много других.

Еще в конце XIX ст. началась в Буковине по инициативе украин-
ской партии живая агитация с целью разделения Буковинской епар-
хии на две самостоятельные - русскую и румынскую. Агитация шла 
в том направлении, чтобы для русского православного населения 
основать в местечке Коцмане за счет православного церковного 
фонда самостоятельную, от румын независимую епархию. Против 
этой пропаганды выступили члены русской народной ориентации, 
которые как на собраниях, так и в печати протестовали против раз-
дела епархии, так как издавна всем было известно, что австрийское 
правительство только того и ждало, чтобы при удобном случае при-
вести православный русский народ в унию. Также было известно, 
что правительство поддерживало во всех случаях униатов, а раздел 
русско-румынской епархии был бы как раз такой удобный случай. 
Однажды 23 июля 1907 г. созвали украинцы в Коцмане многолюд-
ное собрание, чтобы добиваться самостоятельной русской право-
славной епархии за счет церковного фонда. Крестьяне, члены Рус-
ской народной партии и священники выступили против этого про-
екта, мотивируя, что в случае раздела епархии русское православие 
находилось бы в опасном положении. Окончательно собрание по-
сле долгих дебатов разошлось ни с чем, но вожди украинской пар-
тии составили мемориал и, представляя, что народ решил основа-
ние новой епархии для русского народа, обратились к императору 
с прошением, чтобы он основал отдельную епархию для буковин-
ско-русского народа с резиденцией в Коцмане. Но император и Ми-
нистерство культов отнеслись к этому предложению равнодушно, 
по всей вероятности, из-за будущих больших расходов из средств 
фонда, быть может, и потому, что румыны - духовенство, народ и по-
мещики - выступили как один против этого предложения, возражая, 
что Буковинская церковь и ее фонд - чисто румынские учреждения, 
основанные из пожертвований румынских воевод и архиереев, и 
ввиду того этот фонд, как румынско-национальный, средствами ко-
торого русские пользовались до сих пор совершенно несправед-



189Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

ливо, не может употребляться для финансирования проектируемой 
русской епархии, так как русское население, хотя  и православное, 
однако не имеет никаких прав на этот румынско-национальный 
фонд, и поэтому  румыны решительно протестуют против основания 
русско-православной епархии, так как это нарушило бы румынский 
характер Буковинской православной церкви.

Румыны составили и обширный мемориал к императору, в ко-
тором помещен был протест против основания отдельной русской 
православной епархии. В этом исторически неверном мемориале, 
как мы уже доказывали в другом месте, румыны утверждают, что 
Буковина – исконно румынская земля, только с румынскими ав-
тохтонами, а русское население - это только после присоединения 
Буковины к Австрии пришедшие русско-униатские пришельцы, не 
имеющие никакого права ни на их православную Буковинскую цер-
ковь, ни на ее фонд. Безосновательность этих румынских утвержде-
ний мы доказали на другом историческом примере.

После назначения епископа Владимира митрополитом Буковины 
освободилось место викария, консисторского архимандрита.

Кандидатом на это место был самый старший и заслуженный 
консисторский советник Мирон Калинеску (бывший Михаил Кали-
новский), который, хотя родом поляк из Снятина*, выдавал себя за 
самого настоящего румына, на этот раз поставила и украинская пар-
тия своего кандидата в лице советника консистории архимандри-
та Артемона Манастырского**. Против кандидатуры Манастырского 
выступила вся румынская духовная и мирская знать, опасаясь, что 
Манастырский со временем мог бы стать и митрополитом Буковины. 
Протест в этом деле внесли румыны и в Министерство культов, и 
императору. Кандидатуру Манастырского сильно поддерживало ло-
кальное правительство, особенно же президент края. Дело затяну-
лось почти на три года. Правительство воззвало к митрополиту Вла-
димиру сделать соответствующие предложения. Тут-то нашелся ми-
трополит Владимир в чрезвычайно трудном положении: предложит 
он Калинеску - вызовет вражду украинской партии и правительства, 
предложит Манастырского - вызовет негодование и вражду румын. 
Наконец это дело решилось так, что депутат в австрийском парла-
менте проф. университета доктор Константин Попович, сильно под-
держанный итальянскими членами парламента, внес в парламенте 
протест, требуя назначения консисторским архимандритом «самого 

 * В работах румынских историков местом рождения М. Калинеску указан 
г. Черновцы.

** В миру Александр Манастырский, уроженец с. Лужаны.



190 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

старшего и заслуженного кандидата Калинескула», а улаживание 
украинско-румынского национального спора представить созыва-
емому церковному конгрессу. И уже 27 марта 1905 г. император на-
значил Калинеску консисторским архимандритом для Буковинской 
епархии.

Между тем, румыны, которые в борьбе против русских всегда шли 
сомкутыми рядами, разделились на два лагеря - консервативно-
помещицкий и демократический и потеряли диктаторский харак-
тер, коим они решали безапелляционно все буковинские дела. Но 
в церковной области консервативная партия, состоящая из поме-
щиков-патронов и высших церковных достойников, все-таки имела 
решающий голос и делала свое румынизаторское дело, несмотря на 
миролюбивую церковную политику митрополита Владимира.

Особенно подвизались на этом поприще два консисторских со-
ветника-румына - Димитрий Дан и Дионисий Бежан.

Борьба между русскими и румынами в церковной области 
продолжалась, но она скоро приняла совершенно иной характер. 
Румыны, которые сначала и слушать не хотели об отдельной русской 
епархии, вдруг переменили свою позицию, созвали в Черновцах в 
день 12 марта 1912 г. большое собрание, где решили обратиться к 
императору с мемориалом и прошением, чтобы император взял в 
защиту буковинско-православную румынскую епархию перед рус-
ским нашествием и помог этой епархии сохранить свой румынский 
характер. И, ссылаясь на решение и прошение украинцев, просили 
императора, чтобы он отделил русское население от Буковинской 
архиепархии и основал для него отдельную епархию с резиденци-
ей в Коцмане. В том же письме румыны просят императора, чтобы 
он на место умершего консисторского архимандрита Калинеску на-
значил опять румына.

Интересно узнать, почему между румынами наступил вдруг та-
кой крутой переворот. Ведь они еще недавно энергично отстаивали 
целостность Буковинской епархии и основание отдельной русской 
епархии с протестом отклонили, а вдруг сами предлагают раздел 
епархии и основание новой Коцманской русской епархии. Причина 
этой столь неожиданной перемены была в том, что румыны узна-
ли из достоверных источников о намерении центральных властей 
разделить Буковинскую епархию на две епархии - Коцманскую для 
русских, а Радовецкую для румын и обе подчинить черновицкому 
митрополиту. И этого именно боялись румыны, так как, взяв во вни-
мание последнюю австрийскую политику, столь благоприятную для 
украинцев, можно было надеяться, что черновицким митрополитом 
будет украинец и ему подчинят Радовецкое румынское епископ-



191Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

ство. Вот эти соображения провели в лагере румын такой скорый 
переворот, что они согласились даже на основание русской право-
славной епархии, и потому они решились спасать, что можно было 
еще спасти.

И на этот раз австрийское правительство не спешило с решением, 
касающимся реформы православной церкви в Буковине, а решило 
прежде всего заместить пост консисторского архимандрита, осво-
божденный смертью Калинеску (7 января 1912 г.). И теперь украин-
цы выдвинули кандидатуру советника Манастырского, и правитель-
ство обратилось к митрополиту Владимиру с требованием, чтобы 
он срочно внес в этом отношении свои предложения. Митрополит 
Владимир оказался опять перед той же дилеммой, что прежде. Он 
ответил правительству, что он еще может обойтись без помощни-
ка заместителя, пока решится конгрессом спор между румынами и 
украинцами.

Но правительство настаивало на своем и пригрозило владыке 
Владимиру, что, если он до известного срока не пришлет свои пред-
ложения, тогда правительство назначит консисторского архиман-
дрита по своему усмотрению. Владыка Владимир предложил канди-
дата румына, которого все знали и высоко ценили и которого пра-
вительство из-за его общепризнанного авторитета никак не могло 
отклонить. Этим кандидатом был проф. богословского факультета в 
отставке, человек большой учености и безупречного характера Ев-
севий Попович.

Но правительство, чтобы и румын не обидеть, и украинцев удов-
летворить, назначило и Манастырского, и Поповича, первого - кон-
систорским архимандритом титулярным, а второго – генеральным 
викарием, потому что только одно место было определено.

Мы уже писали, что митрополит Владимир прежде всего старался 
своими инспекциями и каноническими поездками войти со своей 
паствой в близкие сношения, а затем он своими прекрасными пас-
тырскими посланиями, глубоко обдуманными и по поводу великих 
праздников, как Рождество и Воскресенье Христово, посылаемыми 
своим духовным чадам, владыка Владимир зашел глубоко в душу 
своего пасомого стада.

Владыка Владимир провел также и реформу церковных епитро-
пов, которых все прихожане избирали тайным голосованием, и та-
ким образом они были лицами доверенными целого прихода, не 
только священника, который прежде прямо назначал епитропов.

Науку религии преподавали в народных школах настоятели при-
хода или сотрудники, а в городах, где было больше школ, были 
определены посты отдельных законоучителей (катехитов). Такие же 



192 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

катехиты были и в средних школах, которых назначало Министер-
ство культов. Все преподаватели религии катехиты стояли под над-
зором епархиальных инспекторов, которых было в епархии 3.	

Латинские монахини-урсулинки были первые, которые в Букови-
не основали детские приюты и среднюю школу для девочек, где они 
старались проводить усердный католический прозелитизм.

И этот недостаток таких нужных учреждений старался митропо-
лит Владимир устранить.

Он дал «Обществу русских женщин» средства, чтобы они купили 
дом и устроили там приют для детей, посещающих школы в городе 
или совершенно бесприютных. В приюте получали дети совершен-
ное содержание и религиозно-нравственное воспитание. Такой же 
приют основало на средства владыки Владимира и румынское жен-
ское общество на таком же статуте.

В 1908 г. митрополит Владимир основал в Черновцах женский 
монастырь, задачей которого было ухаживать за больными в чер-
новицких больницах. До основания этого монастыря исполняли 
службу ухаживания за больными католические сестры милосердия, 
урсулинки, которые были усердными пропагандистками католи-
цизма между православными больными. Случалось, что не один из 
больных, поступивших в больницу православным, вышел оттуда уже 
католиком.

Узнав об этом, митрополит Владимир решил основать женский 
православный монастырь и обратился к императору, чтобы он дал 
на это свое согласие. Долго длилась корреспонденция по этому делу 
между митрополитом и австрийскими властями. Наконец импера-
тор решением от 12 января 1908 г. согласился, а митрополит сейчас 
же купил дом и устроил монастырь на свои средства, так как пра-
вительство не хотело согласиться основать монастырь на средства 
церковного фонда.

Благодаря многосторонней и целенаправленной деятельности 
митрополита Владимира, Буковинская наша епархия достигла цве-
тущего положения. В приходах установлены самые лучшие порядки, 
в церквах хорошие и торжественные богослужения с прекрасными, 
основательно приготовленными проповедями, в школах, благода-
ря добросовестным преподавателям религии в истинах Христовой 
веры, - хорошо обученная молодежь, а черновицкий богословский 
факультет, где митрополит Владимир был многолетним профес-
сором, завоевал себе славу во всем православном мире. Со всех 
православных епархий приезжали в Черновцы студенты, чтобы там, 
на богословском факультете, изучить богословские науки и полу-
чить докторский диплом, а затем вернуться домой, стать во главе 



193Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

своей церкви и вести ее по правилам, изученным в Черновицкой 
богословской школе. Большинство православных епископов в Ру-
мынии, Сербии, Болгарии, Венгрии были учениками черновицкого 
богословского факультета.

Теперь перейдем к самым печальным событиям в истории нашей 
епархии, совершившимся во время Первой мировой войны.

С началом XX ст. отношения между Австрией и Россией чрезвы-
чайно ухудшились, и все были убеждены, что эти государства скоро 
уже придут к серьезному столкновению.

Уже в 10-х гг. австрийские власти начали преследовать буковин-
ско-русскую интеллигенцию, начались длинные уголовные процес-
сы против русской интеллигенции и народа, начали закрывать рус-
ско-народные, культурные, просветительные, литературные общест-
ва, началась конфискация русско-народных газет книг и сочинений, 
а 7 мая 1910 г. черновицкое правительство закрыло все русско-на-
родные партии, принадлежащие обществам общежития, где русская 
молодежи воспитывалась в русcко-национальном и православном 
духе, состоялись процессы по обвинению в государственной изме-
не в Галичине (против студента Бендасюка и его товарищей), в За-
карпатье (против монаха Алексия Кабалюка и 94 крестьян) - также 
по обвинению в государственной измене. Подготавливался такой 
же процесс и в Буковине против братьев Геровских и других членов 
Русской народной партии. Все указывало на то, что Австрия готовит 
общество к предстоящей войне с Россией.

В 1914 г. отношения между Австрией в Россией еще больше на-
тянулись, и недоставало только последней искры, чтобы разгорелся 
военный огонь. Такой случай настал, когда сербский агент «Омла-
дыны» убил австрийского престольного наследника Франца Фер-
динанда и его супругу в Сараеве. Вспыхнула война между Австри-
ей и Сербией. Австрия считала эту войну благоприятным моментом 
подчинить себе маленькую Сербию, но Россия оказала своему брату 
помощь, и разгорелась война между Австрией и Россией. Полилась, 
как из рога изобилия, объявленная война, так что вскоре вся Ев-
ропа вооружилась, и все государства начали воевать одно против 
другого, вся Европа разделилась на два больших военных лагеря, 
началась Первая мировая война. И наша Буковина, как и Галиция, 
находясь между обоими воюющими государствами, стала жертвой 
этой страшной мировой войны, где отыгрывались первые кровавые 
сражения. А так как эти оба края населены русскими, Австрия, подо-
зревая, что они из-за родства могли симпатизировать России, нача-
ла жестоко преследовать своих русских граждан. Последовали аре-
сты русской интеллигенции и национально сознательных крестьян, 



194 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

всех вывозили на далекий запад Австрии, в давно уже на то при-
готовленные лагеря - в Талергоф (Штирия), Санкт-Мартин (Верхняя 
Австрия), Зальцбург, Терезиенштадт, Оберголабрун и др. концлагеря.

В Буковинской епархии поарестовывали в конце июля и в нача-
ле августа 1914 г. почти всех православных священников, членов 
Русской народной партии, так что Северная Буковина осталась по-
чти без священников. Кроме того, забрали и псаломщиков, и нацио-
нально сознательных крестьян и всех вывезли в Талергоф, где скон-
центрировано около 1600 буковинцев, русских и православных, 
из которых выделили руководителя Русской народной партии свя-
щенника доктора Богатырца, редактора партийной газеты «Русская 
правда» Иллариона Цуркановича и крестьянина Якова Гадзюка и 
послали в военную тюрьму в Вене. К этой группе присоединили еще 
несколько галицких русских народных деятелей, 8 священников, 5 
адвокатов, 3 студентов и 3 крестьян и начали против них предвари-
тельное уголовное следствие за государственную измену (§§58-59 
австрийского уголовного закона).

Следствие продолжалось несколько месяцев, допрашивали сот-
ни свидетелей, преимущественно членов украинской партии, жан-
дармов, сыщиков, политических чиновников, которые, конечно, все 
представляли обвиняемых, как самых опасных врагов Австрийского 
государства, неутомимо работающих в том направлении, чтобы ото-
рвать провинции, заселенные русским народом, от Австрии и присо-
единить их к России. Каждый из украинцев, как на предварительном 
допросе, так и на главном разбирательстве, подчеркивал, что толь-
ко он и его партия - верные австрийские патриоты, а подсудимые 
- опасные враги Австрии и работают в народе только на то, чтобы 
оторвать Буковину, Галицию и Закарпатье от католической Австрии 
и присоединить как провинции к православной России шизматиц-
кой.

Процесс против руководителей Русской народной партии начал-
ся 4 сентября 1916 г. и продолжался до 17 февраля 1917 г.

По предложению военного прокурора военный суд, в состав ко-
торого входили один полковник, два майора и два капитана и один 
старший лейтенант как руководитель разбирательства, кроме того, 
были капитан-обвинитель и один капитан как знаток военных дел, 
осудил из 22 обвиняемых в государственной измене 16 к смертной 
казни, между которых и буковинцев доктора Богатырца и редактора 
Цуркановича, а 6 подсудимых, в т. ч. и буковинского крестьянина, ос-
вободили. Но приговоренных все-таки не казнили, потому что между 
тем положение Австрии до того ухудшилось, что ее окончательный 
распад был только вопросом времени. В Австрии началось сильное 



195Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

движение среди славянских народов с целью отрыва от Австрии и 
основания частью самостоятельных держав (мадьяры, чехи, поляки), 
частично присоединения к конациональным соседним державам 
(русские, сербы, хорваты). Чтобы задобрить славян, император Карл 
І, наследник императора Франца Иосифа I (умер 12 ноября 1916 г.) 
огласил широкую амнистию, которой помиловал всех славян, осу-
жденных военными судами во время войны к смертной казни. А 
было их довольно много: известный чешский политик доктор Карел 
Крамар, галицко-русский депутат австрийского парламента доктор 
Дмитрий Марков, доктор Богатырец, редактора Янчивецкий, Цурка-
нович и мн. др.

Помилованным все-таки не разрешили вернуться домой, а оста-
вили их пока на западе Австрии.

Первая мировая война принесла и нашей православной епар-
хии много морального и материального ущерба. Во время войны 
осталась почти вся Северная Буковина без душпастырей, которых 
арестованных вывезли на запад. Вывезли много крестьян - мужчин, 
женщин и детей. 

Осталось в Буковине много беспризорных детей без отцов и 
матерей, которых тоже арестовали и вывезли австрийские власти, 
они были брошены на произвол судьбы. Церкви остались без слу-
жителей, паства - без душпастырей, наступили порядки, когда ав-
стрийское правительство передало простым жандармам власть над 
жизнью и смертью своих граждан. Жандармы получили право вся-
кого подозреваемого в измене государству без суда повесить или 
застрелить. Произвол жандармов перешел всякую меру. Жертвами 
усердия жандармских австрийских патриотов пало много невинных 
русских людей в Буковине и даже женщин и детей. Скоро Буковина 
лишилась своего архипастыря митрополита Владимира.

Уже в самом начале войны русские войска заняли Буковину. Рус-
ский губернатор Семен Евреинов обратился к митрополиту Влади-
миру с требованием, чтобы он при богослужении упоминал не ав-
стрийского императора Франца Иосифа, а русского Николая II, под 
чьей властью теперь Буковина, и чтобы дал такое же распоряжение 
и своему подведомственному духовенству. На это желание владыка 
Владимир ответил отрицательно, так как он два раза присягал им-
ператору Францу Иосифу, раз - как австрийский гражданин, а вто-
рой раз - как тайный советник австрийского императора.

Кроме того, он, митрополит, считает желание губернатора необо-
снованным, так как война еще не закончилась, а мирная конферен-
ция еще не присудила Буковину России. Через несколько дней после 
этого спора губернатор вызвал консисторского архимандрита Ма-



196 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

настырского и пригрозил, что, если митрополит не исполнит его же-
лание, он будет принужден непослушного митрополита арестовать 
и выслать в глубь России. Затем губернатор послал владыке Влади-
миру письмо, полное угроз, что он будет принужден применить к 
митрополиту крутые меры, если он не исполнит его приказа. После 
этого письма митрополит напечатал в «Вестнике распоряжений» 
под датой 19 сентября 1914 г. № 7941 приказ ко всем приходам, 
обязывающий при богослужениях упоминать Николая II. Приказ 
подписан митрополитом и советником архимандритом Манастыр-
ским. Когда же после некоторого времени австрийцы, подкреплен-
ные германскими армиями, 20 октября 1914 г. опять оккупировали 
Буковину, австрийское правительство начало против митрополита 
Владимира и архимандрита Манастырского уголовное следствие за 
государственную измену, совершенную против Австрийского госу-
дарства изданием упомянутого приказа. Но это следствие велось 
нарочно чрезвычайно медленно, а когда 17 февраля 1915 г. русские 
войска опять заняли Буковину, австрийцы, покидая Буковину, взяли 
с собой и митрополита Владимира, и его консисторию и назначили 
для них купальное заведение Дорну как место жительства, которое 
они не смели самовольно покинуть, а возвращение в Черновцы 
было им строго запрещено. Это был своего рода крест митрополита 
и его консистории за его приказ упоминания российского царя при 
богослужении. Три месяца позже переселило правительство буко-
винских епархиальных управителей в Вену, а затем в Прагу, и ми-
трополиту Владимиру назначили отель «Синяя звезда» в Праге как 
место пребывания. Оттуда митрополит Владимир управлял своей 
епархией до конца войны.

Что австрийское правительство не расправлялось с владыкой 
Владимиром сейчас и не решило принять против него обыкновен-
ные меры - причина была в том, что митрополит был ему нужен еще 
для подписки военных заемов из средств Православного церков-
ного фонда, который банки финансировали только тогда, когда под 
декларацией заема была подпись действующего митрополита. Ав-
стрийское правительство широко пользовалось средствами Право-
славного церковного фонда для своих военных расходов. Так, взяло 
оно с самого начала 40 млн австрийских крон, бывших тогда в на-
личных деньгах в кассе фонда, затем подписал владыка Владимир 
«добровольно» на третий заем в 20 млн, на четвертый заем - 35 
млн, на пятый - 20 млн, на шестой - 25 млн, на седьмой - 30 млн и на 
восьмой - 30 млн крон - итого 160 млн крон.

Вот почему нужно было оставить владыку Владимира на его посту 
- чтобы его иметь под рукой, когда будет нужно подписывать воен-
ный заем, а то давно уже  бы его сняли с места и посадили в тюрьму.



197Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

После окончания войны выяснилось, что австрийское правитель-
ство из средств православного церковного фонда забрало и другие 
суммы, так что государство задолжало фонду сумму 180 млн крон. 
Большую часть денег банки выплачивали на следующее докумен-
тальное заявление: «Министерство земледелия в соглашении с Ми-
нистерством культов подписали заем в сумме на счет Православно-
го церковного фонда Буковины». На документе присутствуют под-
писи министра культов, министра земледелия и митрополита.

Во время второй оккупации Буковины русскими войсками никто 
уже не верил, что Австрия будет владеть Буковиной, и буковинские 
румыны начали переговоры с русским губернатором относительно 
судьбы буковинских румын, когда Буковина останется под русским 
правлением. Румынские политические руководители в Буковине, 
помещики, интеллигенты и два советника консистории, доктор Тар-
навский и Шандру, предложили русскому губернатору требования 
буковинских румын: Буковина должна войти в состав Российской 
империи как чисто румынская и автономная провинция с румын-
ским официальным языком в церкви и во всех школах - как исклю-
чительно румынский край. Это, по крайней мере, конкретное требо-
вание румын вызвало среди русского населения Буковины острый 
протест. Секретарь Русской народной партии доктор Геровский и 
еще несколько членов правления организовали и созвали в Чер-

Экзарх Г. Шандру и о. Н. Котлярчук среди членов Черновицкого городского совета. Апрель 
1917 г. (фонды Черновицкого областного краеведческого музея)..



198 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

новцах на день 2 июня 1917 г. большое собрание народа (каждая 
русская община должна была выслать своих делегатов на 1000 душ 
населения одного). В упомянутый день патрона Буковины св. Иоан-
на Сочавского собралось в синодальном зале митрополичей рези-
денции в Черновцах несколько тысяч делегатов. Референт доктор 
Геровский пояснил, открыв собрание, для чего созван народ в Чер-
новцы, познакомил делегатов с требованиями румын, поставлен-
ных русскому правительству на случай присоединения Буковины к 
России, и открыл дебаты, пригласив прибывших делегатов, чтобы 
высказали они свое мнение.

Открылись широкие дебаты, в которых участвовали народные де-
легаты крестьян. Крестьянин Иван Савчук из Кливодина в простран-
ной речи, описывая все кривды, которые так обильно лились со сто-
роны румын на головы русского населения, предложил резолюцию: 
«Делегаты буковинско-русского народа, избранные русским насе-
лением во всех общинах Буковины по одному на 1000 душ, требуют 
от имени избравшего их народа в административном отношении 
присоединения Буковины к Украине, но эта Украина должна быть 
в тесном единении с Российским государством и должна представ-
лять неотъемлемую часть этого государства. Собрание протестует 
против присоединения Буковины к проектируемому украинскому 
гетманству Украины под правлением Вильгельма фон Габсбурга и 
под протекторатом Австрии».

Делегаты приняли предложение делегата Савчука единогласно и 
на предложение делегата крестьянина Ивана Мельничука решено 
в этом смысле составить краткий мемориал и передать его россий-
скому губернатору с прошением передать его русскому правитель-
ству.

Так и сделано. Следующего дня, 8 июня 1917 г., передала депу-
тация, состоящая из делегатов протоиерея Николая-Григория, свя-
щенников Василия Велигорского и Евгения Цуркановича, крестьян 
Ивана Савчука и Ивана Мельничука и адвоката доктора Геровского, 
русскому губернатору Лотоцкому просьбу, чтобы и обратился в смы-
сле решения делегации.

Между тем, украинские националисты заключили с австрийским 
правительством договор, в силу которого депутаты австрийского 
парламента - галичане и буковинцы обязались развернуть широкую 
агитацию во всех украинских землях, чтобы народ этих земель со-
гласился и содействовал при возобновлении гетманства Украины, во 
главе которого был бы гетманом эрцгерцог Вильгельм фон Габсбург 
или, как он теперь называется, Василь Вышиваный. Это гетманство 
должно войти в состав Австрийской империи как федеративная и 



199Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

автономная провинция и должно обнимать Буковину, Галичину, За-
карпатье и русскую Украину вплоть до Урала.

Так как украинские националисты провалились со своим проек-
том о гетманщине, так провалились и румынские авантюристы со 
своим великим воеводством Ардяльским. Здесь следует добавить, 
что параллельно с украинской акцией об основании украинского 
гетманства шла такая же и румынская акция о присоединении тер-
ритории, населенной румынами, к федеративной Австрии. Румын-
ский депутат австрийского парламента доктор Аурел Ончул вместе с 
ардяльским румынским деятелем Николаем Мигали решили прове-
сти агитацию в пользу основания румынской автономной провин-
ции под покровительством Австрии, которая как великое воевод-
ство Ардял должна была обнимать Южную Буковину, Бессарабию, 
Ардял, венгерский Банат и королевство Румынию с такою же орга-
низацией, как гетманская Украина, но под управлением великого 
воеводы. 

Украинские националисты созвали 12 октября 1918 г. большое 
народное собрание во Львове. Выступил депутат австрийского пар-
ламента Евгений Петрушевич, который предложил, чтобы все укра-
инские земли, бывшие под Австрией, соединить в одну австрийскую 
автономную провинцию под протекторатом Австрии. Но народ и 
слушать не хотел о каком-то австрийском протекторате и требовал 
одно - самостийной Украины, другие - Западной Украины. Упомина-
лось и имя Василя Вышиваного, но народ закричал, что Австрия уже 
проиграла свое дело и никто не желает вернуться опять под прав-
ление Австрии.

Значит, оба проекта провалились. Рухнула и последняя надежда 
на гетманство и на воеводство.

Теперь только австрийское правительство нашло, что нужно рас-
считаться с митрополитом Владимиром. Прежде всего Министер-
ство культов заставило его «добровольно» отказаться от митро-
поличьего престола Буковины, что он, уступая насилию, и сделал. 
Следующим шагом была отмена закона об организации Буковин-
ской консистории. Министерство культов указом от 20 июля 1918 
г. распорядилось, что Буковинская консистория разделяется на две 
национальные секции: украинскую и румынскую. Так что в будущем 
консистория будет состоять из двух консисторских архимандритов 
- одного румынского, а другого украинского, из 4 титульных совет-
ников - двух румын и двух украинцев, двух архипресвитеров ка-
федральных - одного румынского, одного украинского, одного - при 
кафедральном соборе, а другого - при церкви Св. Николая в Чер-
новцах, и двух почетных советников. Следует приметить, что в этом 



200 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

документе австрийское правительство как название буковинско-
русского народа первый раз употребляет слово «украинский» вме-
сто «рутениш». Этот термин вошел в Австрии в официальное упо-
требление по прошению украинских депутатов австрийского пар-
ламента указом Министерства внутренних дел от 02.12.1917 г. № 
11237, которое приказало черновицкому краевому правительству 
впредь употреблять вместо теперешнего «рутениш» - «украиниш», а 
вместо «Рутене» - «Украина».

Министерство культов назначило декретом от 20 июля 1918 г. ру-
мына Ипполита Воробкевича, настоятеля монастыря Драгомирна, 
и настоятеля прихода села Долгополе Тита Тиминского консистор-
скими архимандритами. Первому передало Министерство культов 
и администрацию Буковинской митрополии вместо отставленного 
митрополита Владимира.

Указом императора от 24 августа 1918 г. установлено равнопра-
вие буковинско-русского народа в церковной области с румынами, 
чего народ так долго добивался, но это право император дал не 
буковинско-русскому народу, а своим любимым и послушным ис-
полнителям его воли - украинской партии.

Исполняя приказ Министерства культов, управитель митрополии 
архимандрит Ипполит Воробкевич огласил на требование мини-
стерства конкурс на замещение мест пропорциональной консисто-
рии, а именно на места 4 титулярных советников, примечая, что два 
должны быть румынской, а два украинской нации, и также на двух 
кафедральных архиправителей, из которых один должен быть ру-
мыном, а другой украинцем, один при кафедральном митрополи-
чем соборе, а другой при Николаевской приходской церкви в Чер-
новцах.

Между тем, судьба Австрии была уже решена. Распад ее был во-
просом только времени. Все народы Австрии соорганизовались в 
смысле императорского манифеста от 18 октября 1918 г. в народ-
ные советы и начали добиваться одни (мадьяры, чехи, поляки) - са-
мостоятельной державы, другие (сербы, румыны, хорваты) - присое-
динения к государствам конациональным за границей. А галицкие и 
буковинские русские прорусской ориентации высказались за при-
соединение к Украине в тесной связи с Россией. Начались перегово-
ры с виднейшими представителями и правительством. Чтобы спасти 
Австрию, придуманы, как уже выше сказано, украинское гетманст-
во и румынское воеводство, которые как автономные провинции 
должны были подчиниться под протекторат Австрии, но народ, ко-
торый спросили, высказался против, и буковинские румыны, ссыла-
ясь на известные 14 пунктов Вильсона, основали в Черновцах свой 



201Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

национальный совет, и такой же основали и румынские депутаты из 
Буковины в Вене, которые впоследствии соединились с черновиц-
ким и, избрав председателем помощника доктора Янку Флондора, 
обратились к румынскому королю Фердинанду, чтобы он прислал 
в Буковину оккупационную армию, так как они решили присоеди-
нить Буковину к Румынскому королевству. Король, конечно, принял 
их предложение и прислал дивизию румынского войска в Буковину, 
заявляя, что он тем и принимает Буковину в состав Румынского ко-
ролевства.

Часть четвертая 
Буковинская епархия во время 

румынского правления (1918-1940, 1941-1944)

Первым делом румынского правления в Буковине было восста-
новление митрополита Владимира опять во всех правах и досто-
инствах и передача ему опять в пастырство Буковинской митропо-
лии. Румынское правительство сейчас же аннулировало расписание 
конкурсов на места советников консистории и отменило распоря-
жение австрийского Министерства культов о пропорциональности 
Буковинской консистории.

В 1919 г., 29 июля, румынский король Фердинанд назначил по 
предложению митрополита Владимира Ипполита Воробкевича ге-
неральным викарием Буковинской епархии, а кроме того, и епи-
скопом с титулом Радовецкий, а отставного архимандрита Тарасия 
отправил опять на приход.

С самого начала румынские власти часто жаловались на священ-
ников из русской части Буковины, что они при богослужении не 
упоминают румынского короля. На эти жалобы консистория выдала 
строгий приказ упоминать румынского короля при каждом богослу-
жении. По поводу рождественских праздников 1918 г. митрополит 
Владимир обратился, как обыкновенно, к своей пастве с прекрас-
ным пастырским посланием, где он упоминает словами св. Еванге-
лия о всех бедствиях, которые претерпел народ во время последней 
войны, и что тот же Господь, который послал на людей свой гнев за 
нарушение заповедей его, пошлет и свою благодать и наградит за 
все их страдания, взывает к пастве, чтобы она праведною жизнью 
и добрыми делами заслужила себе Божье милосердие, ведь столь-
ко несчастных вдов и сирот стали жертвами ужасной войны, и вот 
место для добрых дел милосердия - показать свою любовь к Богу, 
утоляя недостатки страждущего ближнего.



202 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Первая мировая война принесла, кроме многих других бедствий, 
также чрезвычайную дороговизну всех предметов для жизни, и по-
тому митрополит Владимир выхлопотал у правительства для свя-
щенников добавку в связи с повышением цен в сумме 100 леев в 
месяц, для вдов - по 50 леев, а для сирот - по 25 леев, а псаломщики 
получили добавку дороговизны по 600 леев в год, пенсионеры - по 
400 леев, их вдовы - по 200 леев, а сироты - по 40 леев в год.

После Первой мировой войны начали в Буковине распростра-
няться всякого рода секты, особенно же баптисты, адвентисты, аген-
ты которых ходили по селам из дома в дом с Библией под мышкой 
и старались православных христиан склонить к своим сектам. Узнав 
об этом, митрополит Владимир послал священникам поучение об 
этих сектах и призвал священников изучить точно сектанские за-
блуждения и, стоя на страже истинно Христовой веры, поучать сво-
их прихожан, указывая истинную православную веру.

Мирополит Владимир, как всегда, так и теперь внушает своим 
душпастырям, чтобы они ввиду равнодушия в религиозных делах, 
вызванного падением общей морали и религиозности войною, уси-
лили преподавание религии в народных школах и таким образом 
зажгли в сердцах школьной молодежи, будущих граждан государст-
ва, истинную веру и религиозность, воспитывая таким образом до-
брых христиан церкви, а религиозных граждан государству.

С начала румынского правления в Буковине военные власти 
часто вмешивались в дела Буковинской церкви. Так, находим ин-
тересный документ в «Вестнике распоряжений» консистории, где 
Генеральный штаб обращается к министру культов, что, по докла-
дам военной контрразведки, некоторые священники не отправляют 
богослужения на румынском языке даже тогда, когда присутствует 
военный авторитет. Генеральный штаб просит, чтобы Министерство 
культов распорядилось, чтобы все священники служили богослу-
жение по-румынски. Министерство культов послало письмо Гене-
рального штаба Черновицкой консистории, которая распорядилась, 
чтобы священники в официальных богослужениях, когда участвуют 
военные авторитеты, служили по-румынски.

В 1920 г. появилось правительственное распоряжение, что все ме-
трические книги, начиная с 1 января 1921 г., должны вестись только 
на румынском языке и все выписки из этих книг выдавать только на 
румынском языке.

Чтобы избрать орган для управления имуществом церковного 
фонда, перешедшего еще 9 мая 1921 г. в руки церкви, митрополия 
обратилась к королю, чтобы он разрешил созвать церковный кон-
гресс. Король согласился и издал декрет, созывающий конгресс на 3 
октября 1921 г. в Черновцах, назначая министра Буковины доктора 



203Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Поповича правительственным комиссаром на этом конгрессе.
В консисторской публикации созыва конгресса напечатано также 

и распределение избирательных округов, которые румынская кон-
систория и румынское правительство составили, что много русских 
общин присоединено к румынским округам, чтобы там румынские, 
располагая большинством голосов, избирали румынских кандида-
тов. Принимая во внимание постоянные требования буковинцев 
- как священников, так и мирян, румынское Министерство культов 
решило передать Буковинский православный церковный фонд в 
администрацию его владельца - Буковинской епархии. Решением 
министерского совета от 31 июля 1921 г. Министерство культов пе-
редало фонд в правление митрополита, и потому нужно было со-
звать конгресс, чтобы из его среды избрать комитет для админист-
рации этого церковного имения.

На заседании от 18 октября 1921 г. между румынскими и русски-
ми консистентами произошли острые столкновения. 

Митрополит Владимир вследствие тяжелых переживаний и же-
стоких преследований во время войны со стороны австрийского 
правительства почувствовал себя физически совершенно осла-
бленным и обратился к Святейшему синоду, чтобы его отпустили на 
покой. Синод принял желание митрополита Владимира обоснован-
ным и предложил королю отпустить его на покой.

Король принял прошение митрополита Владимира к сведению и 
в своем декрете высказывает ему королевское благодарение за его 
долголетнюю службу и труды в пользу святой православной цер-
кви и постановляет, чтобы митрополиту Владимиру оставлены были 
все его доходы и преимущества, связанные с рангом митрополита, 
чтобы он и впредь остался в митрополии до назначения нового ми-
трополита.

Король распорядился, чтобы сейчас же принялись все меры к вы-
борам нового митрополита.

Св. синод подготовил все для выборов нового митрополита, так 
что в день 7 ноября 1924 г. собралась избирательная коллегия в 
Бухаресте и избрала епископа Белгорода (Четатя Албэ) и Измаила 
доктора Нектария Котлярчука, бывшего профессора богословского 
факультета Черновицкого университета. Избран, согласно правилам 
об избрании митрополитов, репрезентантами епископств, право-
славными членами парламента и сената, православными министра-
ми и утвержден королем указом от 7 ноября 1924 г. Одновременно 
он получил грамоту Св. синода в Бухаресте. Королевская инвенсти-
тура последовала в день 9 ноября в Королевской палате, а интрони-
зация - 10 ноября 1924 г.



204 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

7. Нектарий 
(1925-1935) был 
сыном крестьян из 
села Стулпиканы 
К ы м п ул у н гс к о го 
округа*. Родился в 
1875 г., окончил бо-
гословский факуль-
тет в Черновицком 
университете и по-
лучил ученую сте-
пень доктора бого-
словия. Затем окон-
чил также и фило-
софский факультет 
со степенью доктора 
философии. Затем 
продолжал высшие 
богословские сту-
дии в университетах 
в Вене, Бонне, Вирс-
бурге и Мюнхене. 
В 1913 г. служил в 
библиотеке универ-
ситета. В 1901 г. ру-

коположен в дьякона, а в 1915 г. хиротонисан в священника. В 1915 
г. он назначен профессором практического богословия в Черновиц-
ком университете. В 1923 г. избран епископом Аккермана (Белго-
рода), а затем, в 1924 г., - митрополитом  Буковинским. Митропо-
лит Нектарий занял архиерейский престол в самое трудное время, 
когда Буковинская православная церковь должна была совершенно 
переорганизоваться на основании нового закона, изданного пар-
ламентом и подтвержденного королем. Задачей митрополита было 
провести все новые законы, регламенты, инструкции и установле-
ния в жизнь и в практику.

Далее мы постараемся познакомить наших читателей как с са-
мым законом, так со всеми регламентами и постановлениями, вы-
данными этим законом, по которым управлялась православная 
церковь нашей епархии во время ее принадлежности к Румынской 
православной церкви.

* В миру Николай Федорович Котлярчук. Отец его был псаломщиком (даскалом).



205Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Закон об организации православной церкви 
в королевстве Румынии

Закон называет православную церковь в Румынии церковью 
православно-румынской. Закон устанавливает, что православная 
румынская церковь - церковь автокефальная, самостоятельная, не-
зависимая от любой внешней церковной власти. Эта церковь в Ру-
мынском государстве как церковь большинства населения есть го-
сподствующая церковь. Румынская православная церковь соблюда-
ет единство догматов со Вселенской православной церковью (§ 1).

В каноническом и административном отношении в состав право-
славной румынской церкви входят:

I. митрополия Унгро-Влахии с епархиями архиепископство Буха-
рест, епископство Румынское, епископство Новосеверинское, епи-
скопство Бузэу, епископство Арджеш, епископство Констанца;

II. митрополия Молдавии и Сочавы с епархиями Яссы, Роман, 
Хушь, Нижний Дунай;

III. митрополия Ардяла, Баната, Кришаны и Марамуреша с епар-
хиями Алба-Юлия и Сибиу, Арад, Енополь и Гамаджив, Карансебеш, 
Орадия и Вадул, Феликулуй и Клужа;

IV. митрополия Буковины с епархиями архиепископством Чер-
новцы, епископством Хотин;

V. митрополия Бессарабия с епархиями архиепископством Киши-
нев и епископством Белгорода и Измаила (§ 2).

Изменение титулатуры митрополий и епископств, расширение 
границ и изменение их территорий, как и основание новых епи-
скопств, совершаются только силой законов (§ 3).

Далее устанавливается законом, что на основании каноническо-
го права и государственной Конституции Румынская православная 
церковь управляется и ведет свои культурные и имущественные 
дела посредством своих собственных органов под контролем госу-
дарства, Министерства культов (§ 4).

Во главе православной Румынской церкви стоит Св. синод - самый 
высший авторитет для духовных и канонических дел и самая выс-
шая инстанция для церковных дел, которые по закону и регламенту 
входят в его компетенцию. Св. синод составляется изо всех митро-
политов, епископов и викарных архиереев, исполняющих службу. 
На нем председательствует митрополит Унгро-Влахии как патриарх 
православной Румынской церкви (§ 5).

Центральная корпорация, представляющая всю церковь румын 
православного вероисповедания в делах административных, куль-
турных и фондовых, - это Национальный церковный конгресс, в со-



206 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

став которого входят по 7 членов (2 духовных и 5 мирян) из каждой 
епархии, избираемых епархиальными собраниями на 6 лет из сво-
ей среды или из среды других членов епархии. Члены Святейшего 
синода входят по личному праву в состав конгресса. Конгресс имеет 
право вырабатывать регламенты и другие нормы, обязательные для 
всей церкви (§ 6).

Национальный церковный конгресс избирает Центральный цер-
ковный совет, состоящий из 1/3 духовных и 2/3 мирян, который есть 
самый высший административный орган для всей церкви, также и 
орган Св. синода и Национального церковного конгресса (§ 7).

Составные части церкви следующие: приходы, благочиния, мона-
стыри (как религиозные институции с канонической организацией), 
епископства, архиепископства и митрополии (как институции кано-
нические и исторические).

Каждая из составных частей церкви имеет право регулировать, 
вести и управлять независимо от другой составной части той же 
степени свои религиозные, культурные и фондовые дела и так же 
участвовать через своих представителей в работе высших состав-
ных частей.

Это право определяется следующим корпорациям:
 а) в приходах - через совершеннолетних мужчин, самостоятель-

ных, безупречно исполняющих свои моральные и материальные 
обязанности в отношении церкви и ее учреждений;

б) в благочиниях, епископствах и архиепископствах - через пред-
ставителей клира и народа в соотношении 1/3 духовных и 2/3 ми-
рян (§ 8).

Каждый приход имеет свое приходское собрание.
Каждое благочиние имеет свое благочинное собрание.
Каждая епархия имеет свое епархиальное собрание.
Все эти собрания избираются на 6-летний срок голосами всех ве-

рующих, исполняющих условия из предшествовавшей статьи.
Все эти верующие составляют в каждом приходе приходское со-

брание.
Члены приходского собрания, сгруппированные в избирательные 

округи, избирают мирских членов благочинных собраний и мирских 
членов епархиальных собраний.

Духовные члены собраний избираются духовными, соединенны-
ми в духовных коллегиях (§ 9).

Для ведения и для администрации своих дел каждое из этих со-
браний избирает также на 6 лет свой исполнительный орган - совет, 
который для благочинных и епархиальных собрании составляется 
из 1/3 духовных и 2/3 мирских (§ 10).



207Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Способ формирования и действия этих представительных собра-
ний будет тот же для всей церкви (§ 11).

Выборы епископов, архиепископов, митрополитов совершаются 
избирательным коллегиумом, состоящим из членов Национального 
конгресса и всех членов епархиального собрания вакантной епар-
хии.

В выборах участвуют, если они православного вероисповедания, 
и премьер-министр,  и министр культов,  и президент сената, пре-
зидент парламента, ст. президент Кассационной палаты, президент 
Румынской академии, ректоры университетов и деканы богослов-
ских факультетов.

Каноническое испытание избранных совершает Св. синод, а под-
тверждение на предложение Министерства культов совершает ко-
роль посредством королевской инвеституры (§ 12).

Имущество, оставшееся после смерти митрополитов, архиеписко-
пов, епископов и вообще архиереев, если у них нет наследников-
резерватов (родителей, детей) или если они не оставили завещания, 
переходит по праву митрополии или епископству, в котором они 
служили.

Если наследников-резерватов нет, все наследство переходит в 
собственность епархии, в которой служил усопший. Наследники-ре-
зерваты получают только половину имеющегося наследства, другая 
половина принадлежит по праву епархии. В своем завещании архи-
ерей может располагать только половиной своего имущества, кото-
рое переходит в пользу его наследников, а другая половина всегда 
переходит в собственность епархии (§ 13).

Библиотека митрополитов, епископов и вообще архиереев оста-
ется всегда в собственности епархии и передается в епархиальную 
библиотеку, если умирающий не завещал ее одному из культурно-
церковных учреждений.

Облачения архиереев и все предметы культа, ему принадлежав-
шие, переходят в собственность епархии, в которой он служил и 
умер (§ 14). Имущество монахов и монахинь, принесенное в мона-
стырь, как и приобретенное уже в монастыре, остается все монасты-
рю (§ 15).

Дисциплинарными и судебными инстанциями для духовенства в 
делах чисто церковных являются:

1. духовная епархиальная консистория в каждой епархии как 
первая инстанция;

2. епархии могут посылать меньшие дела в благочинный суд;
3. духовная митрополичья консистория как апелляционная ин-

станция при трех исторических митрополиях: в Бухаресте - для ми-



208 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

трополии Унгро-Влахии, в Яссах - для митрополий Молдавии, Буко-
вины и Бессарабии и в Сибиу - для митрополии Ардяльской.

Центральная духовная консистория при Св. синоде как инстанция 
для жалоб и для обеспечения единства юриспруденции.

Жалобы, относящиеся к догматическим вопросам, принадлежат 
исключительно к компентенции Св. синода.

Обвинения должны иметь перед всеми инстанциями защитника, 
которым может быть только рукоположенный клирик.

Состав и компетенция этих инстанций, а также и судебная про-
цедура устанавливаются специальным регламентом, выработанным 
Св. синодом и подтвержденным королем (§ 16).

Решения церковных судебных инстанций исполняются церков-
ными органами; на предложение церковных властей органы испол-
нительной власти обязаны дать помощь церковным властям (§ 17).

Митрополитов, епископов и вообще архиреев за церковные про-
винности судит как первая и последняя инстанция Св. синод, а за 
обыкновенные политические - высочайшая Кассационная палата (§ 
18).

Расходы на содержание культа, его служителей и церковных 
учреждений покрывают прежде всего церковные учреждения из 
своих средств, приобретенных и администрированных своими 
представительными и экзекутивными составными органами (§ 19).

Для цели, указанной в предыдущей статье, Министерство культов 
предоставляет церкви все имущества, фонды и фундации, принад-
лежащие разным ее составным частям для их распределения.

Управление этими имуществами и фондами совершается соот-
ветствующими органами под надзором высших церковных властей.

Фундациями управляют соответственно фундационным грамотам 
и составленным завещаниям (§ 20).

Государство представляет церкви через Министерство культов 
нужные средства на содержание церковных институций и их служи-
телей, но только тогда, когда констатировано, что церковь нуждается 
в государственной помощи. Пособия, предоставленные государст-
вом церкви, передаются соответствующим административным цер-
ковным органам с точным назначением их употребления. Каждый 
из этих органов, получив государственное пособие, должен вести 
строгий контроль об употреблении этих пособий, чтобы Министер-
ство культов во всяком моменте могло легко провести контроль, как 
и на что употребились полученные суммы и были ли соблюдены все 
условия закона о публичном счетоводстве.

Этот государственный контроль будет приводиться в исполнение 
соответственно регламенту, изданному Министерствами культов и 
финансов (§ 21).



209Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Обо всех избраниях и назначениях на месте, финансировании го-
сударством следует сообщить министру культов (§ 22).

Чтобы по возможности облегчить бремя государства и чтобы цер-
ковь могла тем наилучше исполнить свои религиозные, культурные 
и благодетельные миссии, учреждается общий церковный фонд, 
который состоит из общего церковного имущества всей церкви, из 
пожертвований, взносов, установленных Национальным церковным 
конгрессом, из сбережений, совершенных ефорией церкви, осно-
ванной постановлениями этого закона, и из взносов, установленных 
Национальным церковным конгрессом для каждой епархии от ее 
доходов (§ 23).

Для администрации общего церковного фонда, как и всех иму-
ществ общих церкви и денег, предоставленных государством в ее 
пользу, учреждается институция - ефория Румынской православной 
церкви, которая будет исполнительным органом Центрального со-
вета в экономически-финансовых делах.

Ефория будет управлять и имуществами, и церковными фондами, 
управляемыми до сих пор Министерством культов, и которые из-за 
постановлений завещательных или учредительных не могли быть 
подчинены другим органам составных частей церкви (§ 24).

Государство предоставит по желанию церкви через Министер-
ство культов ефории для общих потребностей всей церкви мате-
риальные пособия соответственно нормам, установленным 21-й ст. 
этого закона (§ 25).

Ефория церкви будет работать по регламенту, установленному 
Национальным церковным конгрессом (§ 26).

Составные части церкви (приходы, благочиния, монастыри, епи-
скопства, архиепископства, митрополии и вообще вся церковь) суть 
юридические лица; они имеют право и обязанность сохранять все, 
что им сегодня принадлежит, приобретать имущества движимые и 
недвижимые и употреблять их для церкви и ее учреждений (§ 27).

Каждая епархия - одна или в союзе с другими епархиями митро-
полии - имеет право основывать церковные типографии, фабрики 
и мастерские для изготовления предметов, нужных для церквей и 
культа (иконы, свечи, облачения и драгоценности) (§ 28).

Недвижимые имущества церкви можно продавать только в усло-
виях, установленных регламентами, специально выработанными 
Национальным церковным конгрессом для этой цели (§ 29).

Здания церквей, монастырей, епископств и митрополий, церков-
ные подворья, кладбища, как вещи священные, не продаются, их 
нельзя и закладывать или отчуждать (§ 30).

Налоги, установленные законом для содержания и поддержки 
церкви, разделяются с соответствующими органами между верую-



210 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

щими православными (§ 31). Права и обязанности патроната, су-
ществовавшие еще в Румынской православной церкви, отменяются 
навсегда (§ 32).

Наука религии для православных учеников и учениц в народных, 
средних и профессиональных школах обязательна и будет препо-
даваться под контролем церкви и Министерства культов согласно 
закону (§ 33).

Школы для воспитания духовенства и псаломщиков стоят под 
руководством церкви, программа учения и назначение учителей 
совершаются по специальному закону, который составил Св. синод 
в соглашении с Министерством культов и просвещения (§ 34).

Войско имеет своих священников под начальством военного 
епископа, канонически зависимого от Св. синода и избираемого на 
основании особенного закона (§ 35).

Больницы, сиротские приюты, коррекционные школы и тюрьмы 
имеют своих священников (§ 36).

Приложенный к этому закону статут, составленный церковью на 
основании правил настоящего закона для обозначения правил, по 
которым церковь регулирует ведение и администрацию своих ре-
лигиозных, культурных и фундиционных дел, есть и будет обязате-
лен для всей православной Румынской церкви с законной силой.

В рамках постановлений этого закона Национальный церковный 
конгресс может этот статут дополнить или изменить по своему усмо-
трению, но только большинством (2/3) голосов, изменения следует 
предложить Совету министров к подтверждению (§ 37).

Буковинский православный религиозный фонд есть и останется 
специальным самостоятельным учреждением, которое впредь будет 
называться «церковный фонд православно-румынский Буковины» 
(§ 39).

Этот фонд - юридическое лицо, и им будет управлять епархиаль-
ный совет под председательством архиепископа и митрополита Бу-
ковины, который его будет представлять юридически во всех его 
делах.

Правила управления имуществами фонда, которые по большей 
части состоят из лесов и пахотной земли, будут в интересах пра-
вильного развития администрации и эксплуатации этих имуществ 
теми, кто установлен для управления государственными имущест-
вами (§ 40).

Годичный бюджет фонда следует составлять так, чтобы покрыть 
расходы личные и материальные, нужные для его администрации 
и эксплуатации, жалования церковного персонала, потребностей 
культа и потребностей культурных и благодетельных в епархии.



211Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Излишки, оставшиеся в бюджете после покрытия всех упомяну-
тых расходов, следует отправить в общий церковный фонд (§ 41).

Государство исполняет свое контрольное и наблюдательное пра-
во через Министерства земледелия и культов.

Министерство земледелия и доминия подтверждают годичный 
бюджет фонда, подтверждают и назначения технического персона-
ла, предложенного администрацией фонда. Министерство культов 
подтверждает распределение сумм, предназначенных в бюджет на 
уплату персонала церковного, на уплату потребностей культа и на 
поддержку культуры и благотворительности епархии (§ 42).

Специальный регламент, выбранный комиссией, состоящий из 
одного представителя Министерства земледелия, одного предста-
вителя Министерства культов и одного представителя митрополита 
Буковины, устанавливает детали для применения постановлений, 
статьей 39-43, относящихся к Буковинскому православному церков-
ному фонду (§ 43).

Митрополиям и епископствам государство отпускает для пользо-
вания: 

1) по 200 га каждой митрополии и по 100 га каждому епископст-
ву земли пахотной (сессия митрополичья и епископства);

2) по 500 на леса каждой митрополии и по 300 га каждому епи-
скопству, которыми будут управлять государственные органы, со-
держание которых будет оплачивать государство.

Монастыри (§§ 84-115)
Монастыри - религиозные общины монахов и монахинь, торже-

ственно решивших провести жизнь в воздержании, убожестве и в 
безусловном послушании.

Монастырь - лицо моральное, подчиненное во всем приказам и 
распоряжениям своего епископа, который и есть его канонический 
начальник.

Новые монастыри основываются только с согласия и благосло-
вения Св. синода по предложению соответствующего епископа. 
Основателем может быть монах или частное лицо, которое должно 
обеспечить средства, нужные для содержания как персонала, так и 
церкви и построек для жительства монахов.

Закрытие монастыря может последовать только с согласия Св. 
синода. Каждый монастырь обязан устроить внутреннюю мона-
стырскую жизнь так, чтобы монастырь был местом изысканной и 
совершенной церковной жизни, местом прекрасных христианских 
добродетелей, благочестивых религиозных служб с богатым душев-
ным очищением как для живущих в монастыре, так и для посети-



212 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

телей его. Монахи должны заниматься и успевать в хозяйственных 
послушаниях.

Устав для организации православной Румынской церкви. 
Центральные руководящие органы

1. Св. синод.
Во главе православной Румынской церкви стоит Св. синод - са-

мый высший авторитет для всех духовных и канонических вопро-
сов и самая высшая инстанция для церковных вопросов всякого 
рода, которые по закону и регламентам входят в его компетенцию. 

Св. синод составляется из всех митрополитов, епископов и викар-
ных архиереев в службе. На нем председательствует митрополит 
Унгро-Влахии как патриарх православной Румынской церкви (§ 1).

В отсутствие патриарха председательствует на Св. синоде митро-
полит Молдавии, а в его отсутствие - митрополит Ардяла, следует 
затем митрополит Буковины и Бессарабии или самый старший по 
рукоположению епископ (§ 2).

В компетенцию Св. синода входит:
 а) сохранять догматическое и каноническое единство Румынской 

автокефальной православной церкви с прочими православными 
церквами;

 б) сохранять единство веры, культа, канонических учреждений во 
всей православной Румынской церкви; 

в) обсуждать любой догматический, сакраментальный и ритуаль-
ный вопрос и решать его согласно с учением и с интересами церкви;

 г) предпринимать меры для поднесения религиозной и нравст-
венной жизни клира и верных и наблюдать над хорошим состояни-
ем церковной жизни во всей православной Румынской церкви;

д) наблюдать с догматической, нравственной и артистической 
точки зрения за церковной литературой и искусством;

е) учреждать, вести и поддерживать с помощью других органов 
церкви «библейский» и «миссионерский» институты для перевода, 
издания и распространения Св. Писания в пользу клира и в пользу 
верующих. 3атем содействовать и наблюдать над изданием и рас-
пространением всякого рода литературы для поддержки религиоз-
ности и нравственности верующих;

ж) давать отзывы о проектах закона и постановлений, относящих-
ся к православной церкви;

з) судить своих членов за церковные провинности, и устанавли-
вать и утверждать программы религиозного учения в богословских 
школах, и указывать средства воспитания учеников всех школ в 
смысле религиозном и нравственном;



213Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

и) давать свое согласие на назначение профессоров для бого-
словских факультетов и наблюдать за высшим богословским обра-
зованием с догматической точки зрения;

 к) разрешать печатание церковных книг и религиозных икон для 
потребностей православного культа согласно с каноническими по-
становлениями и специальными регламентами (§ 3).

Св. синод собирается на заседания, по крайней мере, раз в год, в 
случае надобности - и почаще (§ 4).

Заседание созывает председатель и извещает об этом через Ми-
нистерство культов короля. Заседание открывается королевским 
посланием; министр культов может на заседаниях присутствовать и 
в дискуссии участвовать, но только с совещательным голосом.

Если министр культа - не православный по вероисповеданию, тог-
да может заместить его один из его православных товарищей (§ 5).

 Св. синод может пригласить на совещание:
а) представителей мирского духовенства для дел, относящихся к 

этому клиру - мирскому духовенству;
б) настоятелей монастырей в монастырских делах;
в) представителей богословских школ для рассмотрения религи-

озной науки и регламентов для этих школ;
г) представителей профсоюзов религии в делах учения религии в 

народных, средних и профессиональных школах (§ 6).
Св. синод имеет свою специальную канцелярию, круг деятельнос-

ти которой установится специальным регламентом, выработанным 
синодом (§ 7).

2. Национальный церковный конгресс
Центральная корпорация, представляющая всю церковь румын 

православного вероисповедания в делах административных, куль-
турных, фундационных и опекунских, - это Национальный церков-
ный конгресс, в состав которого входят по 6 членов (2 духовных и 
4 мирян) из каждой епархии, избранных епархиальным собранием 
на 6 лет из своей среды или других верных из епархии. Члены Свя-
тейшего синода входят по личному праву в состав конгресса (§ 8).

Конгресс имеет право устанавливать в пределах настоящих зако-
нов и статута регламенты, обязательные для всех церквей.

Регламенты, установленные и проголосованные с этой целью На-
циональным конгрессом, предлагаются через Министерство культов 
королю для подтверждения (§ 8).

В компетенцию Национального церковного конгресса входит:
а) поддерживать и защищать все интересы и права православной 

Румынской церкви;



214 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

б) вести и регулировать дела административные, культурные, 
фундационные всей церкви;

в) поддерживать культурные, благотворительные и экономиче-
ские учреждения церкви, поскольку они не представляют собствен-
ность приходов, благочиний, епископств и архиепископств;

г) заботиться, умножать и контролировать движимое и недвижи-
мое имущество (строения и фонды, которые представляют общую 
собственность церкви);

д) приобретать нужные средства для поддержки убогих церквей 
и религиозно-культурных учреждений, для типографий церковных 
книги для библийного и миссионерского института; 

е) принимать решение о сборе денег на общецерковные надоб-
ности - культурные и благодетельные, а если нужно будет, устанав-
ливать таксы за совершение культов в соглашении с компетентны-
ми властями;

ж) решать разграничения епархий и основание новых после 
предварительного соглашения с епархиями заинтересованными и 
с органами государства;

з) проверять счета и устанавливать бюджет для центральных по-
треб;

и) избирать членов центрального Совета церковного;
к) избирать вместе с епархиальным собранием вакантной епар-

хии епископов или архиепископов; 
л) избирать двух членов в ефорию церкви (§ 9).
Национальный церковный конгресс собирается в Бухаресте раз в 

2-3 года в день 14 октября (память св. Параскевы) на очередное со-
брание, но в случае потребности может и почаще собираться (§ 11).

Конгресс созывает его председатель патриарх, извещая об этом 
через министра культов и короля.

Конгресс открывается королевским посланием (§ 12).
Национальный конгресс работает соответственно регламенту, им 

самим выработанному (§ 13).

3. Центральный церковный совет
Национальный конгресс избирает Центральный церковный совет, 

состоящий из духовных и мирян. Этот совет есть самый высший ад-
министративный орган для дел всей церкви и одновременно ис-
полнительный орган Св. синода и Национального церковного кон-
гресса (§ 14).

Центральный церковный совет состоит из 15 членов - по 3 из 
каждой митрополии (1 духовный и 2 миряне), из коих, по крайней 
мере, 5 духовных получат жалование и будут составлять постоян-
ную делегацию совета, а 10 мирян будут почетными членами.



215Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Члены, получающие жалование, после одного года делаются де-
финитивными, почетные члены избираются на 6 лет, после чего мо-
гут быть опять избранными (§ 15).

Председатель cовета - патриарх, в случае если его нет, замещает 
его митрополит Ясский, или Клужский, или Черновицкий, или Бесса-
рабский - по порядку, установленному в § 2 Закона (§ 16).

На заседание приглашаются все члены cовета, но решения cовета 
важны, только когда присутствуют, по крайней мере, 8 членов без 
председателя. Митрополиты и епископы могут участвовать в рабо-
тах совета, но только с совещательным голосом (§ 17).

Центральный церковный совет имеет свою канцелярию, которая 
работает согласно регламенту, установленному Национальным цер-
ковным конгрессом (§ 18).

4. Духовная центральная консистория
Дела дисциплинарные и судебные, присланные духовными ми-

трополичьими консисториями, решает как апелляционная инстан-
ция для жалоб, так и Духовная центральная консистория, состоящая 
из 5 священников, по одному из каждой митрополии (§ 19).

Членов духовной консистории назначает Святейший синод по 
предложению соответствующих митрополитов; кроме этих 5 чле-
нов постоянных, назначаются еще и 5 членов-заместителей (§ 20).

Судебная процедура устанавливается специальным регламентом, 
изданным Святым синодом (§ 21). 

5. Ефория церкви
Для администрации общего церковного фонда, всех общин, име-

ний церкви и денег, выданных государством на ее счет, устанав-
ливается ефория православной Румынской церкви, которая будет 
исполнительным органом Центрального совета в экономических и 
финансовых делах.

Ефория будет управлять и имуществом, и фондами церкви, кото-
рыми управляло до сих пор Министерство культов и которые из-за 
постановлений в грамотах завещаний и в грамотах учреждения не 
могли быть приданы другим органам, составными частями церкви.

Ефория состоит из трех членов: одного назначает Министерство 
культов в соглашении с Министерством финансов, а прочих двух 
избирает Национальный конгресс (1 духовный, 1 мирянин).

Ефория стоит под контролем Министерства культов и Централь-
ного совета, в тесной с ним связи. Члены ефории избираются на 6 
лет (§ 22).

В случае упразднения одного из двух мест ефории Центральный 
церковный совет назначает заместителя до истечения избиратель-



216 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

ного периода под условием позднейшего утверждения Националь-
ным церковным конгрессом.

Ефория избирает из своих членов председателя (§ 23).
Круг деятельности ефории:
а) администрация общего церковного фонда;
б) администрация имуществ делегатов и фундаций церкви с об-

щими определениями, забота, чтобы управление было правильным 
и рациональным, чтобы здания, земли и леса отдавались в аренду 
и в эксплуатацию на публичных аукционах. Ефория подтверждает 
решения относительно вложения капиталов в постройки, земли, 
предпринимательство, ценные бумаги, соблюдая, чтобы фундации 
администрировались согласно учредительным грамотам и завеща-
тельным постановлениям;

в) принимать от епархиальных советов бюджеты с прошением 
государственного пособия;

г) составлять проект общего бюджета для всей церкви;
д) принимать от Министерства культов суммы, определенные для 

митрополий, архиепископств и епископств, и высылать их, кому сле-
дует, к употреблению согласно бюджетным постановлениям и зако-
ну публичного счетоводства;

е) заботиться, чтобы при каждой епархии были правильные бух-
галтерская и кассовая службы;

ж) заботиться, чтобы каждая епархия к концу года присылала за-
ключение счетов и бюджеты;

з) содержать и администрировать в соглашении со Св. синодом 
типографию церковных книг;

и) основать фонд займа для построек церквей, приходских зда-
ний и других строений;

к) основать ссудно-сберегательную кредитную кассу с отдельной 
управой в пользу церковного персонала (§ 24).

Составные части церкви и ее органы 
1. Приход

Приход - это церковная община верующих, духовенства и мирян, 
которые под руководством настоятеля прихода (пароха) содержат 
на свои материальные и моральные средства одну или больше цер-
квей с их устройством и персоналом (§ 26).

Цель прихода: 
а) содержать, укреплять и распространять православную веру 

и стараться, чтобы все верующие жили в соответствии с учением 
веры, посещая св. церковь и ее божественные службы, приобщались 
к святым тайнам и совершали дела христианской милости;



217Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

б) содержать и давать материальную помощь церкви, ее служите-
лям, ее учреждениям, заботясь о всех ее потребностях (§ 27).

Община, которая не в состоянии содержать церковь своими соб-
ственными средствами, присоединяется к соседнему приходу под 
именем дочерней общины, ее верующие имеют в церковных, и 
культурных, и фундационных делах те же права и обязанности, что 
и прихожане приходской церкви (§ 28);

Переход дочерней в самостоятельную общину и основание но-
вого прихода подтверждают на прошение верных и предложение 
благочинного епархиальный совет, а если на содержание прихода 
окажется нужна и помощь государства, дело основания решает и 
Министерство культов (§ 29).

Чтобы основать новый приход, требуется в городах 400 семейств, 
а в селах - 200 семейств, в особенных случаях можно основать при-
ход при меньшем числе верующих (§ 30).

Разграничение приходов решает по прошению прихожан и на 
основании отзыва благочиния епархиальный совет (§ 31).

Персонал прихода состоит из одного настоятеля (пароха) и од-
ного или двух псаломщиков, число священников в приходе уста-
навливает епархиальный совет. Священники обязаны проживать в 
приходе (§ 32).

Приходом руководит настоятель прихода (парох). Если в мест-
ности больше священников, епископ назначает одного из них на-
стоятелем (§ 33). Настоятель прихода обязан вести официальный 
регистр, где вписаны все прихожане по имени и фамилии с датой 
рождения, крещения, венчания и смерти каждого. Следует вписать 
также его занятие и соответственно данные о его выходе из прихо-
да и в какой приход перешел (§ 34).

Условия для рукоположения священника или дьякона следующие: 
совершеннолетние, румынское гражданство, исполнение всех кано-
нических постановлений и диплом оконченных высших богослов-
ский студий (факультет академии и богословский институт), если же 
кандидат окончил свои студии за границей, он должен доказать, что 
они отвечают студиям края (§ 35).

Приходские дела совершает настоятель прихода вместе с а) 
приходским собранием, б) приходским советом, в) приходскими 
эпитропами - согласно нормам, обязывающим законам и предписа-
ниям епархиального совета и епископа (§ 36).

а) Приходское собрание.
 Все совершеннолетние мужчины, самостоятельные, безупреч-

ные, исполняющие свои моральные и материальные обязанности в 
отношении церкви и ее учреждений, - члены прихода и составляют 
приходское собрание.



218 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Священники, дьяконы и псаломщики - члены по праву приходско-
го собрания (§ 37).

В компетенцию приходского собрания входит следующее: 
а) проверять и дополнять годичный доклад о ходе всех прихож-

ских дел;
б) избирать членов приходского совета, приходского эпитропства 

и приходских комитетов;
в) проверять и подтверждать меры, предложенные приходским 

советом для создания фондов на проведение нужных для прихода 
средств, устанавливать таксы культа в пользу прихода;

г) проверять материальное положение персонала приходской 
церкви и принимать меры в случае надобности для улучшения по-
ложения согласно нормам о жаловании клира;

д) избирать членов Благочинного епархиального собрания по 
способу, установленному в регламентах для этих выборов;

е) наблюдать, чтобы приходский совет и приходские эпитропы 
исполняли свои задачи согласно постановлениям этого статута и 
регламентов;

ж) проверять и принимать заключение счетов прихода, проверен-
ное уже ранее приходским советом, и посылать его в епархиальный 
совет для контроля и принятия к сведению;

з) решать относительно покупки, продажи и наличия недвижимо-
стей.

Приходское собрание собирается обыкновенно 2 раза в год, раз 
- в первых 3 месяцах года, а второй раз - в декабре для составления 
бюджета на следующий год, но может собираться и на внеочеред-
ное собрание.

По праву председательствует на приходском собрании (§ 39) 
настоятель прихода, если же в собрании участвует и благочинный, 
тогда председательствует он, а настоятель прихода есть только его 
заместитель. Если в приходе священника нет, тогда председательст-
вует священник, замещающий настоятеля (§ 40).

Настоятель прихода и его заместитель созывают приходское со-
брание в церковь после св. литургии, по крайней мере, за 8 дней, 
извещает об этом и благочиние (§ 41).

Решения приходского собрания важны, если участвует, по край-
ней мере, 10-я часть членов прихода, вписанных в листы прихожан, 
не считая священника. Если в день собрания не явилось требуемое 
число, собрание созывается второй раз, где принимает решение 
при всяком числе участников, но не меньше чем числа приходского 
совета (§ 42).

Против решений приходского собрания допускается жалоба в 



219Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

епархиальный совет, но о ней нужно заявить сейчас уже на собра-
нии и внести ее до 14 дней; после этого срока жалобы не принима-
ются (§ 43).

б) Приходской совет
Экзекутивный и административный орган приходского собрания 

- приходской совет. Он работает под председательством настоятеля 
прихода или его заместителя и представляет церковную общину во 
всех вопросах, кроме чисто духовных (§ 44).

Приходской совет состоит: в приходах до 1000 душ - из 10, в при-
ходах до 1500 душ - из 15, до 2000 душ - из 20, до 2500 - из 25, а 
свыше - из 30 избранных членов.

Отец и сын, братья, тесть и зять не могут быть одновременно чле-
нами приходского совета (§ 45).

Члены приходского совета избираются на 6 лет, они почетные. 
Священники прихода и первый псаломщик приходской церкви - 
члены по праву церковного совета.

Эпитропы - также члены по праву церковного совета, но только с 
голосом советующим (§ 46).

Обязанности приходского совета следующие: 
а) составлять и держать в порядке инвентарь движимого и недви-

жимого имущества церкви и ее институций, фондов и фундаций;
б) предлагать епархиальному собранию покупку, продажу и нали-

чие приходских недвижимостей; 
в) заботиться о ненарушимом хранении движимого и недвижи-

мого имущества церкви и ее институций, культурных фондов и фун-
даций и распоряжаться совершать контроль кассы и проверку гра-
мот и всех бумаг, находящихся у церковных эпитропов;

г) содержать церковные здания и культурные, и фундационные 
строения в добром состоянии;

д) снабжать церковь облачениями, иконами, сосудами, книгами и 
всем для божественной службы нужным, создавать нужные средст-
ва для постройки или ремонта церкви, приходских строений и др. 
строений и докладывать об этом приходскому собранию; 

е) искать нужные средства для содержания приходских священ-
ников и других служителей церкви и для содержания всех приход-
ских учреждений и докладывать об этом приходскому собранию;

ж) предлагать приходскому собранию внесение относительно 
такс за совершение культов и приготовить проект о разделении 
этих такс между верующими;

з) устанавливать условия, которых должны придерживаться эпи-
тропы при отдаче в аренду и в наем церковного имущества при 
условии подтверждения епархиальным советом; 



220 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

и) устанавливать при подтверждении приходского совета способ 
вкладывания наличных фондов церкви, культурных и фундацион-
ных учреждений;

к) проверять в конце года финансовое хозяйство прихода и пред-
лагать об этом доклад приходскому собранию; 

л) проверять и дополнять годичный доклад, составленный настоя-
телем прихода, о всех делах прихода и предлагать его приходскому 
собранию;

м) заботиться о религиозности и нравственности прихожан и бо-
роться за искоренение плохих обычаев и безнравственности сред-
ствами нравственными и меньшими церковными наказаниями, так 
и просить помощь благочинного эвентуально епископа для распро-
странения религиозности и нравственности;

н) защищать авторитет и честь церкви и церковного персонала;
о) посылать через благочиние в епархиальный совет всякого рода 

предложения и жалобы, относящиеся к церковным, культурным и 
фундационным делам (§ 47).

Приходской совет собирается сколько нужно на заседания, но 
обязательно он должен, по крайней мере, 2 раза в год собираться 
на заседание: в конце июня месяца и ноября, чтобы мог на приход-
ском собрании в декабре предложить общий доклад о движимом и 
недвижимом имуществе церкви и ее культурных фондах и фунда-
циях, а также и годичное деловодство и проект бюджета на следу-
ющий год, на потребности церкви, культурных институций, фондов 
и фундаций (§ 48).

На заседаниях приходского совета участвуют также, но с совеща
тельным только голосом, и главы культурных и приходских учре-
ждений, когда идет дискуссия о вопросах, касающихся их учрежде-
ний (§ 49).

Заседания созывают приходской совет, настоятель или его заме-
ститель.

Если половина членов приходского совета письменно просит со-
звать внеочередное заседание, председатель обязан такое заседа-
ние созвать (§ 50).

Решения приходского совета важны, если участвует на заседании, 
по крайней мере, половина всех членов без председателя (§ 51).

Приходские комитеты могут создавать специальные приходские 
советы:

а) для снабжения церкви нужными предметами, как также и для 
приукрашения церковного подворья и кладбища и для содержания 
их в добром порядке;

б) для создания и содержания церковных хоров;



221Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

в) для собирания средств на покупку книг и др. потребностей, для 
убогих учеников в приходе;

 г) для поддержки и пособия убогим, сиротам и вдовам;
д) для ухаживания и подачи помощи больным в приходе;
е) для основания и содержания хорошей библиотеки для прихо-

жан;
ж) для организации яслей и садиков для детей и для курсов 

неграмотных взрослых в сотрудничестве с Министерством культов 
и просвещения; 

з) для основания миссионерских кружков для борьбы со всякими 
сектами, так и для борьбы против антирелигиозной пропаганды;

 и) для основания и содержания общежитий, приютов для всех 
нуждающихся в скорой помощи (§ 52).

Где у церквей средств на такую широкую деятельность не будет, 
там приходской совет вместе с церковным персоналом и всеми 
прихожанами предложат свои средства другим в приходе уже су-
ществующим учреждениям для материальной поддержки (§ 53).

Приходские комитеты стоят под председательством настоятеля 
прихода или его делегата из клира или мирян. Совершеннолетние 
женщины в приходе могут быть избраны в эти комитеты (§ 54).

в) Приходские эпитропы 
Имуществом прихода управляют приходские эпитропы, избирае-

мые приходским собранием на 6 лет из самых заслуженных и чест-
ных послов прихода, и подтверждаются благочинным (§ 55).

Число эпитропов - 3, но при церквах с большим приходским иму-
ществом может быть 5. После избрания они присягают перед на-
стоятелем прихода и приходским советом, что они будут честно и 
совестно вести дела, для которых они избраны (§ 56).

Круг деятельности эпитропов: 
а) принимать от приходского совета на основании инвентаря все 

имущество церкви, институций приходских и фондов церкви дви-
жимое и недвижимое и заправлять ими соответственно решениям 
приходского собрания и приходского совета и в соглашении с ре-
гламентами, управляющими деловодством;

б) сохранять в ящике или железной кассе движимое имущество 
церкви, ее культурных и фундационных учреждений, а также налич-
ные деньги и ценные бумаги;

в) вести регистр приходов и расходов; 
г) держать инвентарь о положении приходского имущества; 
д) предлагать в конце каждого года церковному совету хорошо 

обоснованный доклад о приходах и расходах церкви, о культурных 
и фундационных делах и предложить ревизии кассы и делопроиз-



222 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

водства законным органам контроля;
е) не допускать никаких расходов, не предвиденных в бюджете, 

без уполномочивания со стороны церковного совета и церковного 
собрания;

ж) заботиться, чтобы церковные здания, как и все культурные и 
приходские постройки, были в хорошем состоянии, чтобы церков-
ное подворье и кладбища были чисты и в хорошем состоянии;

з) выплачивать жалование церковному и служившему при куль-
турных институциях персоналу, выплачивать пособия для убогих, 
сирот и вдов, кому они назначены, и выслать через благочинного в 
епархиальный совет все таксы, предписанные и решенные приход-
ским собранием (§ 57).

Регламенты специальные установят способ работы и действия 
церковных эпитропов (§ 58).

2. Благочиния
Благочинием называется объединение нескольких приходов с 

благочинным во главе. Благочиние может состоять из 50, а наимень-
ше - из 20 приходов (§ 59).

Административные, культурные и экономические дела ведет 
благочинный как орган связи между приходом и епархией (§ 60).

Благочинный с резиденцией в столице района есть официальный 
представитель церкви перед государством. В городах с епископ-
ским престолом эта роль принадлежит епископу или его делегату. 
Он исполняет все обязанности, к которым его закон и регламент 
обязывают (§ 61). 

 Обязанности и права благочинного следующие:
 а) проводить инспекции ежегодно во всех приходах благочиния, 

во всех церквах, церковных строениях, регистрах, архивах и библи-
отеке, контролируя религиозное, нравственное и социальное поло-
жение прихожан. Результат инспекции вписывается точно в книгу 
приходских протоколов, а копии отсылаются до 6 месяцев епархи-
альному совету или епископу с докладом и предложениями;

б) наблюдать над пастырской культурной и социальной деятель-
ностью духовенства;

в) заботиться, чтобы приказы и постановления высших властей 
исполнялись точно и вовремя;

г) заботиться, чтобы вакантные приходы не потерпели в религи-
озном отношении;

д) разрешать клиру благочиний отпуск до 8 дней в году; 
е) составлять ежегодно общий доклад о церковной жизни благо-

чиний и представлять его благочинному собранию, а затем еписко-
пу (§ 62).



223Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Благочинный имеет и канцелярию с одним священником как 
секретарем и одним как копистом (§ 63).

Кандидаты в благочинные должны быть выпускниками богослов-
ских факультетов и только после 5 лет практики в приходе могут 
получить назначение благочинного (§ 64).

Благочинный ведет свои дела с собранием благочиния, с советом 
благочиния, епитропами благочиния (§ 65).

Благочинное собрание имеет от 15 до 34 членов с одной третью 
священников и двумя третями мирян, избранных на 6 лет. Способ 
выборов в благочинное собрание устанавливает специальный ре-
гламент. Все верующие, вписанные в листы приходов благочиния, 
избирают членов в благочинное собрание (§ 66).

Дела, входящие в компетенцию благочинного собрания, следую-
щие:

а) административные, церковные, культурные и фундационные 
вопросы, касающиеся благочиний;

б) выборы членов благочинного совета, персонала институций 
культурных, зависимых от благочиния, и эпитропов благочиния, и 
членов благочинного суда (эти последние подтверждаются еписко-
пом); 

в) подъем церковных дел культурных и экономических в благочи-
нии, проверка и принятие благочинного бюджета, составленного и 
предложенного благочинным советом;

г) проверка годичной деятельности благочиния, выражение мне-
ния относительно основания и ликвидации приходов; 

д) распределение такс за культ в пользу благочиния (§ 67).
Благочинное собрание созывается раз в год в первые три месяца, 

но его можно и чаще созывать (§ 68).
Для созвания благочинного собрания нужно согласие 

епархиального совета или епископа. Собрание созывает благочин-
ный как председатель, по крайней мере, за 14 дней (§ 70).

Решения благочинного собрания важны, если, кроме председате-
ля, участвует в нем большинство членов (§ 71).

Жалобы против решений благочинных 	собраний следует заявить 
в том же собрании и предложить их за 14 дней (§ 72).

Экзекутивным органом благочинного собрания является благо-
чинный совет, избираемый общим собранием на 6 лет и состоящий 
из 6 членов под председательством благочинного.

В компетенцию благочинного совета входят те же дела благочи-
ния, которые входят в компетенцию приходского совета относи-
тельно прихода (§ 75). 

Благочинный совет созывается на 3 заседания в год - в январе, в 
июне и в октябре. Созывает его благочинный как председатель или 



224 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

его заместитель. Его решения важны, если участвуют на заседании 
по крайней мере 3 члена, кроме председателя (§ 76-77).

Благочинные епитропы для исполнения решений в финансовых 
делах благочиния и для администрации фондов, какие были бы 
основаны в пределах благочиния, избираются с тем же кругом дея-
тельности, что и приходские епархии (§ 78).

Если окажется нужным, можно установить при благочиниях бла-
гочинный суд.

В компетенцию благочинного суда входят следующие вопросы: 
а) улаживать или решать недоразумения, возникшие между цер-

ковным персоналом относительно такс за требы, при недоразуме-
ниях между прихожанами и священниками, как и при уменьшении 
законных доходов священников и приходской общины или частных 
верующих;

 б) решать церковные вопросы и дисциплинарные дела священ-
ников, отнесенные к компетенции благочинного суда епархиальной 
духовной консисторией (§ 79).

Способ установления и действия благочинного суда регулируется 
специальным регламентом, установленным Св. синодом (§ 80).

Пастырские конференции
Духовенство из благочиния собирается ежегодно на общие пас-

тырские конференции.
Задачи этих конференций: 

а) усовершенствование священников в церковных службах, служ-
ба в соборе и исправления случившихся ошибок;

б) поучения духовенству во всех направлениях пастырской дея-
тельности;

в) обсуждение вопросов, интересующих церковь и духовенство;
г) возможность для старших и опытных священников поделиться 

со своими младшими товарищами своим опытом и практикой;
д) дополнение и углубление в богословскую науку;
е) усовершенствование священников в проповеди и катехизации;
ж) ознакомление с борьбой против лжеучений и сект, появивших-

ся в народе (§ 81).
Такие же конференции с теми же целями будут устраиваться и 

для псаломщиков благочиний под председательством благочинного 
или его заместителя (§ 82).

Специальные регламенты установляют способ и действие этих 
конференций (§ 83).

3. Монастыри (§ 84-114)
Закон об организации Румынской православной церкви 

устанавливает также и организацию монастырей в Румынии.



225Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

По этому закону монастыри - это религиозные общины, населен-
ные монахами или монахинями, обязавшимися торжественно всю 
свою жизнь провести в воздержании, безусловном убожестве и в 
послушании.

Монастыри - лица моральные, во всем подчиненные прямо епи-
скопу епархиальному, который и есть самый высший канонический 
руководитель монастыря.

Новые монастыри можно основывать только с согласия Св. сино-
да на предложение епархиального епископа, и только тогда, если 
основатель обеспечил монастырь всеми нужными материальными 
средствами и построил церковь и келии для монахов.

Закрытие монастыря может наступить только с разрешения Св. 
синода. 

Каждый монастырь обязан: 
а) устроить монастырскую жизнь так, чтобы она была примером 

изысканной и совершенной религиозно-церковной жизни, истинно 
христианских добродетелей, благочестивых религиозных служб, бо-
гатых душевных утешений как для живущих в монастыре, так и для 
тех, что посещают монастырь;

 б) смотреть, чтобы все монахи занимались и успевали в делах 
и занятиях, которые отвечали бы святости места и доказывали бы 
любовь, сопровождаемую добрыми делами, и приносили бы душев-
ную пользу народу, с которым войдут в сношение.

Чтобы осуществить эти цели, монастыри: 
а) учредят монашеские семинарии (по крайней мере, в самых 

больших монастырях епархии), куда будут посылать для воспитания 
и монахов других;

б) откроют мастерские школы для борьбы против религиозных 
сект, приюты для сирот, исправительные школы и приюты для ста-
риков; 

в) учредят типографии для печатания церковных и поучительных 
книг и мастерские для иконописи;

д) откроют мастерские для скульптуры (древорезьбы) в женских 
монастырях, откроют профессиональные школы для кухонной ра-
боты; 

е) откроют школы для ручной работы, специальные курсы для 
производства ковров и всякого рода материй на священническое 
облачение, мастерские для изготовления церковных риз и облаче-
ния, откроют приют для сирот и стариков.

Монахи и монахини обязаны работать во всех монастырских уч-
реждениях и монастырском хозяйстве.

Для подготовки руководителей к работе в вышеупомянутых мо-
настырских отделениях следует послать несколько монахов и мо-



226 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

нахинь в монастыри, где такие учреждения уже введены, чтобы они 
изучили хорошо интересующее их дело, чтобы им руководить в сво-
их монастырях.

Желающий посвятить себя монашеству обращается с соответст-
венным прошением о принятии в монастырь к епархиальному епи-
скопу, доказывая свой возраст, что ему уже минуло 30 лет, и предла-
гая аттестат об образовании.

Епископ, если решился принять кандидата в монашество, посы-
лает его на испытание в один из монастырей епархии. Испытание 
может продолжаться от полугода до 3 лет. Когда же кандидат своим 
хорошим поведением в монастыре доказал, что он годится в мо-
нахи, настоятель предлагает его епископу к принятию, а епископ 
разрешает его пострижение в монахи, если он выдержал экзамен 
перед установленной комиссией. Если кандидат окончил богослов-
ские судии или выдержит соответствующий экзамен, принимают его 
и моложе 30 лет, но не ниже 25 лет.

Перед пострижением кандидат должен урегулировать все свои 
частные и семейные дела.

Принявший монашество не может быть собственником частного 
имущества. Все, что у него есть и что он принес в монастырь, все это 
является имуществом монастыря.

Все монахи и монахини составляют монастырский собор, задачи 
которого - забота о благосостоянии религиозной, культурной и соци-
альной жизни и забота о хорошем положении экономического со-
стояния монастыря. Он отвечает и за хорошие порядки в монастыре. 
К особенным обязанностям монастырского собора принадлежит:

а) проверять способности послушников перед и по пострижении; 
б) рекомендовать епископу достойных монахов к рукоположению 

в иеродиаконы, в иеромонахи и вообще во все монашские чины. 
Чтобы получить рукоположение в иеродиакона или в иеромонаха, 
нужно иметь соответствующие студии, оконченную монашескую 
семинарию или хороший экзамен перед комиссией, составленной 
епископом; 

в) держать в эвиденции монастырское имущество по инвентарю, 
подтвержденному церковными властями и проверяемому, по край-
ней мере, раз в год;

г) составлять монастырские бюджеты, которые нужно ежегодно 
посылать епископу к подтверждению;

д) проверять финансовое деловодство и отсылать соответствую-
щий рапорт епископу;

е) заботиться о благосостоянии монастырских школ в религиоз-
ном, нравственном и дидактическом отношениях;



227Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

ж) избирать настоятеля монастыря. Собор избирает из самых спо-
собных, авторитетных монахов трех кандидатов, из которых епи-
скоп назначает одного настоятелем;

з) решать голосованием все дела монастырские.
Против решений монастырского собора допускается жалоба к 

епископу в сроки до 8 дней.
Самым высочайшим руководителем монастыря является епископ, 

но в монастыре ведет все дела избранный настоятель. В случае 
смерти настоятеля епископ назначает из  иеромонахов заместителя 
до выборов нового настоятеля.

Если в монастыре проживает архиерей на покое или на пенсии, 
он сможет быть избран с согласия епархиального епископа в на-
стоятели, но в случае если он и не будет настоятелем, собор обязан 
предоставить архиерею все льготы и отдавать ему следуемые его 
архиерейскому сану честь и уважение. Настоятель или настоятель-
ница представляют юридически монастырь перед всеми судебными 
и административными властями во всех монастырских делах.

Вести монастырские дела помогает настоятелю экономический и 
духовный монастырский советы.

Монастырский совет состоит из настоятеля как председателя и, 
по крайней мере, из 5 членов из среды монашеской братии. В со-
став экономического совета входят эконом, казначей, эклезиарх и 
архондар, избираемые монастырским собором на 6 лет. В женских 
монастырях составляют экономический совет настоятельница как 
председательница, духовник, экономка, канзначей.

В монастырях, где монахов больше 50 человек, входят в экономи-
ческий совет 8 членов.

Все канцелярские работы в монастыре и в монастырских советах 
ведет монастырский секретарь, избираемый монастырским собо-
ром и утверждаемый епископом. Женские монастыри управляются 
по тем же правилам, что и мужские.

В мужских монастырях есть следующие степени: послушники, мо-
нахи, иеродиаконы, иеромонахи.

Все награждения монахов совершаются епископом по предложе-
нию монашеского собора, только для награждения монаха рангом 
архимандрита нужно благословение Св. синода.

В каждом монастыре должна быть библиотека с богослужебными 
и религиозного и поучительного содержания книгами. Ученых мо-
нахов может епископ употреблять и для миссионерской службы в 
епархии. Монахи, не способные для умственных занятий, обязаны 
трудиться в монастыре на физических работах. Архиереи, отошед-
шие на покой, обязаны проживать в монастыре, где были постриже-
ны или куда их послали церковные власти.



228 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

4. Епископства (§ 115-128)
Епископство - это соединение нескольких благочиний и монасты-

рей с епископом или архиепископом во главе, который, будучи их 
законным и каноническим руководителем, имеет право и обязан-
ность прямо или косвенно руководить духовенством и поддержи-
вать христианскую жизнь верующих и монастырей.

Епископ титулуется по имени окормляемой им епархии.
Переименование епархий совершается только законом на пред-

ложение Св. синода.
Епископ избирается из среды самых выдающихся мужей право-

славного духовенства, хорошо подготовленной для епископского 
звания. Кандидат в епископы должен иметь канонический возраст, 
быть абсолвентом богословских наук с государственными экзаме-
нами или докторатом богословия. Он должен быть румынским гра-
жданином.

Выборы епископа совершаются под предписанием № 12 зако-
на следующим образом: председательствует митрополит, которому 
подчинена вакантная епархия. Каждый избиратель пишет на бюл-
летене имя того, кого хочет иметь епископом. По вызову председа-
теля избиратель вкладывает бюллетень в урну, когда уже все отдали 
свои бюллетени, председатель и секретарь избирательного собра-
ния вместе с двумя доверенными особами, избранными собранием 
из своей среды, выбирают бюллетени из урны, в которую вложили 
их избиратели, считают их и перекладывают их в другую, пустую 
урну. Когда число вынутых бюллетней согласно с числом голосовав-
ших, один из мужей доверия выбирает бюллетени из второй урны, 
читает имя, написанное на каждом, а секретарь записывает голоса. 
После окончания председатель провозглашает результат выборов, 
который вписывается в протокол. Кандидат, получивший абсолют-
ное большинство голосов, считается избранным. В случае равенства 
голосов решает жребий.

Протокол, подписанный председателем и мужем доверия, отсы-
лается Св. синоду для канонической проверки, а затем передается 
через Министерство культов королю к подтверждению. После под-
тверждения королем кандидат, если он еще не епископ, рукопола-
гается митрополитом в сослужении еще двух архиереев и является 
к королю, чтобы по старому обычаю получить инвеституру (получает 
от короля архиерейский посох).

Затем получает новый епископ от своего митрополита грамоту, 
чтобы он мог быть интронизирован в своей епархии.

В случае если выборы епископа не подтверждены Св. синодом 
или королем, проводятся новые выборы, которые должны непре-
менно состояться в сроки, назначенные Св. синодом.



229Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Во время вакантности епископского престола исполняет духов-
ные дела епископа заместитель, назначенный митрополитом, а те-
кущие административные дела - епархиальный совет, не имея, од-
нако, права вводить новшества или изменения в согласии с еписко-
пом, заместителем и митрополитом, стараясь, чтобы выборы нового 
епископа состоялись в течение трех месяцев.

Епископ (архиепископ) имеет следующие права: 
а) управлять своей епархией в границах, предписанных канона-

ми и существующими нормами;
б) разрешать освобождение (диспензе) от канонических препят-

ствий при заключении браков, разводов, решенных уже граждан-
ским судом развязанных супружеств;

в) согласно каноническим постановлениям, епископ не может от-
сутствовать в своей епархии (за исключением случаев, когда участ-
вует на заседаниях Св. синода или других официальных собраниях); 
в случае надобности дальнейшего отсутствиями может получить 
отпуск от митрополита или Св. синода (для митрополита). В случае 
поездки за границу епископ получает отпуск от короля через Мини-
стерство культов;

г) назначает из соответствующих способных священников, служа-
щих в епархии, по крайней мере, 5 лет, церковных ревизоров для 
контроля благочиния и его епархиальных органов; 

д) совершает частые канонические инспекции в своей епархии 
в целях просвещения и прямого утешения своих епархиатов, о чем 
предлагает доклад Св. синоду и епархиальному собранию; 

е) может в тяжелых случаях, где требуется скорое вмешательст-
во, сместить виноватого временно с должности даже пред началом 
расследования, которое должно начаться непременно за 30 дней.

У каждого епископа есть помощник викарий с академическим 
образованием, назначенный им из среды духовенства монашеско-
го или мирского. Только в случае болезни или старости Св. синод по 
соглашению короля может назначить епископу викарного архиерея, 
круг деятельности которого обозначает епископ так, что он может 
исполнять только религиозные службы и дела, указанные ему епи-
скопом.

Имуществом епископского (архиепископского) дома управляет 
эконом со специальной комиссией под наблюдением епископа. За 
все дела эконом отвечает перед епископом. Он обязан и все время 
незамещенного епископского престола хранить в целости имущест-
во епископского дома.

Облачение и драгоценности архиерейские хранит кафедральный 
эклезиарх.



230 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Запрещается епископу отправлять богослужение в чужой епар-
хии без согласия местного епископа (кан. 14-35 апост. 151 Всел. cоб. 
(5.IV). 

Епископ управляет делами епархии с помощью:
1) епархиального собрания; 2) епархиального совета; 3) духов-

ной.
Епархиальное собрание (§ 129-135)

Епархиальное собрание состоит из представителей верующих в 
соотношении 1/3 духовных до 1/3 мирян.

Число членов епархиального собрания - 45-60, смотря по величи-
не епархии, а именно: по 45 в епархиях Арджеш, Бузэу, Четатя-Албэ 
(Белгород, Аккерман), Нижний Дунай, Хушь и по 60 в епархиях Арад, 
Бухарест, Карансебеш, Черновцы, Кишинев, Клуж, Констанца, Хотин, 
Яссы, Орадия, Рымник, Роман и Сибиу. Членов епархиального собра-
ния избирают на основании ст. 9 закона на 6 лет.

Процедура выборов устанавливается специальным регламентом, 
изданным Центральным церковным конгресом.

В круг компетенции епархиального собрания входит: 
а) соблюдать религиозную свободу и права церкви в согласии с 

краевыми законами;
б) проверять годичный доклад епархиального совета о состоянии 

церковной жизни и церковных дел епархии и принимать решения о 
ее деятельности на будущее;

в) обсуждать проекты и предложения епархиального совета и 
принимать решения о них;

 г) обсуждать и предпринимать соответствующие меры для под-
нятия культуры клира и епархиальных верующих;

д) учреждать церковные типографии для печатания и распро-
странения книг;

е) поддерживать убогие церкви;
ж) принимать и ратифицировать выданные епархиальным сове-

том пособия и субвенции для студентов в высших школах, учрежде-
ниях, служба которых нужна будет для церковных и епархиальных 
учреждений; 

з) контролировать движимое и недвижимое имущество и фонды, 
имущество епархии и заботиться, чтобы все экономические учре-
ждения епархии успевали, росли и их доходы увеличивались;

и) принимать решение об употреблении имущества и фондов 
епархии;

к) разрешать сбор денег для культурных, фундационных и добро-
детельных целей;

л) устанавливать годичный бюджет епархии и ее учреждений и 



231Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

проверять финансовое деловодство за минувший год; 
м) решать и устанавливать границы для благочиний и основывать 

благочиния;
н) избирать делегатов - представителей епархии (2 духовных и 4 

мирских) в Национальный церковный конгресс;
о) избирать членов епархиального совета, которых утверждает 

епископ; 
п) избирать членов духовной консистории и митрополичьего со-

вета.
Епархиальное собрание собирается раз в год в воскресенье 

Самаритянки (воскр. III после Пасхи). На епархиальном собрании 
председательствует епископ (архиепископ, митрополит), в случае 
препятствия председательствует его заместитель.

Епархиальное собрание созывается за 14 дней перед сроком со-
брания. Его созывает епископ или архиепископ, а в случае отсутст-
вия такого - епархиальный совет. Решения епархиального собрания, 
могущие, по мнению епископа, принести вред интересам церкви 
или государству, посылаются епископом вместе с основным докла-
дом на протяжении одного месяца, а Национальный церковный 
конгресс окончательно принимает решение о них на ближайшем 
своем заседании в позитивном или негативном смысле.

Епархиальный совет (§§ 136-149)
Исполнительным органом епархиального собрания является 

епархиальный совет, задача которого - управлять делами церковно-
административными, культурными, экономическими всей епархии.

Его члены называются епархиальными советниками.
Епархиальный совет разделяется на отдельные секции, а именно 

на церковно-административную, культурную и экономическую.
Каждая секция состоит из 6 членов, из которых один - с жалова-

нием, а прочие - почетные, без жалования.
Членами церковно-административной секции могут быть только 

рукоположенные духовные, членами секции культурной и экономи-
ческой - одна треть священников, две трети мирян.

Членов епархиальных секций избирает епархиальное собрание 
и подтверждает епископ.

Советники-референты после одного пробного года получают де-
финитивный характер. Избираются на 6 лет, но могут быть переиз-
браны.

Председатель епархиального совета по праву - епархиальный 
епископ. В случае же препятствий - его викарий, а в случае его от-
сутствия - самый старший советник из секции церковно-админист-



232 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

ративной, почетные советники избираются на 6 лет. Они могут быть 
переизбраны.

Епархиальный совет имеет свою специальную канцелярию.
Специальный секретарь, духовный или мирянин, получающий 

жалование, исполняет канцелярские работы во всех трех секциях. 
В случае надобности епархиальный совет может иметь и юрискон-
сульта, архитектора, иконописца для консультаций в делах их спе-
циальности.

Каждая секция исполняет принадлежащие ее компетенции дела 
под общей вывеской епархиального совета.

На заседания приглашаются все члены, но решения секции толь-
ко тогда важны, если на заседании участвуют, по крайней мере, три 
советника, не учитывая председателя. При равности голосов решает 
председатель.

Задачи епархиальных секций
Секция церковно-административная должна исполнить следую-

щие обязанности:
а) наблюдать, чтобы церковные службы во всей епархии совер-

шались согласно нормам и учению православной церкви; 
б) заботиться о том, чтобы церкви строились согласно святым ка-

нонам и в стиле православной церкви;
в) заботиться о том, чтобы освящались церкви и снабжались ико-

нами, сосудами, светильниками, богослужебными книгами и др. 
нужными предметами;

г) заботиться, чтобы регистры крещеных, браков и усопших были 
в самом лучшем порядке и велись по установленным нормам;

д) наблюдать, чтобы приходские, благочинные собрания исполня-
ли свои обязанности по предписаниям статута;

е) распоряжаться, чтобы благочинные священники точно выпол-
няли свои обязанности;

ж) смотреть, чтобы моральное поведение духовенства и верую-
щего народа внутри и вне церкви было безупречно; 

з) докладывать епископу о рукоположении священников, о заме-
щении приходов и о замещении мест псаломщиков; 

и) заботиться о правильном функционировании богословских 
школ; 

к) заботиться, чтобы в центре епископства и в каждом районном 
городе основывались приюты для отдыха священников и их се-
мейств в соглашении с экономической секцией; 

л) взять после смерти епископа вместе с заместителем его управ-
ление епархией и заботиться о скором замещении епископского 
престола.



233Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Задачи культурной секции:
а) заботиться о безупречном ведении конфессийных школ, где 

они еще существуют;
б) замещать посты учительского персонала в этих школах соглас-

но с законным постановлением; 
в) заниматься и решать дисциплинарные случаи профессоров и 

учителей профессиональных школ;
г) наблюдать над наукой религии по школам православной мо-

лодежи.
Задачи экономической секции:
а) управлять движимым и недвижимым имуществом епархии и ее 

фундациями;
б) составлять точный инвентарь всего имущества епархии;
в) составлять годичный бюджет и предлагать его епархиальному 

собранию для проверки и для утверждения;
г) вести по правилам счетоводства регистры приходов и рас-

ходов и предлагать их епархиальному собранию для проверки и 
контроля;

д) рекомендовать персонал для финансовой и экономической 
администрации.

Задачи всех соединенных секций:
а) решать все общие и принципиальные дела;
б) решать дела смешанного характера, предложенные председа-

телем или секцией;
в) решать все дела, переданные в компетенцию всех секций; 
г) предлагать доклады, проекты, регламенты, касающиеся всех 

секций; 
д) избирать секретаря епархиального совета, утверждаемого 

епископом; 
е) устанавливать директора и профессоров богословских школ на 

основании полученной рекомендации и предлагать епископу;
ж) рассматривать вопросы организации канцелярии епархиаль-

ного совета и платы чиновникам совета;
з) покупать и продавать недвижимые имущества фонда по разре-

шению епархиального собрания;
и) делать предложения епархиальному собранию в вопросах раз-

граничения благочиний и приходов; 
к) уволнять и распускать приходской или благочинный совет и 

устанавливать временную комиссию на место уволенной.
Культурная секция исполняет свои обязанности согласно школь-

ным законам и регламентам, установленным епархиальным сове-
том, и предлагает епархиальному собранию точные доклады отно-



234 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

сительно конфессийных школ и других конфессийных учреждений, 
а если нужно, вносит и соответствующие предложения. Секция эко-
номическая занимается преимущественно епархиальным имущест-
вом и его природным ростом и предлагает епархиальному собра-
нию доклады о состоянии этого имущества.

Духовная епархиальная консистория (§ 150-152)
При каждой епархии действует духовная консистория для суда 

относительно проступков церковного характера, совершенных чле-
нами мирского клира или прочим церковным персоналом. Духов-
ная консистория состоит из 3 священников, докторов богословия 
или окончивших богословский факультет при одном из универси-
тетов, имеющих специальные канонические и юридические знания. 
Члены духовной епархиальной консистории избираются епархи-
альным собранием и подтверждаются епископом. Решения духов-
ной консистории даются или с правом на жалобу, или без такого 
права. Процедура судебная духовной консистории устанавливается 
специальным регламентом, составленным Святейшим синодом.

5. Митрополии (§ 153-158)
Митрополия составляется из нескольких подчиненных епископств 

с митрополитом во главе, который и есть архиепископ центральной 
епархии, имеющий права и обязанности епископа. Митрополиты 
избираются согласно ст. 12 закона предписанным там способом.

Святейший синод подвергает избранного, если он еще не был ар-
хиереем, каноническому испытанию, а король на предложение Ми-
нистерства культов после рукоположения подтверждает избранно-
го и дает ему инвестицию (архиерейский посох). Св. синод дает ему 
грамоту для интронизации на престол. Каждый митрополит имеет 
право сколько нужно созывать подчиненных себе епископов и ар-
хиереев митрополии на совет в вопросах, относящихся к церкви 
этой митрополии, но не входящих в компетенцию Св. синода.

Каждый митрополит имеет одного викарного архиерея в помощь, 
а центральная митрополия (Бухарест) - двух. Назначает викариев 
митрополит, но присуждение ему степени архиерея совершает Св. 
синод, а подтверждение его на избранный пост следует королев-
ским декретом.

При 3 исторических митрополиях действует по одной духовной 
консистории как апелляционной инстанции, а именно: в Бухаресте - 
для митрополии Унгро-Влахии, в Яссах - для митрополии Молдавии, 
Буковины и Бессарабии, а в Сибиу - для Ардяльской митрополии.

Каждая епархия избирает в эту консисторию через епархиальное 



235Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

собрание на 6 лет подтвержденного епископом делегата. Процеду-
ра суда для духовных консисторий устанавливается специальным 
регламентом, составленным Св. синодом.

Постановления, касающиеся церковных зданий, 
сельских кладбищ и несовместимости 

Церковные здания
Церкви суть: 
а) приходские и дочерние; 
б) ктиторские; 
в) частные; 
г) изолированные; 
д) параклисы; 
е) кафедральные; 
ж) монастырские; 
з) заграничные.
Приходская церковь принадлежит приходу, если в приходе боль-

ше церквей, епископ назначает самую лучшую церковь приходской.
В городах с епископской резиденцией, как и в столицах области, 

епископ назначает церковь, которая будет церковью кафедральною.
Кладбищенские церкви, поскольку они несамостоятельны, зави-

сят от приходской  самой ближайшей церкви.
Ктиторские церкви, основанные учредителями, управляются спе-

циальными эпитропами согласно актам основания, но и они стоят 
под юрисдикцией церковной власти.

Если филантропическая или культурная фундация, имеющая свою 
церковь и свои строения, ликвидировалась бы, ее церковь перехо-
дит в собственность прихода или епархии, на территории которой 
она построена.

Частная церковь сейчас непосредственно после ее освящения 
переходит в собственность и пользование епархией со всей ее тер-
риторией и подчиняется под постановления настоящего устава, но 
в смысле постановлений фунданции. Эвентуальные условия, заве-
щания или фундации, противоречащие этому закону, не входят в 
расчет.

Изолированные церкви - это те, что построены на территории без 
населения. Они считаются собственностью епархии и должны иметь 
вокруг себя, по крайней мере, 40 метров земли и доступную дорогу. 
Кроме парклисов, в епископской резиденции есть еще и параклисы 
самостоятельные:

а) при филантропических, культурных институциях; 
б) при тюрьмах;



236 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

в) при казармах;
г) при частных квартирах (молитвенные дома).
Все эти параклисы зависят от авторитета, в службе которого они 

находятся, имея, однако, как самый высший авторитет епископа. Их 
священника всегда назначает епископ на предложение собствен-
ников церкви.

Разрушение церквей может совершиться только с согласия епи-
скопа. Предметы культа, оставшиеся в таких церквах, могут употре-
бляться только для культов.

Сельские кладбища (§ 168-172)
Каждый сельский приход должен иметь также и кладбище для 

погребения умерших, оно есть и остается собственностью прихода.
Кладбищем управляют органы прихода.
Над кладбищем надзирают настоятель прихода и приходский со-

вет, который обязан держать кладбище в порядке и огородить его.
Места для погребения отдаются или за плату, или бесплатно - как 

постановит приходской совет.
Новые кладбища устанавливаются приходским советом по согла-

шению с санитарными властями.

Несовместимости (§ 173-174)
По всей Румынской православной церкви никто не может быть 

одновременно членом благочинного совета и благочинного суда; 
членом епархиального совета и членом духовной епархиальной 
консистории; членом Центрального совета или духовной консисто-
рии и членом эфории церкви; членом епархиального совета и чле-
ном духовной консистории епархиальной. Не могут быть эпитропа-
ми приходскими и эпитропами благочиния родственники до чет-
вертой степени родства кровного и до второй степени своячения. 
Не могут быть избраны членами благочинного суда, епархиального 
совета и епархиальной духовной консистории родственники между 
собой или епископом в упомянутых степенях.

Ни один член какой-нибудь церковной корпорации, репрезен-
тативной, административной, судебной не может участвовать при 
решении в следующих случаях:

а) в делах собственных и в таких, которые могут принести ему 
ущерб или личную пользу;

б) в делах родственников в вышеопределенных степенях;
в) в делах родителей и усыновленных детей, как также и в делах, 

стоящих под опекунством или кураторством;
г) в делах, в которых они были свидетелями, судьями, экспертами 



237Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

или расследователями;
д) в делах, в решении которых они участвовали в нижней инстан-

ции.
Вскоре после обнародования закона об организации православ-

ной Румынской церкви проведены у нас на Буковине выборы в пер-
вое епархильное собрание. Митрополит Нектарий и еще со старой 
консисторией издал инструкцию и приказ, чтобы все приходы Бу-
ковинской епархии составили избирательные листы для выборов 
прежде всего в приходское собрание, а затем и в епархиальное. В 
эти листы следует вписывать всех прихожан-мужчин, имеющих пра-
во избирать и быть избранными в приходское собрание.

Согласно § 37 упомянутого закона, следует вписать в листы всех 
совершеннолетних мужчин (коим исполнился 21 год), самостоятель-
ных, не находящихся ни под опекой, ни под кураторством, безупреч-
ных (живущих нравственно), исполняющих все свои нравственные 
и материальные обязанности перед церковью и ее учреждениями 
(посещающих церковь, и причащающихся святыми тайнами, и упла-
чивающих свои взносы на содержание культов и церкви). Эти листы 
будут основанием для выборов приходского собрания, а затем и 
епархиального. Они оставляются постоянно в приходской канцеля-
рии под охраной настоятеля прихода. Настоятель прихода должен 
сравнить эти листы с избирательными листами сельсовета, состав-
ленными для выборов в парламент или сенат, и он должен вычерк-
нуть из своих листов всех пропущенных в листе сельсовета, так как 
все по закону исключенные от выборов депутатов, конечно, исклю-
чены также и от выборов в епархиальное собрание.

Настоятель прихода должен свои листы обнародовать в церкви 
и выставить их для народного контроля в приходской канцелярии.

Избирательные листы для выборов членов епархиального собра-
ния из среды священников составляет митрополит и обнародует их 
в официальном консисторском «Листке распоряжений». Выборы 
мирских членов епархиального собрания состоялись 25 октября 
1925 г., и вышли, как можно было надеяться, сами румыны, так как 
в русских округах румыны поставили кандидатами в епархиальное 
собрание всех префектов (начальников округов), этих избрали не 
народ, а жандармы и румынская полиция. Несмотря на то, что в Бу-
ковинской епархии русское население числом далеко превосходит 
румын - на 46 мирян, из духовной коллегии вышли только 2 священ-
ника нашей народности на всех 20 членов.

Первое епархиальное собрание созвано на 27 ноября 1925 г. Его 
открыл митрополит Нектарий торжественной речью и пригласил 
депутатов к усердной работе. Интересные прения имели место в 



238 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

епархиальном собрании над проверкой выборов. Русское право-
славное население внесло энергичный протест против выборов ру-
мын в русских округах и требовало, чтобы эти мандаты собрание 
признало недействительными, так как они избраны террором, уг-
розами и недопущением очень многих избирателей к голосованию. 
В форме протеста против способа выборов мирских депутатов оба 
духовных депутата - проф. Катеренюк и доктор Богатырец - внесли 
заявление письменное, что они, протестуя против незаконных вы-
боров, отказываются от своих мандатов.

Епархиальное собрание (58 румын на 2 русских), конечно, не при-
няло ни протеста русских верующих, ни заявления упомянутых двух 
депутатов. Оба депутата выразили еще раз свой протест против 
способа выборов в епархиальный совет, уходя c заседания, заявили, 
что они созовут своих избирателей, которые и решат, останутся ли 
они дальше депутатами или должны уйти.

После обнародования закона об организации православной Ру-
мынской церкви выработан и обнародован регламент об админи-
страции Буковинского православного церковного фонда, исполняя 
постановление §§ 39-43 упомянутого закона.

В упомянутом регламенте устанавливается, что Православный 
церковный фонд - фундация специальная, самостоятельная, имею-
щая право и характер юридического лица, и юридически представ-
ляется архиепископом и митрополитом Буковины.

Регламент предписывает, что доходы церковного фонда после 
покрытия расходов персональных и материальных, требуемых и 
егоуправлением и эксплуатацией, будут употребляться на оплату 
церковного персонала, на потребности культа и на определенные 
кулътурные потребности и на благотворительные епархиальные по-
требы.

Церковный фонд управляется епархиальным советом под пред-
седательством митрополита Буковины или его заместителя, а го-
сударство в смысле § 42 закона исполняет свое право контроля и 
надзора через Министерство земледелия и Министерство культов.

Организация службы и администрация фонда, так же, как эксплу-
атация имений фонда, регулируется особенным внутренним регла-
ментом, подтвержденным епархиальным собранием, правила, по 
которым следует администрировать имущество фонда, тождествен-
ны с правилами, постановленными для администрации государст-
венных имуществ лесов и доминий согласно закону о публичной 
бухгалтерии автономических учреждений.

Епархиальный совет надзирает и контролирует дела фонда сво-
ими фондами и предлагает епархиальному собранию годичный 



239Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

доклад; собрание принимает его к сведению и дает указания от-
носительно эвентуальных будущих потребностей. В бюджет следует 
вписывать один процент из валовых доходов для увеличения фон-
да и два процента на создание фонда обеспечения на случай эко-
номического кризиса. Этот обеспечительный фонд увеличивается 
из суммы, сэкономленной из бюджета истекшего года.

Бюджет, принятый епархиальным собранием, следует предложить 
министру культов и министру земледелия к подтверждению. Ми-
нистерство земледелия подтверждает и контролирует расходы на 
уплату персоналу и администрации фонда, а Министерство культов 
- расходы на оплату церковного персонала, потребностей культа, на 
культурные и благодетельные цели.

Все дела фонда, относящиеся к долгам, заключению договоров 
ипотечных обязательств фонда, продаже продукции более чем за 1 
год, представляются решению и обсуждению епархиального собра-
ния согласно § 29 закона.

Первое епархиальное собрание на своем заседании от 28 ноября 
1925 г. приняло решение (внутренний регламент об организации 
службы, администрации и эксплуатации имущества православного 
церковного фонда Буковины), подтвержденное митрополитом в тот 
же день. В этом регламенте устанавливаются подробно все правила 
администрации фонда, права и обязанности его административных 
органов, указываются задачи всех управителей секций лесного и аг-
рарного управления, бухгалтерии и вообще всего деловодства.

Примечание:
К этому регламенту в 1927 г. 15 апреля внесено добавление, рас-

ширяющее права управителя фонда, согласно № 4 внутреннего 
регламента организации служб при администрации и эксплуата-
ции имуществ Православного церковного фонда Буковины. В нем 
самым подробным образом перечислены все права и обязаннос-
ти главного управителя фонда, который всем своим имуществом 
отвечает за правильное и добросовестное ведение дел фонда. На 
епархиальном собрании в 1926 г. депутат собрания резко критико-
вал хозяйничание епархиального совета в фонде и на основании 
неоспоримых материалов констатировал, что, благодаря неумело-
му, легкомысленному заключению договоров, потерпел огромные 
потери - около 300 млн, а все это потому, что, несмотря на ясные 
законные постановления, продажу лесной продукции совершили 
не на публичных лицитациях или закрытыми офертами, а прямо 
из свободной руки. Эти миллионы зарабатывали в ущерб фонда и 
церкви две фирмы - «Адлереберг» и «Ангаух». Ввиду такого печаль-



240 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

ного положения дел епархиальное собрание решило договоры с 
вышеупомянутыми фирмами, для фонда столь неблагоприятные и 
вредные, аннулировать, впредь продавать продукцию фонда только 
согласно с постановлениями закона: на публичных аукционах или 
закрытыми офертами.

Во время пастырства митрополита Нектария Св. синод издал 
регламент для замещения мест настоятелей прихода и сотрудни-
ков. По регламенту на упраздненный приход или место сотрудника 
епархиальное правление сейчас выписывает в епархиальных ведо-
мостях конкурс на замещение свободного места. В публикации кон-
курса обозначается имя прихода (коопературы), имена дочерних 
церквей и всех населенных пунктов, принадлежащих приходу, чи-
сло душ прихода вместе с дочерними поселками, сколько имеется 
земли приходской, сколько жалования получит священник и какие 
другие доходы там еще имеются, есть ли приходской дом или нет.

В месячный срок со дня обнародования конкурса кандидаты вне-
сли в благочиние, к которому принадлежит приход, прошение со 
всеми нужными документами, которые должны доказывать, что он 
на своем приходе служит уже больше двух лет, что он добросовест-
но исполнял все распоряжения высших церковных властей; канди-
дат на приход должен предложить и мемориал о его религиозной 
нравственной деятельности.

Благочинный, получив прошение, должен проверить все напи-
санное в прошении и документы, выслав их в епархиальный совет 
до истечения 14-дневного срока. Референт епархиального совета 
проверяет все документы, прилагаемые к прошению, и на заседа-
нии совета предлагает епископу одного из кандидатов к подтвер-
ждению. Если же епископ не подтвердит предложенного кандидата, 
объявляется конкурс еще раз.

В этом же году появился и регламент, регулирующий службу мис-
сионерных инспекторов. Регламент устанавливает круг деятель-
ности инспекторов-миссионеров, задачей которых было ведение 
контроля над деятельностью душпастырей в приходах, наблюдая, 
преподают ли священники в приходской школе науку религии, а в 
церквах - катехизацию взрослой молодежи.

Буковинская епархия была разделена на три части, для каждой из 
этих частей был назначен такой инcпектор. Он обязан был участво-
вать в торжественных богослужениях в приходах, проповедовать во 
время богослужений и вести борьбу против сект и распространения 
антирелигиозных и еретических учений.

В Буковинской епархии вошло в 1925 г. в жизнь чрезвычайно 
полезное учреждение под именем «Взаимная помощь». Еще не-



241Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

сколько лет тому назад явилась между буковинскими священника-
ми в Буковине идея, чтобы в случае кончины священника его семья 
могла получать от союза, основанного священниками, пособие. И 
ввиду того священники обратились к митрополиту Нектарию, что-
бы он помог провести организацию между священниками в том на-
правлении, чтобы в случае кончины священника все его товарищи 
уплатили некоторую сумму, которую получили бы вдова или сиро-
ты священника и могли бы после смерти кормильца семьи как-ни-
будь устроиться. Митрополит Нектарий согласился с этой идеей и 
распорядился, что духовная консистория решила выплатить семье 
умершего священника сумму 20 тыс. леев с тем, чтобы каждому свя-
щеннику Буковинской епархии отсчитывать по 60 леев его месячно-
го заработка. Епархия выплачивает вдове умершего 20 тыс. леев, а 
каждый священник при получке месячного жалования оставляет по 
60 леев. Священнический союз «Взаимная помощь» осуществился с 
15 сентября 1925 г. С этой даты начали выплачивать сумму 20 тыс. 
леев семье умершего священника.

Скоро и псаломщики обратились к митрополиту с такой же прось-
бой, которую исполнять митрополит Нектарий распорядился, чтобы 
семье умершего псаломщика епархиальная касса выплачивала 10 
тыс. леев, а каждому псаломщику за каждого умершего псаломщика 
отсчитывали в месяц 30 леев.

В следующем году духовенство обратилось к митрополиту с про-
шением, чтобы семье каждого умершего священника выплачивали 
50 тыс. леев, а каждому священнику чтобы отсчитывали за каждый 
смертный случай по 50 леев.

День 24 апреля 1926 г. был для Буковины очень печальным. Этого 
дня упокоился всеми любимый и почитаемый митрополит Влади-
мир в возрасте 85 лет после его 28-летней архиерейской службы. 
Гонимый и постоянно беспокоемый австрийскими властями муче-
ник владыка Владимир, который, чувствуя себя ослабленным, ушел 
2 года тому назад на покой, нашел уже вечный покой, и праведная 
его душа получила от всесправедливого Отца Небесного венец сла-
вы за его большие заслуги службы Богу и церкви, а благодарный 
народ никогда не забудет своего доброго и всегда милосердного 
владыку Владимира. Тленные останки великого покойника похоро-
нили 26 апреля 1926 г. в архиерейской гробнице на Горечей.

Того же года издан и регламент об администрации прихода со-
седним священником. В случае упразднения прихода им может за-
ведовать соседний священник. В случае смерти настоятеля прихода 
епархиальной совет может назначить одного из соседних священ-
ников администратором упраздненного прихода. Такой админис-



242 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

тратор называется экскуррендо-администратор, и он получает за 
свой труд все доходы - за требы и за канцелярские таксы, за выстав-
ленные им документы. Он имеет право на приходскую канцелярию, 
которую должны топить прихожане (приходской совет). Кроме того, 
он получает и 80 процентов основного жалования из средств Пра-
вославного церковного фонда.

Если же приход упразднился снятием с места настоятеля, 
приговоренного духовными властями за какую-либо провинность, 
тогда получает назначенный администратор доходы за совершен-
ные требы и канцелярские документы. Кроме того, он получает и 
80 % основного жалования из жалования наказанного священника, 
которому остается только 20 % жалования и который должен зани-
маться отоплением приходской канцелярии.

Если же приход упразднился из-за болезни настоятеля, доказан-
ной свидетельством врача, администратор получает только полови-
ну доходов во время первых трех месяцев, таксы за канцелярские 
документы, а после 3 месяцев он получает и 50 % основного жало-
вания.

В этом же 1927 г. издан королевским правительством и регла-
мент для организации и деятельности ефории, составленный для 
администрации общего церковного фонда и всех общих имений 
Румынской православной церкви и, кроме того, для администрации 
денег, отпущенных государством на содержание Румынской право-
славной церкви.

В ефории работает три ефора, из которых одного назначает Ми-
нистерство культов в согласии с Министерством финансов и двух 
(одного духовного, одного мирянина) избранных Центральным цер-
ковным советом.

Ефория стоит под контролем Министерства культов и Централь-
ного церковного совета и управляет всеми финансовыми и эконо-
мическими делами автокефальной Румынской церкви (патриархии), 
проверяет экономическое деловодство всех епархий Румынской 
православной церкви и предлагает Центральному церковному со-
вету ежегодно заключение счетов и бюджет.

В дальнейших постановлениях устанавливается круг и способ 
деятельности ефории, также и все источники доходов Румынской 
автокефальной церкви, коими ефория обязана управлять по прави-
лам и законам, по которым вообще управляются государственные 
имущества.

Кроме того, правительство издало также и внутренний регламент 
для Национального конгресса православной Румынской церкви.

Созыв, открытие и ведение конгресса совершаются по этому 
регламенту в смысле ст. 11, 12 закона об организации православной 



243Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Румынской церкви. Председательствует патриарх. По этому регла-
менту канцелярия конгресса состоит из председателя, патриарха и 
секретаря. Конгресс разделяется нанесколько комиссий:

1. комиссия организационная (15 членов);
2. комиссия церковная (15 членов);
3. комиссия культурная (15 членов);
4. комиссия экономическая и финансовая (15 членов);
5. комиссия бюджетная (6 членов);
6. комиссия петиций (6 членов);
7. комиссия провелорная (6 членов).
Для специальных вопросов можно в случае надобности избирать 

соответствующую специальную комиссию. Каждая из комиссий со-
ставляется из 1/3 духовных и 2/3 мирян. Все дела, поступившие в 
комиссию, обсуждаются на заседаниях комиссии, и решения комис-
сии, проголосованные большинством голосов, отсылаются в кон-
гресс для окончательного решения, где решаются большинством го-
лосов, жалобы против этих решений не допускаются. В дальнейших 
постановлениях следуют всякого рода подробности, касающиеся 
деловодства конгресса.

В ноябре против сектантства в 1926 г. Министерство культов из-
дало распоряжение, касающееся религиозных сект. В силу этого 
постановления в Румынии совершенно запрещаются секты:

1. назарены (покаиты);
2. интернациональный союз ревнителей Библии (миленисты);
3.  адвентисты (реформисты) - потому что их религиозное учение 

подрывает основы государства, и их практики подвергают опасно-
сти общественное спокойствие.

Секты баптистов и адвентистов 7-го дня будут и впредь пользо-
ваться всеми благами законов и принадлежат к религиозным об-
щинам, законом признанным. Но и они должны придерживаться 
постановлений закона; они обязываются известить административ-
ные власти, кто настоятель культа. Секты должны предложить Мини-
стерству культов свои статуты, в которых точно определена наука их 
религии, настоятелем культа секты может быть только румынский 
гражданин с соответствующим образованием, и обряды культа мо-
гут совершатся исключительно в домах, предназначенных для этой 
цели. К вышеупомянутому распоряжению присоединена инструк-
ция о применении распоряжения, где представляется учение за-
прещенных сект и приводится их религиозная, также запрещенная 
литература.

Старый регламент пастырских конференций от 8 февраля              
1857 г. отказался взять во внимание новый организационный за-
кон от 1925 г. как совершенно неподходящий духу времени, и ввиду 



244 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

того митрополит Нектарий и его епархиальный совет выработали и 
обнародовали новый регламент конференций для пастырства вос-
точной православной Румынской церкви Буковины. По постанов-
лению этого регламента все священники благочиния обязаны раз в 
год собираться на пастырскую конференцию.

Пастырские конференции установлены на то, чтобы дать возмож-
ность священникам углубиться в богословские науки, усовершенст-
воваться в отправлении богослужений и ориентироваться во всех 
вопросах, относящихся к церкви, священническому сословию или 
интересам религиозно-нравственной жизни.

Эта цель предполагает выработку богословских сочинений и 
дискуссию вокруг них, произношение слушателям торжественной 
проповеди, преподавание в школе образцовой катехизмы, затем 
предложение проповедей, провозглашенных в минувшем году в 
приходе, совершение соборных богослужений, сообщение успехов, 
достигнутых старшими опытными священниками, и рассуждение о 
трудностях и препятствиях, случившихся в пастырской деятельнос-
ти.

Регламент постановляет, что каждый священник благочиния обя-
зан выработать и предложить благочинному две богословские тезы 
- одну теоретическую, а другую практическую и три проповеди - 
одну проповедь в настоящем смысле слова, одну гомилию и одну 
проповедь случайную (паренезу).

Для выработки теоретической тезы следует разделить всех 
священников благочиния на 4 группы, из которых одна выработает 
тезу по догматике, другая - по нравственному богословию, третья 
- по пастырскому богословию, а четвертая - по каноническому пра-
ву. Сюжет тезы назначает благочинный сенат. Он сообщается свя-
щенникам или на конференции, или немножко позже - письменно, 
но так, чтобы священники имели довольно времени для выработки 
тезы. От предложения тез освобождаются члены благочинного се-
ната и священники, работающие в области богословских науках, но 
формально освободить от этой обязанности может только епархи-
альный совет.

Каждый священник благочиния обязан предложить за два меся-
ца перед конференцией два упомянутые сочинения (тезы), три про-
поведи и проповеди, провозглашенные в минувшем году в приходе. 
Благочинный вместе со своим сенатом цензурирует полученные 
сочинения и проповеди и назначает референта, который на конфе-
ренции должен реферировать обо всех этих сочинениях и указы-
вать на эвентуальные ошибки, констатированные в тезах.

Самое лучшее сочинение авторы по предложению референта чи-



245Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

тают в пленуме конференции, после чего следуют дебаты и критика, 
тезы.

На заседании конференции благочинный сообщает день и место 
следующей пастырской конференции и сообщает также и заглавия 
тез для будущей пастырской конференции.

В пастырской конференции обязаны все священники участвовать, 
отсутствующих без важной причины епархиальный совет наказыва-
ет, задерживая им одну тридцатую их месячного жалованья. Участ-
ники конференции получают из средств церковного фонда питание 
и расходы на транспорт в сумме тоже одной тридцатой части их 
месячного жалованья.

Благочинный созывает на пастырскую конференцию всех свя-
щенников благочиния письменным циркуляром за месяц до срока 
конференции с точным указанием места, дня и часа конференции. О 
созвании конференции благочиний извещает епархиальный совет 
и инспектора миссионера - по крайней мере, за восемь дней перед 
конференцией.

Дневной порядок конференции следующий:
1. Торжественное богослужение в местной приходской церкви с 

проповедью назначенного ранее благочинным священника.
2. После богослужения все священники собираются в назначен-

ном месте на конференцию. Благочинный открывает конференцию, 
назначает двух секретарей.

3. Читает главный рапорт о пастырской деятельности духовенства 
благочиния в приходах, в школах, в общине, затем сообщает стати-
стику движения православного населения в благочинии (в случае 
рождения, смерти и бракосочетаний, переходов в другие культы 
или из других культов), состояние приходских домов и вообще иму-
щества всех приходов.

4. Затем следует чтение богословских тез и их критика, критика 
проповедей в церкви и критика катехизы в школе.

5. Назначение дня, места следующей пастырской конференции.
6. Случаи пастырской деятельности, сообщение старшими опыт-

ными священниками и запросы младших священников относитель-
но случаев из их приходов.

7. Дискуссия по вопросам, предложенным епархиальным советом.
8. Эвентуальные внесения.
После исчерпания дневного порядка благочинный закрывает со-

брание.
Протокол пастырской конференции проверяется перед заключе-

нием и подписывается благочинным и обоими секретарями.
В продложение месяца благочинный обязан предложить епархи-



246 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

альному совету доклад о пастырской конференции, протокол, свой 
доклад о состоянии благочиния, все тезы и проповеди, предложен-
ные священниками, а кроме того, еще и список всех священников из 
благочиния, где вписаны составленные ими сочинения и проповеди 
с их оценкой и примечанием, кто участвовал в конференции, а кто 
отсутствовал при последних, предлагая документы об извинении их 
отсутствия.

Епархиальный совет проверяет предложенные тезы и проповеди 
и их оценки, и объявляет свою признательность за лучшее из сочи-
нений, и назначает иногда и премии за самые лучшие.

В связи с пастырскими конференциями хочу довести до сведения 
читателей еще новое введение, которое оказалось чрезвычайно по-
лезным для борьбы с сектанством и антирелигиозными агитациями 
в народе и для оживления религиозной деятельности буковинского 
духовенства. Это было основание миссионерских кружков.

Епархиальный совет выдал об этих кружках следующее распо-
ряжение: для укрепления и поддержки пастырской деятельности 
следует разделить приходы благочиния на несколько групп-круж-
ков. Душпастыри приходов таких групп суть активные члены круж-
ка. Миссионерский кружок избирает ежегодно в первой половине 
мая бюро (управление) кружка, состоящее из председателя и его 
секретаря. Председатель руководит миссионерской деятельностью 
кружка, заботясь, чтобы в течение года в каждом приходе кружка 
совершалась хотя бы одна соборная литургия в связи с религиозной 
миссией. Все священники кружка на такой миссии отправляют тор-
жественную литургию с соответствующей проповедью.

Как о самых миссиях, так и о подготовительных заседаниях круж-
ка секретарь составляет точные протоколы и доклады о деятель-
ности кружка и посылает их благочинному, который со своей сторо-
ны докладывает епархиальному совету. Программа таких миссий с 
соборными богослужениями должна быть такая: уже накануне на-
значенного для миссии дня совершается в церкви торжественная 
вечеря с литией и с проповедью о спасительном значении святой 
тайны, исповеди, призывая присутствующих христиан к приступле-
нию к исповеди, чтобы очиститься от грехов и достойно провести 
предстоящую миссию.

После вечерни все прибывшие священники выслушивают испо-
ведь, сообщая народу, что и следующего дня смогут христиане ис-
поведоваться. Следующего дня утром один из священников служит 
утреню, а прочие принимают исповедь.

Святую литургию служат если не все священники, то, по крайней 
мере, большинство из них, один остается для совершения каких-



247Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

либо маленьких треб (выводы, чтение молитв). Во время святой ли-
тургии произносятся две проповеди - одна после чтения св. Еван-
гелия, а другая, на причастной, - на актуальные темы. После литур-
гии совершается или водосвятие, или маслосвятие, затем следует 
общий обед священников вместе с верующими. После обеда один 
из священников, назначенных к тому председателем кружка, читает 
лекцию на какую-либо актуальную тему или в народном доме, или 
в клубе. 

После вечерни повторно, если миссия будет продолжаться два-
три дня, реализуется та же программа, что накануне. Если же была 
предвидена только однодневная миссия, тогда народ, прибывший 
процессией из соседских деревень, расходится домой таким же по-
рядком, как пришел.

Сейчас после обнародования митрополичьего распоряжения 
об основании миссионерских кружков буковинское духовенство 
усердно занялось осуществлением миссионерских кружков. Уже ме-
сяц спустя вся Буковина была разделена на миссионерские кружки, 
обнимающие от 5 до 10 приходов, смотря по географическому по-
ложению селений. Эти миссионерские кружки скоро начали хоро-
шую и интенсивную миссионерскую деятельность против пьянства 
и других народных пороков, против сектантства. Народ большими 
массами участвовал в таких миссиях, исповедовался, причащался, 
слушал хорошо подготовленные проповеди и катехизы миссионе-
ров и массами бросал пьянство и сектантство.

А в сектантство часто загоняли наших людей румынский шови-
низм, епархиальные правители, приказывающие священникам в 
русских приходах служить и проповедовать на румынском, наро-
ду совершенно незнакомом языке, или посылая в русские приходы 
священников-румын, не знающих языка своих русских прихожан, 
между тем как сектанты все проповеди и все свои богослужения 
отправляли только на языке, народу понятном.

В 1929 г. распоряжением от 14 января митрополия основала учре-
ждение страхования от огня и обязала все постройки, принадлежа-
щие приходам или епархии, застраховывать только в епрахиальном 
страховом учреждении, а не как до сих пор - в частных учрежде
ниях. Средства на это учреждение взято из церковного фонда.

В том же году румынское королевское правительство заключило 
с Ватиканом конкордат, дающий чрезвычайно большие привилегии 
римо-католической церкви в пределах Румынского королевства. 
Когда же правительство предложило законопроект об этом конкор-
дате сенату к подтверждению на заседании 23 мая 1929 г., ардяль-
ский митрополит Николай Балан именем румынского епископата 



248 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

высказал резкий протест против конкордата, доказывая, что кон-
кордат с Ватиканом противоречит румынской Конституции, что он 
признает для католической церкви в Румынии больше свободы, чем 
для православной, в Румынии господствующей церкви. Ввиду того 
конкордат вызывает в народе глубокое недовольство, румынский 
епископат решил, чтобы доказать свой протест против конкордата, 
не принимать участия в дискуссии над этим законопроектом и го-
лосовать против него.

В том же году, 14 сентября, Черновицкая митрополия открыла в 
архиепископской резиденции свечной завод для изготовления све-
чей из чистого воска для Буковинской епархии. До сих пор употре-
бляли в епархии парафиновые свечи, которые в церквах задымляли 
и стены, и иконы иногда очень большой культурной ценности, пото-
му-то и епархиальный совет основал завод, чтобы там вырабатыва-
ли свечи только из пчелиного воска. Чистые доходы, вырученные от 
продажи свечей, шли на потребы епархии и скоро начали прино-
сить довольно большие доходы, так что в 1943 г. было уже 300 тыс. 
леев чистого дохода от свечей.

С 1 января 1930 г. ведение метрических книг (книги рожденных, 
умерших и бракосочетаний) перешло из рук настоятелей прихо-
дов в руки гражданских властей. В силу государственного закона с         
1928 г., извещая об этом, епархиальный совет выдал инструкцию, 
что священники и в будущем должны вести метрические книги, как 
до сих пор, и вписывать в эти книги все случаи, приводя каждому 
и номер, и дату гражданского бюллетеня, и совершать все требы 
только по получении такого бюллетеня. Исключение - только случай, 
если ребенок слабосилен и мог бы умереть некрещенным, тогда 
священник мог его окрестить без гражданской записи, но обязан 
был известить об этом случае сельсовет в течение 24 часов.

В 1928 г. румынский парламент решил, а король подтвердил за-
кон о культах, которым государство всем законом признанным 
вероисповеданиям гарантирует свободу совершения культов и 
управления самостоятельно своим имуществом. В законе о культах 
устанавливаются нормы для них как в их отношениях к государству, 
так и между собой. Закон гарантирует свободу совершения рели-
гиозных культов, насколько они не противоречат добрым нравам и 
безопасности государства. По закону все вероисповедания равны. 
Руководителем вероисповеданий, начальником, проповедником 
и священнослужителем может быть только румынский гражданин. 
Юрисдикция вероисповедных властей не может простираться за 
пределы государства, также и власти заграничные не могут распро-
странять свою юрисдикцию над вероисповеданиями в Румынском 
государстве.



249Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Главы культов (архиереи, суперинтенденты и др.) судятся высо-
чайшим кассационным трибуналом. Дела культов ведутся по пра-
вилам статута, подтвержденного государственными властями. Они 
управляют автономно своими имуществами под контролем государ-
ства согласно законам или фундационным постановлениям статута.

Культы могут учреждать, администрировать культурные и 
благотворительные институции для воспитания своего клира, учеб-
ные программы устанавливают  церковные власти и сообщают их 
Министерству культов.

Обучение истории, румынскому языку, литературе будет пре-
подаваться согласно с программой, установленной их церковной 
властью в согласии с Министерством культов. Культы имеют право 
строить для своих потреб молитвенные дома, церкви, кладбища, ко-
торые не подпадают под секвестрацию.

Вероисповедания, признанные законом в Румынском государст-
ве, следующие:

1. румынско-православное;
2. католическое (римо-греческое и армянское);
3. реформистское (кальвинское);
4. евангелистское (лютеранское);
5. унитарьянское;
6. армянско-григорианское;
7. моисейское;
8. магометанское.
И другие культы могут получить право законного признания, если 

они не противоречат добрым нравам, и если их организационная 
система, их руководство и религиозные принципы не противоречат 
государственным законам.

Совершенно запрещены, под угрозой уголовного права, религи-
озные союзы, пропагандирующие учение, сопротивляющееся зако-
нам государства и его учреждениям, и которые своими ритуальны-
ми обычаями нарушают добрые права и публичный порядок.

Государство исполняет свое право надзора над деятельностью 
культов через Министерство культов.

Все вероисповедания обязаны предложить Министерству культов 
для подтверждения их особым королевским декретом. Все позд-
нейшие смены статута следует доводить до сведения Министерства 
культов.

После обнародования закона о культах правительство издало за-
кон, как проводить переходы из одного культа в другой. По этому 
закону переход возможен из одного культа в другой. Прежде всего 
говорится о переходах из исторических культов, а именно следую-
щих:



250 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

1. культ православный;
2. культ католический (римо-греческий и армянский);
3. культ реформаторский (кальвинский);
4. культ евангелическо-лютеранский;
5. культ унитарьянский;
6. армяно-григорианский;
7. моисеевский;
8. магометанский.
В Трансильвании разрешаются переходы и в союз баптистов.
Можно также бросить какой-либо культ, не переходя в другой, - 

бесконфессийность.
Лица, достигшие 18 лет, могут переходить от одного культа в дру-

гой; замужняя женщина может переходить в другой культ и моложе 
18 лет, согласия мужа не требуется.

Не пользуются этим правом больные болезнями, исключающими 
свободную волю.

Коллективные заявления о переходе в другой культ и о выходе из 
культа не допускаются. Дети женщины, рожденные перед супруже-
ством, переходят в культ матери.

Процедура перехода такая: желающий перейти в другой культ яв-
ляется к ведущему дела гражданской записи с двумя свидетелями 
и заявляет перед ним и свидетелями свое желание сменить культ, 
предлагая и документы своего рождения, женщины же, если моло-
же 18 лет, и о своем браке. Делопроизводитель принимает заявле-
ние к сведению, составляет протокол, который подписывают заявля-
ющий, его свидетели и деловод, ставя подписи одновременно и за 
детей заявителя моложе 18 лет, указывая и даты их рождения. Если 
смены культа желает замужняя женщина с намерением перейти в 
культ супруга, она должна назвать имена и фамилию детей моложе 
18 лет. Также и женщина, переходящая в другой культ, должна на-
звать всех детей моложе 18 лет. Такие же заявления делает и тот, что 
оставляет культ, не переходя в другой, оставаясь бесконфессийным.

Ведущий дела гражданской записи составляет протокол, вписы-
вает все вышеприведенные данные, и в течение 8 дней деловодчик 
должен послать репрезиденту культа, к которому принадлежал зая-
витель, копию протокола.

Если после 30 дней со дня составления протокола о переходе не 
наступила никакая перемена, тогда считается переход правосиль-
ным, о чем деловодчик извещает настоятеля покинутого культа и 
заявителю выдает справку о правосильности его заявления. В те-
чение 10 дней заявитель может взять обратно свое заявление, и в 
таком случае деловодчик должен известить об этом и настоятеля 
покинутого культа.



251Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Вместо устного заявления можно внести письменное, подтвер-
жденное публичным нотариусом или судом. В таком случае дело-
водчик гражданской записи извещает настоятеля покинутого куль-
та, как и в первом случае, и правосильность письменного заявления 
совершается также после 30 дней, о чем следует известить, как в 
первом случае.

Рожденный в супружестве принадлежит к вероисповеданию ро-
дителей; если родители разных вероисповеданий, тогда отец уста-
навливает, к которому вероисповеданию должны принадлежать 
дети. Всякие ранее заключенные конвенции перед или после со-
вершения брака не имеют никакого значения и считаются несуще-
ствующими.

Нельзя также устанавливать вероисповедание ребенка по полу.
Незаконорожденные дети принадлежат к вероисповеданию ма-

тери.
Которому вероисповеданию будет принадлежать ребенок, заяв-

ляют перед ведущим дела гражданской записи отец или его упол-
номоченный.

Ребенок, рожденный вне супружества, принадлежит к вероиспо-
веданию матери, если даже незаконный отец публично признался, 
как таковой.

Если отец ребенка умер, мать решает о вероисповедании рожден
ного ребенка после смерти отца.

Ребенок, рожденный вне брака, не приписывается к вероиспо-
веданию отца, если он даже этого желает. Детей-найденышей, если 
при них не найдено никаких указаний, вписывают в вероиспове-
дание того, кто обязывается их воспитывать и содержать; если же 
такого ребенка передадут в приют, который содержит государство, 
он будет вписан православным; если приют содержится областью, 
тогда ребенок будет принадлежать к вероисповеданию, исповедо-
ваемому большинством населения области. Если приют содержит 
община, тогда его вероисповеданием будет исповедание большин-
ства общины.

Дети усыновленные следуют вероисповеданию их усыновителей.
В 1928 г., 21 декабря, основал Черновицкий епархиальный совет 

для получающих жалование из средств Православного церковного 
фонда ссудосберегательную кассу, чтобы ее члены могли вклады
вать свои сбережения в беспечные учреждения, а в случае надоб-
ности могли и получить дешевый кредит, эвентуальную и матери-
альную поддержку. Это полезное учреждение разрослось скоро и 
приносило большую пользу своим членам. Оно начало свою дея-
тельность 1 апреля 1928 г.



252 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

В следующем году, 1930-м, патриархия Румынской православной 
церкви послала митрополита Нектария делегатом Румынской пра-
вославной церкви на конгресс англиканской церкви в Лондон.

1 января 1930 г. перешло ведение метрических книг в руки гра-
жданских властей. По этому случаю епархиальный совет издал ин-
струкцию, что, согласно государственному закону о ведении гра-
жданских записей, могут совершать церковные требы священники 
только тогда, когда получат бюллетень от деловодчика гражданских 
записей метрических случаев. Изъятие может наступить только тог-
да, когда существует опасение, что ребенок мог бы умереть некре-
щенным. Тогда священник может его окрестить и без бюллетеня, но 
должен об этом известить и деловодчика гражданской записи.

В 1930 г., с 27 до 30 сентября, в Черновцах в синодальном зале 
прошло торжественное заседание Конгресса православных мисси-
онеров Румынии при громадном участии православного духовен-
ства и народа. После архиерейского богослужения в кафедральном 
соборе состоялась катехизация взрослой молодежи в актовом зале 
православной реальной школы в Черновцах, затем следовали инте-
ресные рефераты миссионеров, и принят проект статута для мисси-
онерского конгресса.

Следующего дня, 29 сентября, миссионеры отслужили службу в 
семинарской церкви, а на заседании велась широкая дискуссия 
над вопросом организации христианского милосердия в организме 
православной Румынской церкви и над рефератом «Миссионер-
ское значение св. тайны исповеди покаяния» и воспитания рода 
для достойного принятия этой тайны и руководство метода для ее 
совершения. В конце провелась еще дискуссия о св. предании как 
источнике веры.

В день 30 сентября миссионеры отправились в монастырь Путна, 
затем посетили и прочие буковинские монастыри, а в конце и Со-
чаву.

С концом 1929 г. основался в Черновцах под председательством 
митрополита Нектария комитет для паломничества в Иерусалим, 
чтобы праздник Пасхи 1930 г. провести в Иерусалиме. Об этом пла-
не священники известили своих прихожан, и скоро уже поступили 
в этот комитет заявления от намеревающихся участвовать в палом-
ничестве в Иерусалим.

 По инициативе Св. синода введен во всех епархиях и Буковин-
ской фонд милосердия, к основанию которого митрополит Нектарий 
теплыми словами призывает свое пасомое стадо в своем пасхаль-
ном пастырском послании; со временем фонд милосердия вырос 
до довольно внушительного, так что епархия могла поддерживать 
много убогих и нуждающихся, помогать школьным детям, снабжать 



253Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

их нужными книгами и школьными принадлежностями, одевать их 
зимой в теплую одежду и вообще совершать много благотворитель-
ных дел.

В 1935 г. Министерство культов известило епархию о введении 
Министерством краевой обороны предвоенной подготовки моло-
дежи мужского пола (премилитарии) в том смысле, что юноши в ка-
ждом приходе будут приготовляться соответствующими органами 
для будущей военной службы, изучая все нужные военные упраж-
нения и приемы.

Эту молодежь нужно воспитывать и в религиозно-нравственном 
смысле, к чему приглашаются и душпастыри православных общин, 
чтобы они соответствующими проповедями, поучениями и катехи-
зациями воспитывали будущих воинов в церковно-религиозном 
духе. Министерство культов предлагает епархии, чтобы она дала 
своим священникам соответствующие инструкции.

Епархиальный совет приказал священникам, чтобы они занялись 
усердно религиозным воспитанием премилитариев (допризывни-
ков), преподавая им все основные учения православной церкви и 
укрепляя их в ведении истинно христианской и богоугодной жизни.

Военные упражнения совершали премилитарии каждое вос-
кресенье и праздники, после чего они около 11 часов приходили 
в церковь, где священник обязан был произнести им соответству-
ющую проповедь или катехизу, сопровождаемую практическими 
поучениями. Здесь следует приметить, что как богослужение, так и 
проповеди священника и его катехиза должны были совершаться 
и в русских приходах только на румынской языке, непонятном ни 
народу, ни примилитариям.

Во время пастырства митрополита Нектария проведена также и 
реформа церковно-певческой школы, где подготовлялись псалом-
щики для церковной службы. Школа получила характер средней 
школы, и реформа этой школы совершилась в том направлении, что 
псаломщики подготовились и были в состоянии основывать и ве-
сти церковные хоры, могли быть бухгалтерами в кооперативах и, 
получив и некоторые агрономические знания, могли помогать кре-
стьянам в хозяйственном отношении. В школе были обязательны 
следующие предметы:

1) религия; 2) церковный устав (типикон); 3) чтение церковных 
книг - румынских и славянских; 4) теория музыки; 5) хоровое пение; 
6) игра на скрипке; 7) румынский язык; 8) математика; 9) бухгалте-
рия; 10) история и география; 11) естествознание; 12) гигиена; 13) 
каллиграфия; 14) рисование; 15) ручные работы. 

Учение продолжается 4 года, школьный год - с 1 октября по 30 
июня.



254 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

№№

пп ДИСЦИПЛИНА

ГОД

І                 ІІ                       ІІІ                      ІV

1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

Религия (часов)

Чтение церк. книг рум.

Чтение церк. книг славян.

Типикон 

Литургичное пение 

Хоровое пение 

Теория музыки 

Игра на скрипке 

Румынский язык 

Математика 

Бухгалтерия  

История, география 

Естествознание 

Гигиена 

Агрономия

2              2                    2                    2

2              2                    2                    2

2              2                    2                    2

2              2                    2                    8

2              2                    3                    3

2              2                    2                    2

1              1                    1                    1

1              1                    1                    1

2              2                    2                    2

2              2                    1                    1

-              -                     2                     2

2              2                    2                    2

2              2                    2                    2

-              -                     1                     2

1             1                    1                      1

В школе преподавались:
наука религии: в первом году - история Ветхого Завета, во втором 

году - история Нового Завета, в третьем году - догматика и сектоло-
гия, в четвертом году - нравственное богословие;

типикон: в первом году - церковные книги и их содержание, 
совершение полуночницы, часов, вечерних, утренних молитв, литии, 
литургия Иоанна Златоуста и Василия Великого, во втором году - 
учение о гласных, Псалтырь, прокимены, перемии, тропари, анти-
фоны, поливлей, величания, ипакои, кондаки, икосы, каноны, ката-
васии, в третьем году - время триоди, разница от времени октоиха, 
литургия преждеосвященных даров, пентекеостарь и его служение, 
в четвертом году - повторение материалов всех годов, сакрамента-
ции и Апостол;

литургическое пение: в первом году – гласы 1-5-4-8 с тропарями 
и подобиями, во втором году - 2-6-3-7 с тропарями и подобиями, в 



255Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

третьем году - подобия гласов 1-5-4-8, аксионы и херувики, в чет-
вертом году - подобия гласов 2-6-3-7, аксионы господских праздни-
ков, херувимская для литургии четверга и субботы страстных, ката-
васии целого года, пение при совершении таинств и сакраменталий 
(посвящения, погребения и др.);

хоровое пение: в первом году - выработание голосов, познание 
нот, их чтение, управление в пении, сольфеджии, во втором году - 
пение гамм, упражнение в пении на 4 голоса, в третьем и в четвер-
том годах - упражнение в пении на 4 голоса, пение литургическое, 
херувимская и др.

Математика будет преподаваться по учебникам профессиональ-
ных школ, по истории и географии и естествознанию - соответствен-
но учебникам низшей гимназии, бухгалтерия - по учебникам низ-
ших торговых школ.

В школу принимают учеников в возрасте от 13 до 18 лет, физи-
чески здоровых, хорошего нравственного поведения, с добрым му-
зыкальным слухом и голосом и с аттестатом окончания, по крайней 
мере, 7 классов народной школы, выдержавших вступительные эк-
замены из религии, румынского языка и математики.

В 1935 г. Центральный церковный совет в Бухаресте постановил, 
что все православные епархии с их приходами обязываются упла-
чивать в общий церковный фонд православной румынской церкви 
ежегодно взнос 1 % от своих валовых доходов по бюджету. Упла-
чивать их должен каждый приход прямо в епархию, а епархия в 
конце года высылает свой 1 % валового дохода в синод, должны 
переслать и взносы всех приходов, присланные в епархию. Это рас-
поряжение вошло от 1 января 1935 г. в силу.

В последнее время своей жизни митрополит Нектарий часто бо-
лел, и в то время румынская Либеральная партия под предводи-
тельством проф. д-ра Нистора приобрела большое влияние на дела 
Православного церковного фонда, доходы которого уменьшились 
так, что служители фонда, служители епархии, священники и пса-
ломщики целыми месяцами не получали своего жалования, так как 
у фонда не было никаких доходов.

Но лидеры Либеральной румынской партии обогащались взятка-
ми, получаемыми от арендаторов фонда, предпринимателей и тор-
говцев лесными материалами фонда, дела которого, несмотря на 
его огромное богатство, из-за всего этого и плохого хозяйничания 
ухудшались изо дня в день, все хуже и хуже - вплоть до кончины 
владыки Нектария, которая наступила 4 июля 1935 г. Св. синод на-
значил епископа - суфрагана Ипполита администратором епархии, 
а митрополита Никодима - администратором митрополичьих дел.



256 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

После кончины митрополита Нектария влияние либералов на 
дела фонда увеличилось, и дела фонда еще больше ухудшились, так 
что финансовое положение фонда считалось безвыходным.

Вся Буковина, в экономике которой Буковинский православный 
фонд играет важную роль, дожидалась пришествия нового митро-
полита с понятным нетерпением. На день 17 октября 1935 г. созван 
коллегиум для избрания нового митрополита для Буковины. Избран 
на буковинский митрополичий престол епископ Хотина митрополит 
Виссарион (1935-1940). 

Родился 27 февраля 1879 г. (в миру Виктор Пую) в Пашканах 
(Молдова), богословские студии изучил в богословских семинариях 
в Романе и Яссах, затем окончил богословский факультет в универ-
ситете в Бухаресте и Духовную академию в Киеве.

В монашеский чин вступил в 1905 г. в Романе и был назначен 
директором Высшей духовной семинарии в Галаце (1909-1918). В 
1909 г. возведен в архимандриты, затем был назначен инспектором 
монастырей в Бессарабии. В 1921 г. избран епископом Арджеша 
(1921-1923). Между тем было возобновлено епископство Хотин-

ско-Бельцкое, еписко-
пом которого избрали 
епископа Арджешского 
Виссариона, который 
провел основную орга-
низацию восстановлен-
ной Хотинской епар-
хии, построил в Бель-
цах монументальный 
кафедральный собор 
и великолепную епи-
скопскую резиденцию. 
После смерти Нектария 
избирательный колле-
гиум избрал епископа 
Виссариона митрополи-
том Буковины. В 1940 г. 
митрополит Виссарион 
пошел в отставку из-за 
интриг, пущенных в ход 
против него румынской 
всемогущей Либераль-
ной партией. Во время 
Второй мировой войны 



257Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Св. синод послал митрополита Виссариона в Одессу как митрополи-
та-миссионера для восстановления там христианской веры.

В 1945 г. митрополит Виссарион переезжает в Западную Европу, 
где получает достоинство руководителя епархией румын Западной 
Европы, где он и теперь действует, имея место пребывания в Пари-
же.

Избранного 30 октября 1935 г. митрополита Виссариона король 
указом от 10 ноября того же года утвердил, после чего владыка Вис-
сарион был торжественно настолован как митрополит Буковины в 
кафедральном соборе в Черновцах 10 ноября 1935 г.

Митрополит Виссарион застал церковные дела на Буковине не 
в лучшем виде. Священники и чиновники епархии и администра-
ция Православного церковного фонда, как и пенсионеры епархии, 
целыми месяцами не получали своего жалования и пенсии, так как 
богатый Православный церковный фонд из-за плохого и нечестно-
го хозяйничания не приносил почти никаких доходов. Митрополит 
Виссарион, взяв управление Буковинской православной епархией, 
не мог прямо принять, чтобы церковный фонд, располагающий та-
ким огромным имуществом, не только не приносил никаких дохо-
дов, но, будучи обременен большими долгами, стоял перед немину-
емым банкротством.

Владыка Виссарион усердно принялся за изучение причин такого 
неблагоприятного положения богатого епархиального фонда. Через 
некоторое время владыка Виссарион, познакомившись основатель-
но с делами фонда, указал своим сотрудникам в епархиальном со-
вете причины, почему дела фонда пошли так плохо.

При заключении договоров с покупателями лесных продуктов 
не соблюдались законом предписанные условия, а продавались 
лесные продукты при деятельном вмешательстве влиятельных 
либеральных политиков после взятия крупных взяток органами 
управления фондом со свободной руки. Брались грубые взятки, ко-
торые делились между политическими посредниками и управляю-
щими органами фонда в ущерб доходам фонда. Цены, по которым 
продавались лесные продукты фонда, были установлены еще в                              
1921 г. как тогдашние рыночные цены. И, несмотря на то, что рыноч-
ные цены теперь уже четырехкратно поднялись, управление фонда 
все еще придерживалось старых цен при продаже товара фонда. 
Далее митрополит нашел, что и служители фонда, имеющие близ-
кие сношения с политическими деятелями, получали авансы, иногда 
даже ежегодно, получая все высший ранг и добавки к жалованию, 
между тем как служителей без таких связей, служивших в глухой 
провинции, целыми годами оставляли без авансов и без повышения 



258 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

в рангах. Таким же образом назначались и пенсии, которые полу-
чали из средств фонда не только служители фонда и их семьи, но 
также и посторонние лица иногда получали пенсии по «милости». 
Оказывается, что в пенсионную кассу вплывали в год 4 млн, а пен-
сий выплачивалось 19 млн. Договоры заключены с покупателям ле-
соматериалов на основании рыночной цены, установленной еще в 
1920 г., между тем как со временем цены возросли в 4 раза. Кроме 
того, у фонда есть и много денежных претензий к государству, тор-
говым товариществам и всякого рода учреждениям, которые следо-
вало бы реализовать. А что самое важное - регламент, на основании 
которого решались все дела фонда, совершенно не отвечает своему 
определению, так как он не устанавливает ясно способы управле-
ния имуществом фонда и не содержит позитивных постановлений 
об ответственности управляющих органов за их дела.

Представив положение фонда, митрополит теплыми словами 
пригласил своих сотрудников взяться усердно за дело и помочь ему 
уладить дела фонда, чтобы фонд мог удовлетворить все условия 
своего предназначения.

Митрополит Виссарион назначил комиссию, обязанностью кото-
рой было бы провести вместе с ним все нужные реформы. В состав 
этой комиссии владыка Виссарион призвал членов экономического 
отделения (секции) своего юридического советника и по одному де-
легату Министерств культов и земледелия. Комиссия принялась сей-
час же за работу и решила прежде всего выработать регламент для 
управления имуществами фонда. Такой новый регламент выработал 
юридический советник митрополита проф. административного пра-
ва при Черновицком университете д-р Георгий Алексану. Комиссия 
приняла регламент единодушно, митрополит подтвердил его и пе-
редал его королю к подтверждению. Король подтвердил, обнародо-
вал его в «Государственном вестнике законов». Регламент получил 
сейчас же законную силу.

После подтверждения регламента пошла вся работа по новому 
регламенту, к которому митрополит Виссарион издал также подроб-
ные инструкции.

До тех пор управлялся фонд с начала его существования, как из-
вестно, по духовному регламенту 1783 г. и всякого рода случайным 
распоряжениям, издаваемым военным придворным советом Львов-
ской губернии и черновицким краевым президентом, а кроме того, 
также Министерствами культов и земледелия. В последнее время 
главным руководством управления фондом был статут организации 
от 10 августа 1900 г., который декретом от сентября 1909 г. № 144 по-
лучил некоторые изменения, и по этому статуту управляло австрий-



259Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

ское правительство фондом по своему усмотрению, не спрашивая 
ни консисторию, ни епископа. Когда после Первой мировой войны 
Буковина была подчинена Румынии, румынское правительство про-
должало управлять фондом таким же образом, как и австрийское, 
но со временем министр Буковины в румынском правительстве д-р 
Флондор письмом от 2 апреля 1919 г. передал управление фондом 
церковной власти в руки митрополита Владимира, мотивируя, что 
Буковинский церковный фонд, как и имущество Буковинской пра-
вославной церкви, должен управляться церковью. Когда правитель-
ство изменилось, а на место д-ра Флондора пришел д-р Нистор, этот 
последний как министр Буковины отменил решение своего пред-
шественника и распорядился, чтобы управление фондом сейчас же 
перешло опять в руки правительства. А предполагая, что церковные 
власти не передадут управление фондом добровольно, он послал и 
военный отряд. Духовные власти, уступая насилию, передали управ-
ление фондом опять в руки правительства, которое своим управле-
нием привело фонд в то печальное положение, в котором застал его 
митрополит Виссарион.

В таком правительственном управлении оставался фонд до         
1921 г., когда сменилось правительство и вместо Нистора назначен 
был министром Буковины д-р Дорий Попович, а министром культов 
- Октавиан Гога. Тогда декретом от 1 апреля 1921 г. был передан 
фонд опять церковным властям, в руки митрополита Владимира, в 
управлении которого остался фонд до обнародования закона об 
организации православной церкви в Румынии. Тогда законными по-
становлениями перешли церковные имущества во всех румынских 
епархиях в управление церкви.

Здесь следует добавить, что д-р Нистор издавна уже, особенно же 
будучи министром Буковины, носился с намерением отобрать фонд 
у Буковинской православной церкви и из Буковинского церковного 
фонда сделать Буковинско-румынский национальный фонд, средст-
вами которого должны пользоваться только буковинские румыны. 
Но это ему пока не удавалось.

Закон об организации православной церкви в Румынии не мог 
дело церковного фонда иначе решить, как только, признавая его 
собственностью Буковинской православной церкви, передать его в 
управление церкви. Но доктор Нистор все-таки не терял надежды 
отобрать фонд у православной церкви и трансформировать его в 
Румынский национальный фонд, чего добиться он надеялся при 
удобном случае с помощью Либеральной партии, членом которой 
он был, и которая играла в Румынском государстве диктаторскую 
роль. Во всех своих исторических публикациях Нистор старался 



260 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

доказать, что Буковинский церковный фонд - это чисто румынский 
фонд, основанный румынскими воеводами, боярами и архиереями, 
и потому этим фондом имеют право пользоваться только румыны, и 
он должен стать со временем чисто румынским национальным, а не 
православным конфессиональным фондом. Эта идея просачивается 
в ст. № 39-43 упомянутого организационного закона, где в общих 
чертах и добавляется, что фонд будет управляться по специальному 
регламенту.

Исполняя это постановление закона, издан в самом деле такой 
регламент 25 ноября 1925 г., который в 11 ст. устанавливает спо-
соб ведения администрации церковного фонда. Но этот регламент 
оказался в практике несоответствующим и неточным и так запутано 
редактирован, что не соглашался ни с существующими законами, 
ни с каноническими постановлениями. Ввиду того его нужно было 
заменить другим регламентом для организации службы, админист-
рации и эксплуатации имуществ Православного церковного фон-
да, изданным еще митрополитом Нектарием 28 ноября 1925 г., и 
еще третьим регламентом той же даты для организации и занятий 
епархиального совета православной митрополии Буковины в Чер-
новцах.

Все эти регламенты оказались антиконституционными, 
противоречащими ст. 88 Конституции и антизаконными, противо-
речащими № 43 закона об организации православной Румынской 
церкви. Кроме того, они были такого рода, что давали администра-
тивным органам фонда широкие права, так что всякая ответствен-
ность за плохую администрацию представлялась прямо иллюзор-
ной. При таком положении дел следует принять во внимание все 
эти обстоятельства и при составлении нового регламента смотреть, 
чтобы не повторить те же ошибки и не привести фонд в то же не-
отрадное положение, из которого его старался вытянуть митрополит 
Виссарион.

Чтобы миновать эту опасность, выработал, как уже сказано, новый 
регламент юридический советник митрополита д-р Алексану. Коми-
тет принял регламент, а митрополит подтвердил его и переслал ко-
ролю к подтверждению. Король подтвердил регламент и обнародо-
вал его в «Вестнике распоряжений».

Год спустя по инициативе Виссариона король издал декрет-закон 
для управления делами церковного православного фонда.

Во главе администрации Буковинского православного церковно-
го фонда был поставлен комитет дирекции, в состав которого входят 
советник-референт экономической секции епархиального совета, 
два инженера из администрации фонда, между которыми обязате



261Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

лен администратор, два члена из юридического департамента и три 
технических советника, а кроме того, еще и юридический советник 
митрополита, автор нового регламента Алексану. По этому закону 
все решения епархиального совета, комитета дирекции и епархи-
ального собрания считаются правосильными только тогда, если ми-
трополит согласился.

Прежде всего митрополит Виссарион обратил свое внимание на 
личное положение каждого служащего фонда и епархии и заявил, 
что как раз в этом отношении считается много неправильностей и 
несправедливостей и потому следует смотреть, чтобы каждого слу-
жителя поставить на место, которое ему следует и отвечает его под-
готовке, способностям и знаниям.

Проверку личной ситуации каждого служителя митрополит 
Виссарион передал комитету дирекции, дополнив его еще дву-
мя делегатами: одним - из Министерства культов, а другим - из 
Министерства земледелия; и эта ревизионная комиссия сейчас 
же занялась своим делом. В комиссию передано и дело служите-
лей, не выдержавших экзамена  румынского языка в 1934 г. Еще в                       
1925 г. румынское правительство приказало, что каждый служитель 
публичных учреждений в Буковине обязан сдать экзамен по румын-
скому языку. При экзамене в 1924 г., еще во время митрополита 
Нектария, много инженеров и манипулянтов фонда и епархии не 
выдержали экзамена, и их сняли со службы.

Митрополит Виссарион, чтобы не лишить этих несчастливцев ра-
боты, разрешил допустить их еще раз к экзамену, который многие 
из них выдержали с хорошим успехом.

Ревизионная комиссия занялась своим делом проверки и лич-
ной ситуации каждого из служителей фонда и епархии: ревизия 
проводилась соответственно предписаниям статута для публичных 
государственных чиновников и показала, что значительная часть 
служителей фонда и епархии, благодаря тесным связям с влиятель-
ными политическими лидерами Либеральной румынской партии, 
авансировали на высшие ранги и жалования противозаконных по-
становлений упомянутого статута и незаконно получали повышен-
ные жалования и добавки. Нашлись и такие, которые годами не по-
лучали, а оставались в том же ранге и положении, несмотря на то, 
что по закону они имели право на повышение и добавки. Комиссия 
вынесла справедливое решение: незаконно повышенных снизила 
на степень и ранг, которые им по закону полагались, а оставшихся 
без повышения комиссия повысила на тот ранг и место, которые 
им по закону принадлежали. Были и такие, которые, не имея соот-
ветствующего образования и подготовки, но имея хорошие связи с 



262 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

либеральными политиками, были поставлены на высокие посты, на 
которых они не могли работать, не имея нужных знаний.

После проверки личной ситуации каждый служитель получил 
ранг и жалование, отвечающие его квалификации по законным по-
становлениям. А много из незаконно повышенных они снизили на 
следуемое им по закону место, а других лишних просто сняли с ме-
ста. В результате ревизионная комиссия установила число служите-
лей, нужных для администрации церковного фонда, на 90, которых 
инкадрировала соответственно их цензу, образованию и времени 
службы в их ранги. Лишних служителей инкадрировала соответст-
венно их стажу и определила на другие службы. А 24 сняла совер-
шенно со службы, среди которых были и не сдавшие экзамен по 
румынскому языку.

Среди смещенных, конечно, было много румын. Сейчас же на-
чалась интервенция к митрополиту со стороны румынских поли-
тических деятелей, тех же, которые своим влиянием поставили их 
на высокие посты, несмотря на недостаток нужных квалификаций. 
Румынские политики упрекали митрополита, что он миниритаров 
(не румын) оставил на службе румынского фонда, а добрых румын 
выбросил на улицу. Эти обращения, конечно, не помогли, так как на 
стороне владыки был закон, и именно этот закон наказал их за неза-
конное назначение. Подобные результаты дала и проверка личной 
ситуации пенсионеров. Оказалось, что между пенсионерами было 
много таких, которые ни в фонде, ни в епархии никогда не служили, 
а все-таки получали пенсию «по милости».

Были и такие, что получали высокие пенсии, несмотря на то, что 
их чин был малый, а время службы было коротко.

Но были и такие, которые не имели никакой связи с либеральны-
ми политиками и получили самые ничтожные пенсии.

И тут комиссия установила порядок. У тех, у кого не было права на 
пенсию, пенсию отобрали, другим, смотря на их личную ситуацию, 
пенсии снизили, а другим опять повысили.

Митрополит Виссарион обратил внимание комитета дирекции 
на то, что цены, платимые покупателями за лесные продукты, были 
далеко ниже теперешних рыночных цен. А ввиду того что послед-
ние договоры заключены с ценами, еще в 1921 г. постановленными, 
между тем как теперешние цены вчетверо выше тогдашних, и что 
договоры заключены не по предписаниям законным (продажа с ли-
цитации или закрытыми офертами) и эти договоры приносят боль-
шой ущерб фонду, следует их аннулировать. Юридический советник 
митрополита выработал юридически точно обоснованный реферат, 
который комитет принял, а митрополит подтвердил; решено извес-



263Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

тить покупателей, что договоры, заключенные с ними незаконно, ан-
нулируются и считаются несуществующими, и потому органы фонда 
получили приказ им больше не выдавать древесных материалов.

Этот энергичный шаг администрации фонда наделал в купече-
ских кругах большой шум, и покупатели пугали фонд большими 
издержками, которые фонд будет принужден им платить, если они 
передадут дело в суд. Но право было на стороне администрации 
фонда, и купцы как практичные люди пошли на мировую и заклю-
чили с новым правлением фонда новые договоры, но уже, конечно, 
по теперешней рыночной цене, а в договорах администрация фон-
да предоставила себе право от поры до времени подвергнуть цены 
на лесные продукты современной корректуре. Таким образом, фонд 
получил повышение доходов сначала 8,5 млн, а затем еще 12 млн, 
так как все покупатели заключили новые договоры уже по новым 
рыночным ценам.

Еще во время австрийского правления австрийское правитель-
ство, управлявшее тогда бесконтрольно имуществами церковного 
фонда, построило на средства фонда две громадные казармы - одну 
в Черновцах, а другую в Жучке, возле Черновиц. Австрийское го-
сударство, пользуясь казармами, точно и хорошо платило фонду 
арендную плату. Когда же Буковина была присоединена к Румынии, 
румыны забрали казармы для своего войска, но платить за поль-
зование отказались, заявляя, что казармы были собственностью 
Австрийского государства и после присоединения Буковины к Ру-
мынии перешли в собственность Румынского государства. Когда 
же Буковинская епархия документально доказала, что казармы - ее 
собственность, Министерство обороны заключило с администраци-
ей фонда наемный договор, обязываясь платить ежегодно 700 тыс. 
леев за обе казармы, причем государство требовало, чтобы фонд за 
свой счет совершал все нужные ремонты.

Практика показала, что фонд много терял на этом деле. Аренд-
ной платы получал или часто не получал фонд 700 тыс., а платил 
за ремонты полтора миллиона в год, так что годичный дефицит был 
на 800 тыс., и потому епархия решила во всяком случае избавиться 
от казарм, чтобы не терпеть такие ущербы. Еще митрополит Нек-
тарий предложил Министерству краевой обороны купить казармы. 
Но дело как-то не двигалось, и корреспонденция между епархией 
и Министерством обороны продолжалась несколько лет. Только ми-
трополиту Виссариону удалось довести это дело до конца, когда он 
обратился прямо к королю и представил ему лично, как несправед-
ливо поступают румынские власти с имуществом Буковинской пра-
вославной церкви, что в народе новоприсоединенного к Румынии 



264 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

края Буковины вызывает справедливое недовольство. Король бла-
госклонно оценил ситуацию и приказал военному министру уладить 
дело с покупкой казарм. Окончательно Министерство обороны ку-
пило казармы, стоимость которых была оценена от 80 до 100 млн 
леев, за 38 млн леев, и таким образом фонд избавился бремени, 
стоящего ему ежегодный миллион.

К имуществам Буковинского православного церковного фонда 
принадлежало и известное купальное заведение в Дорне, цели-
тельные воды и грязевые купания которого приобрели давно уже 
европейскую славу. Но из-за плохого и неумелого хозяйствования 
это заведение пришло в такой упадок, что начало работать с дефи-
цитом, так как публика, не находя в упомянутом курорте никаких 
удобств, перестала пользоваться этим курортом и не приезжала 
больше.

Располагая уже некоторыми капиталами, митрополит Виссари-
он обратил свое внимание на Дорну, дающую возможность прине-
сти фонду кое-какие доходы. Митрополит выписал специалиста по 
устройству купальных заведений, провел некоторые ремонты оте-
лей в Дорне и в лечебых заведениях, скоро модернизировал Дорну 
и пустил заведение в ход. Прибыли и посетители, и Дорна опять 
начала давать довольно значительные доходы.

Митрополит Виссарион возобновил и эксплуатацию богатых руд-
ников в Якобенах, обновив их оборудование и модернизировав их 
обстановку. Скоро и эти рудники начали приносить доходы.

Все дома и строения, принадлежащие Буковинской епархии и ее 
церковному фонду, страховались в чужих страховых обществах, что 
стоило фонду нескольких миллионов в год. Еще митрополит Нек-
тарий, как мы уже писали, собирался основать свое епархиальное 
страховое общество, но из-за неимения средств эту идею реали-
зировал только митрополит Виссарион после санации церковного 
фонда. Митрополит Виссарион решил выделить из капиталов фонда 
некоторую сумму, чтобы основать для епархии и фонда собственное 
страховое общество, чтобы фонд страховал все строения из своих 
средств, и таким образом дать возможность получить прибыли из 
страховки. Епархиальный совет обратился ко всем приходам с об-
ширной инструкцией и приказал все приходские здания и строения 
страховать только в епархиальном страховом обществе.

В Буковинской епархии, как и вообще в Австрии, не было обычая 
переводить священников в душпастырей на покой или посылать их 
на пенсию. Священники считались в Австрии и, конечно, в Буковине 
по закону бенефициатами и как такие оставались, пользуясь сво-
им бенефициумом на своем приходе, до смерти. Только в случае 



265Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

неработоспособности - причины, которая могла быть физического 
или умственного характера - власти иногда посылали священника в 
отставку, назначая ему пенсию. Но по большей части и в случае не-
работоспособности не посылали священников на пенсию, а посыла-
ли им священника-сотрудника, который совершал все службы и де-
лился доходами с немощным настоятелем. На пенсию обязательно 
посылали только священников, провинившихся так, что дальнейшее 
продолжение их службы в приходе сделалось из взгляда на публич-
ную мораль невозможным. В таком случае посылали священника 
на пенсию, назначая ему такую же сумму, чтобы он со своей семьей 
мог прожить.

Со временем, однако, оказалось необходимым и священников 
посылать на пенсию. В богословских учреждениях выучилось во 
время Первой мировой войны много кандидатов в священники, и 
они массами повторно обращались в Министерство культов с про-
шением послать престарелых свящянников, не могущих исполнять 
свою службу, на пенсию, а на их место поставить молодых кандида-
тов. Вмешались в дело и румынские парламентарии, которые в пар-
ламенте энергично требовали, чтобы правительство удовлетворяло 
многочисленные прошения абсольвентов богословия и послало 
старых священников на пенсию, а на освобожденные таким обра-
зом места поставили молодежь. Результатом всех этих интервенций 
было, что Министерство культов решило старых священников по-
слать на пенсию и потому обратилось ко всем епархиям Румынии, 
чтобы они выслали в государственно-пенсионную кассу списки 
всех старых священников, которые пойдут на пенсию, а на место их 
следует рукоположить новых. И Буковинская епархия должна была 
подчиниться требованиям министерства, и с 1 ноября 1936 г. пере-
шли на пенсию и несколько буковинских православных священни-
ков и псаломщиков. Таким образом, введен на Буковине и выход на 
пенсию священников.

Относительно священников-пенсионеров закон содержит следу-
ющие специальные постановления: священники в возрасте 70 лет 
обязательно посылаются на пенсию, а священники в возрасте 65 
лет могут пойти на пенсию. Такой переход на пенсию называется 
переходом на пенсию по старости. Священники-пенсионеры имеют 
право получить в приходе, где они служили, часть прихода, назнача-
емую архиереем, где они и далее остаются полноправными настоя-
телями, имея право служить в приходской церкви и богослужения-
ми в своем участии совершать все духовные требы.

Священники-пенсионеры считаются помощниками в приходе. 
Они имеют право проживать в приходском доме, если там есть сво-



266 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

бодное место, и если они, еще будучи действующими, хлопотали 
о постройке или капитальном ремонте приходского дома. Поль-
зоваться приходской землей они права не имели. В Буковинской 
епархии получали священники-пенсионеры к своей пенсии еще 
2000 леев в месяц взамен претензий к приходу.

Сначала получили пенсионеры Буковинской епархии пенсии из 
средств Буковинского православного фонда, но со временем уда-
лось митрополиту Виссариону перенести выплату пенсий священ-
никам на счет государства так, что в силу декрета-закона от 29 
апреля 1937 г. пенсии для всех пенсионеров Буковинской епархии 
выплачивает уже государственная пенсионная касса, из-за чего го-
дичные расходы фонда уменьшались, по крайней мере, на 20 млн. В 
том же 1937 г. митрополит назначил и пенсионную комиссию, кото-
рая заведовала пенсионными делами, проверяла пенсионные усло-
вия и посылала свои предложения в государственную пенсионную 
кассу в Бухарест.

Еще одно важное для финансов фонда дело удалось провести 
митрополиту Виссариону, чем он сэкономил для фонда несколько 
миллионов. Это освобождение трансакций фонда от платежа гер-
бовой пошлины и регистрационных такс. Закон, регулирующий эти 
дела, в 22 ст. устанавливает, что учреждения, служащие публичным 
и общеполезным научным образовательным целям, освобождают-
ся от платежа гербовой пошлины и регистрационных такс, но, хотя 
православный фонд был именно таким учреждением и вполне от-
вечал требованиям законных постановлений, правительство право-
славному фонду этого права не хотело признать, хотя Буковинская 
митрополия всегда обращалась к правительству с прошениями, что-
бы и фонду признали эти привилегии. Правительство всегда отвеча-
ло отрицательно. И владыка Вассирион обратился к правительству 
с такой же просьбой, доказав в реферате юридического советника 
митрополии неоспоримое право фонда на упомянутые привиле-
гии. Правительство составило отдельную специальную комиссию 
для разбора этого дела, с подачи которой Министерство финансов 
удовлетворило прошение Буковинской митрополии решением, что 
впредь все купеческие и торговые трансакции не будут подлежать 
обязанности платить гербовую пошлину или таксы за регистрацию. 
Это был большой успех, и он принес фонду уменьшение на несколь-
ко миллионов леев в год. Так, например, при продаже казарм фонд 
этим освобождением сберег 2 млн 800 тыс.

Наконец удалось митрополиту Виссариону реализовать еще одну 
из многих претензий фонда, которая уже считалась совершенно 
пропавшей. Это были дела с железнодорожными акциями и обли-
гациями, которые еще австрийское правительство, поддерживая то-



267Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

варищество постройки железных дорог в Буковине, купило было на 
средства Буковинского православного церковного фонда, которые 
были положены на хранение в одном из венских банков. Дело этих 
акций было до того запутано, что эти ценные бумаги - облигации и 
акции - считались уже совершенно обесценившимися. После при-
соединения Буковины к Румынии все железные дороги взяло Ру-
мынское государство в свое управление, и все собственники акций 
начали румынскому правительству предъявлять свои права на же-
лезные дороги, попавшие в управление и эксплуатацию Румынско-
го государства. Предъявила свои права и Буковинская митрополия. 
Собственниками большинства акций и облигаций были иностран-
ные банкиры, по большей части венские, они созвали в Вене со-
брание акционеров и решили выплачивать только основные акции 
(штамакции). Выплату же приоритетных акций (приоритет-акций) 
отложить на 60 лет. В таком случае фонд потерял бы надежду на 
реализацию своих претензий, так как акции фонда были исключи-
тельно второстепенного характера. Но представитель фонда внес 
против этого решения энергичный протест, а после внес в румын-
ский суд предложение об отдаче акционерного железнодорожного 
товарищества под принудительное судебное управление за несо-
блюдение постановлений статута товарищества. Суд это внесение 
принял и определил товарищество под принудительное судебное 
управление. Руководители акционерного товарищества пошли на 
переговоры с администрацией церковного фонда и, чтобы изба-
виться от принудительного судебного управления, купили все 5400 
акций, принадлежащих фонду, за сумму в 21 млн 600 тыс. леев. Так-
то и удалось митрополиту Виссариону такую значительную сумму 
для фонда спасти, на что уже никто не надеялся.

Точное и крепкое основание для администрации фонда - новый 
регламент - ясно и позитивно указывал способ управления фондом, 
исключая все возможности злоупотребления, давал управителям 
фонда возможность инициативы, но и устанавливал самый строгий 
контроль, не допускающий никакого самоволия и получения взя-
ток или свободной продажи, тем более что всякая сделка и договор 
получили силу только тогда, если согласился митрополит и подкре-
пил своей подписью.

Управлению фонда удалось провести в жизнь и несколько ре-
форм, которые уменьшили расходы, - справедливая инкадрация 
служителей фонда и епархии и приостановление пенсий «по мило-
сти» (уменьшение системизированных служебных мест).

Расходы фонда уменьшились и тем, что обязанность выплаты 
пенсий перешла на государство и фонд перестал платить гербовую 
пошлину -  регистрацию за свои купеческие сделки. Все это подняло 



268 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

материальное положение фонда, и потому осенью 1937 г. епархи-
альный совет смог в принятом положении предложить епархиаль-
ному собранию уже активный бюджет, чего уже давно не случалось. 
Так, показывает бюджет епархии и фонда на 1937 г. в доходах сумму 
реальную - 233 682 500 вместо суммы 123 570 000 - значит, разница 
110 112 500. Следует приметить, что на основании нового бюджета 
выплачены все невыплаченные жалования, пенсии и даны пособия 
на окончание строения начатых церквей в Черновцах, Ваме, Радов-
цах и др., совершен ремонт Черновицкого кафедрального собора, 
духовной семинарии, школы псаломщиков, проведен капитальный 
ремонт митрополичьей резиденции, выплачено пособие на ремонт 
строений, причисленных к историческим монументам. Излишками 
бюджета покрыто множество других расходов.

Понятно, что этот неожиданный успех реформы митрополита 
Виссариона и санация Буковинского православного церковного 
фонда не могли не обратить внимания краевой печати. Так, газета 
«Нямул романеск» в номере от 16 февраля 1937 г. пишет: «Епархия 
Буковины, имущества которой ценились на миллиарды, попала из-
за плохого и нечестного хозяйства в ее фонде в долги, так что уже 
все считали дни существования Буковинского церковного фонда. 
На счастье, управление фонда взял в руки человек честный и трудо-
любивый, и только после одного года его блистательного хозяйства 
дела фонда быстро поправлены, так что сегодня бюджет этого фон-
да показывает цифру около 120 млн чистого дохода после покры-
тия всех расходов».

Другая газета, «Романия агрикола», поясняет падение доходов 
фонда следующим образом: уже давно все указывают, как плохо 
администрируется фонд Буковинской православной митрополии, 
особенно со времени введения нового закона. С тех пор админи-
страцией фонда сильно заинтересовались элементы, которые из-
за слабого церковного правления успели взять фонд в свои руки 
и чуть не привели его к гибели. Но не этим политикам провести 
это до конца. Пришел своевременно на престол Буковинской ми-
трополии владыка Виссарион, который, преодолевая все трудности, 
лишенный даже помощи местных элементов, несмотря на препятст-
вия политиков и саботаж служителей фонда, с помощью нового ре-
гламента сумел найти возможность спасти фонд, открывая все но-
вые источники доходов, реализуя все возможные претензии фонда, 
успел уравновесить бюджет и довести доход до 233 млн вместо 108 
млн за минувший год. А кроме того, вложить еще 6 млн в резервный 
фонд, покрыв все пассивы фонда.

Несмотря на столь интенсивную и много времени занимающую 
работу по санации и спасению церковного фонда от гибели, ми-



269Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

трополит Виссарион не оставил без внимания и заботы духовного 
характера.

Особое внимание владыка Виссарион обратил на преподава-
ние науки религии – и в церкви, и в народных учебных заведениях. 
Строго смотрел владыка за тем, чтоб душпастыри в праздники и в 
воскресные дни проповедовали слово Божье и проводили регуляр-
но катехизацию взрослой молодежи в церкви, обучали молодежь 
главным истинам Христовой веры, чтобы они прилежно препода-
вали в народных школах науку религии, записывали преподанные 
лекции в школьные регистры, а тем и подтверждали исполнение 
своей обязанности. От благочинных и епархиальных инспекто-
ров требовал владыка строгого контроля этих официальных книг 
и лекций, и чтобы они всегда об этом рапортовали в митрополию. 
И профессоров религии средних учебных заведений владыка обя-
зал ежемесячно посылать в митрополию рапорты о преподанных в 
школе материалах. Со временем круг деятельности преподавания 
религии священниками распространился и на две новооснованные 
организации:

а) организацию «Стража края» (СК), основанную королем Карлом 
I и обнимающую всю школьную молодежь народной сельской шко-
лы; 

б) организацию взрослой мужской молодежи «Предвоенное при-
готовление» (ПП), основанную с целью дома приготовить молодежь 
к военной службе еще перед вступлением на службу.

Митрополит Виссарион обязал епархиальное духовенство к 
сотрудничеству в обеих организациях. Организации СК - читать в 
летних лагерях религиозные лекции и преподавать катехизы, вос-
питывая эту молодежь в патриотическом и религиозно-моральном 
смысле. А для ПП - преподавать науку религии в проповедях и кате-
хизах и поощрять к честной и религиозно-моральной жизни.

Закон об основании организации ПП говорит, что задача ПП - вы-
учиться всем приемам и упражнениям, нужным для будущей во-
енной службы. Но этого еще недостаточно: каждый из членов ПП 
должен одновременно получить и религиозно-нравственное воспи-
тание, а то может дать только основанная Христом церковь, которая 
своими истинами и своей моралью, полной премудрости, формиру-
ет и мораль индивидуальную и придает христианину человеческое 
достоинство. Вера и молитва ведут сердце и душу человека к добро
му. Люди, имеющие доброе сердце и душу, просвещенные глубокой 
верой, - это самые лучшие люди. Только одна церковь в состоянии 
создать совершенного нравственного человека, потому-то и нужно 
для будущих хороших воинов, защитников родины, и религиозное 
воспитание.



270 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Организация ПП приходила каждое воскресенье и в праздники в 
церковь, слушала богослужение и проповедь, а затем шла на воен-
ные упражнения.

Владыка Виссарион, чтобы еще интенсивнее поддержать пропо-
ведование Христовой науки и укрепить ее в народе, обратил свое 
особенное внимание на сектантскую пропаганду, затрагивающую 
основы Христовой веры, и рекомендовал душпастырям пользовать-
ся в борьбе против сектантства в приходах и «мирским миссионе-
ризмом». Поручил митрополит Виссарион избрать из прихожан ин-
теллигентных, религиозных и толковых людей, хорошо обучить их 
всем истинам Христовой веры, основательно познакомить их с сек-
тантскими заблуждениями, затем посылать их между сектантов, что-
бы они вступали с ними в религиозные дискуссии, опровергали их 
лжеучения и восстановляли подлинную, истинную и чистую Христо-
ву веру и науку в смысле православной церкви. Эта идея оказалась 
чрезвычайно полезной для религиозного дела. Основаны во многих 
приходах такие мирские миссионерские кружки, которые в сорев-
новании с сектантскими проповедниками развили прекрасную и 
успешную религиозную работу среди народа. Находясь в близкой 
связи с сектантами и работая с ними вместе в поле, на фабриках и 
других учреждениях, мирские миссионеры имели возможность вы-
ступать против сектантского лжеучения и распространять истинную 
веру, уличая перед народом сектантский обман и восстанавливая 
на основании Святого Писания истинную и спасительную христи-
анскую науку.

Чтобы религиозную пропаганду еще повысить и укрепить, ми-
трополит Виссарион назначил для каждого благочиния одного или 
двух проповедников, задачей которых было на призыв благочинно-
го явиться в определенный день в определенный приход, участво-
вать там в богослужении и произнести хорошо приготовленную к 
местным обстоятельствам соответственную проповедь. Эти пропо-
ведники получали награждения из кассы церковного фонда в сум-
ме 200 леев. Благочинные вызывали таких проповедников на все 
большие религиозные праздники и богослужения и заставляли их 
там проповедовать.

В целях контроля преподавания науки религии в народных шко-
лах митрополит Виссарион обязал всех благочинных - или самих, 
или их заместителей - совершать в школах неожиданные инспекции, 
чтобы убедиться, преподает ли регулярно священник в школе нау-
ку религии и с каким успехом. Такие инспекторы получали от 150 
до 200 леев вознаграждения, смотря на отдаление инспектируемой 
школы от места жительства инспектора. Таких инспекций нужно 



271Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

было совершить в каждом благочинии, по крайней мере, 10 в год. 
На место этих временных инспекторов митрополит Виссарион на-
значил для Буковинской епархии двух специальных инспекторов-
миссионеров, разделив епархию на два округа: 

I. благочиния Черновицкое, Черемошское, Радовецкое, Серетское 
и Сторожинецкое;

II. благочиния Арборское, Кымпулунгское, Гоморское, Днестер-
ское и Сочавское.

В Буковинской епархии был издавна обычай, что священники 
благочиния собирались раз в год на так называемые пастырские 
конференции, для руководства которыми, как мы уже писали, ми-
трополит Нектарий издал особый регламент, но митрополит Висса-
рион нашел, что этот регламент не отвечает уже ни духу времени, ни 
умножившимся интересам церковным, и заменил его новым регла-
ментом, содержащим точные инструкции для проведения пастыр-
ских конференций.

По новому регламенту благочинный созывает пастырские конфе-
ренции дважды в год, а не как до сих пор - только один раз в год. Это 
конференции в мае и в октябре, но можно созвать и конференции 
чрезвычайные для решения каких-либо возникших новых неотлож-
ных вопросов. Задачей пастырских конференций было дать духо-
венству возможность углубиться в богословские науки, обменять-
ся мнениями, пастырским опытом, дополнить свои богословские 
знания и пр. Программа пастырских конференций: торжественное 
соборное богослужение при сослужении большого числа священ-
ников благочиния; на богослужении - проповедь назначенного бла-
гочинным священника; затем лекция-образец по катехизму одного 
из священников, назначенного благочинным, или в народной школе 
или взрослой молодежи в церкви; затем весь собор переходит в 
место, где должна состояться конференция. Продолжается програм-
ма: речь благочинного, содержащая доклад о состоянии благочи-
ния, статистика населения, его прирост, прирост имущества церквей, 
приходской библиотеки, о религиозном движении в благочинии; 
затем следует чтение богословских сочинений. Каждый священник 
обязан выработать для конференции и предложить благочинному 
по два богословских сочинения, темы которых благочинный обязан 
сообщить священникам за три месяца перед конференцией, а духо-
венство обязано их выработать и послать за 15 дней перед конфе-
ренцией благочинному. Кроме того, каждый священник обязан вы-
работать и три проповеди - одну проповедь в собственном смысле 
слова, одну гомилию и одну случайную проповедь (паренезу) - и вы-
слать их вместе с сочинением. Благочинный передает богословские 



272 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

сочинения и проповеди назначенному им референту, затем читает 
автор самого лучшего сочинения, следует дискуссия над прочтен-
ным сочинением.

Рецензент сообщает и отметки рецензий всех прочих сочине-
ний и указывает эвентуальные неточности и ошибки, найденные в 
сочинении. Следует критика проповеди и катехизы, а также и дис-
куссия над рецензией, прочтенной рецензентом. Следующая точка 
программы - дискуссия над вопросами из практической пастырской 
жизни, поставленными участниками конференции или присланны-
ми епархиальным советом.

Под конец - эвентуальные предложения участников конференции 
и заключительное слово благочинного.

Владыка Виссарион распорядился, чтобы, так как священники и 
их сослужители- псаломщики собирались раз в год на конференцию 
псаломщиков, для их руководства был издан особый регламент.

Конференцию созывает благочинный. Цель конференции - орга-
низация и подготовка псаломщиков к систематическому пастыр-
скому сотрудничеству с душпастырями в приходе, чтобы помогать 
душпастырю в его пастырской и миссионерской деятельности в 
приходе соответственно требованиям времени. Программа таких 
конференций: утром - торжественное богослужение, совершенное 
благочинным и другими им назначенными священниками. Во время 
богослужения проповедь священника, благочинным назначенного, 
затем переходят в место собрания, где благочинный произносит 
речь и представляет доклад о деятельности псаломщиков благочи-
ния. После речи благочинного следуют поучительная лекция одного 
из священников, назначенного благочинным, затем доклад одного 
из псаломщиков, относящийся к интересам псаломщицкого сосло-
вия, после дебаты над вопросами, присланными епархиальным 
советом и эвентуальные внесения участников конференции, после 
чего заключительная речь благочинного.

Самым главным желанием владыки Виссариона было, чтобы 
псаломщики занимались учреждением церковных хоров для под-
нятия торжественности и для создания молитвенного настроения 
присутствующих при богослужении верующих. При каждом случае 
владыка Виссарион приобщал священников, псаломщиков и вооб-
ще всех верующих православных к основанию церковных хоров. 
Владыка назначал для таких хоров денежные пособия, устраивал 
состязания хоров на публичных выступлениях и определял доволь-
но значительные премии для лучших хоров. Через некоторое время 
в Буковинской епархии уже хорошо работали вышколенные хоры, 
которые много внесли в торжественность богослужения и народную 
религиозность.



273Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Владыка Виссарион много заботился, чтобы духовенство отправ-
ляло богослужение с особенным благоговением, достоинством и 
торжественностью. Он также усердно старался, чтобы в Сочаве, где 
лежат мощи св. Иоанна Нового и куда ежегодно в день св. Иоан-
на Сочавского 2 июня и в день рождества св. Иоанна Предчети 24 
июня приходят массы паломников со всех сторон - не только пра-
вославные из Буковины, но даже и униаты из Галичины, Закарпатья, 
ежегодно проводились торжественные отпусты. Митрополит Висса-
рион приглашал священников и народ к паломничеству в Сочаву 
помолиться там у раки св. угодника Божьего Иоанна, покаяться в 
своих грехах и направить свою жизнь на дорогу спасения и соблю-
дения заповедей Божьих, а священников обязывал подготовлять 
своих прихожан к паломничеству в Сочаву, поучая их, чтобы они 
вели себя как истинные христиане как во время паломничества по 
дороге, так и при мощах св. Иоанна. В торжественном богослужении 
ежегодно участвовал активно и митрополит Виссарион, который 
обыкновенно произносил и соответствующие проповеди. В Сочаве 
проповедовали по распоряжению митрополита Виссариона самые 
лучшие проповедники епархии и по-русски. Со временем сделалось 
паломничество в Сочаву грандиозным проявлением религиозной 
жизни Буковинской епархии, даже архиереи Российской церкви 
приезжали иногда в Сочаву (митрополит Антоний Храповицкий, ар-
хиепископ Алексей Громадский, епископ Савва Гродненский и др.).

Уже в другом месте сказано, что в Буковинской епархии для ин-
тенсивнейшей религиозной деятельности в народе были основаны 
миссионерские кружки, и деятельность этих миссионерских круж-
ков оживил митрополит Виссарион тем, что провел их теснейшую 
организацию. 

Каждое благочиние епархии разделялось на 5-10 кружков, в ко-
торые входило по 5-9 приходов. Познакомившись с усердной мис-
сионерской деятельностью, народ полюбил участвовать в миссиях 
этих кружков. Приходили огромными массами крестным ходом с 
хоругвями, иконами, распевая набожные песни. Паломники спеши-
ли на торжества этих кружков, где они исповедовались, соборова-
лись и с большим вниманием прислушивались к проповеди, а затем 
они в том же порядке возвращались домой, делясь глубокими впе-
чатлениями, вынесенными ими из миссионерского торжества.

В 1936 г. организовано в Буковинской епархии 200 таких миссий 
(в одном только Днестерском благочинии - 43) при громадном уча-
стии народа, и благословенные последствия этой похвальной дея-
тельности буковинского духовенства не заставили долго ждать, осо-
бенно благотворно повлияли миссии на отрезвление народа. Народ 
под руководством священников начал быстро основывать общества 



274 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

трезвости, члены которых обязывались воздерживаться от алкоголя, 
и на всех ими устраиваемых требах и собраниях они потчевали сво-
их гостей не алкогольными напитками, а только чаем и другими не 
опьяняющими напитками. Дело отрезвления народа пошло так хо-
рошо и быстро, что, не будь злополучной Второй мировой войны, те-
перь Буковина представляла бы одно большое общество трезвости.

Впрочем, следует подчеркнуть: отрезвлением народа митрополит 
Виссарион занялся сейчас же, как только взял бразды правления 
епархией в свои руки. Еще в 1937 г. митрополит Виссарион издал к 
духовенству горячий призыв, чтобы оно взялось энергично за борь-
бу и всеми силами боролось против порока пьянства, укоренивше-
гося так крепко между православными христианами Буковинской 
епархии. Это дело удается духовенству теперь легко осуществить, 
писал владыка, так как и правительство предпринимает в этом от-
ношении такую же параллельную акцию отрезвления, основывая 
общество для отрезвления народа под именем «Темперанца» (уме-
ренность, воздержание).

Это движение, начатое митрополитом Виссарионом при поддер-
жке миссионерских кружков, увенчалось скоро громадным успе-
хом, так что только в одном году (1939) в Буковине основано 49 
таких обществ трезвости. Чтобы войти с народом в тесный контакт, 
митрополит Виссарион часто устраивал канонические визитации в 
епархии, которых давно уже не было. За два года своей деятель-
ности владыка Виссарион в Буковине посетил 100 приходов, что 
значит почти третью часть всей епархии. Программа канонической 
визитации была обыкновенно такая: на границе прихода встречала 
митрополита мужская молодежь на лошадях (бандерия) под коман-
дованием одного из парней и ездила перед автомобилем владыки 
до первой триумфальной арки, где встречали владыку начальник 
села со своим советом, приветствуя его речью и хлебом-солью. По-
сле ответа владыки шествие продолжалось до второй арки, кото-
рая была обыкновенно перед церковью. Там настоятель с крестом 
и евангелием и духовенством в облачении встречали архипастыря 
краткой речью, на которую отвечал архиерей, и все входили в цер-
ковь. Совершив поклонение перед иконами, архиерей, стоя на со-
лее, дожидался рапорта настоятеля.

Настоятель читает рапорт о своем приходе. Прежде всего пред-
ставляет историю прихода, затем статистику, говорит о материаль-
ном и моральном положении в приходе, указывает на хорошие и 
плохие стороны прихода и приветствует владыку с приездом. Пере-
дает письменный рапорт владыке.

Владыка реагирует на высказанное настоятелем ведомостью о 



275Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

приходе, доброе хвалит, а плохое поучительно порицает, следует 
молебен, в котором участвуют все присутствовавшие священники, 
затем следуют проповедь очередного проповедника и многолет-
ствие королю, митрополиту и духовенству. Все идут в приходский 
дом, где настоятель со своей семьей приветствует владыку, переда-
вая ему хлеб-соль. Затем владыка проводит контроль канцелярии 
приходской, пересматривает и подписывает все приходские книги 
и регистры, а после отправляется в народную школу для проведе-
ния инспекции религии школьной молодежи.

Во время канонической визитации владыка Виссарион конста-
тировал, что как в церквах, так и в домах православных христи-
ан много икон, не отвечающих духу и стилю православной церкви. 
Встретил и много чисто католических, ввиду того митрополит Висса-
рион написал в Министерство культов, что в Буковине очень много 
неправославных икон, и просил, чтобы Министерство культов по-
старалось и дало возможность заместить эти чужие иконы право-
славными иконами. Министерство культов ответило Черновицкой 
митрополии, что оно этим делом уже занималось и ввиду того дало 
авторизацию многим художникам, умеющим писать православные 
иконы. Одновременно Министерство культов прислало митрополи-
ту и список художников, готовых доставлять православным церквам 
иконы в чисто православном духе и стиле.

Лист министерства епархия обнародовала в своем «Епархиаль-
ном вестнике», чтобы священники знали, к кому в случае надобно-
сти обращаться за православными иконами.

Но митрополит Виссарион основал, чтобы иметь в Буковине ху-
дожников, могущих доставить православные иконы, школу иконо-
писи. Так же плохо, как дело с иконами, стояло дело с постройкой 
церквей, и потому митрополит Виссарион основал в своей епархии 
архитектурное отделение, в состав которого входили первый архи-
тектор, начальник службы, еще три архитектора и один архитектор-
помощник.

В регламенте, изданном для организации архитектурного отделе-
ния, точно обозначены задачи и занятия этого отделения.

При Черновицкой митрополии давно уже существовал церков-
ный музей, где собирались церковные вещи исторического значе-
ния, но соответствующей организации это учреждение не имело, и 
этим делом занялся митрополит Виссарион. Как заняться музеем 
соответственно требованиям времени и как его устроить, митропо-
лит Виссарион издал 21 апреля 1938 г. приказ ко всем настоятелям 
приходов и монастырей, чтобы они все старинные церковные пред-
меты, находящиеся в приходе или монастыре и имеющие истори-



276 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

ческое значение (книги, кресты, кадильницы, архиерейские жезлы, 
облачения, плащаницы и вообще все предметы исторического зна-
чения), прислали в митрополичий музей.

Высказывая одновременно и свое желание, решились ли они по-
жертвовать эти предметы музею, или продать, или дать на сохране-
ние, в последнем случае они остаются собственниками этих пред-
метов, а в музее они будут сохраняться как исторические экспонаты. 
Для помещения музея митрополит Виссарион определил несколько 
прекрасных комнат и устроил его организацию по самым новей-
шим правилам в этом отношении. Музей скоро разросся благодаря 
усердному содействию духовенства и монашества, и в последнее 
время перед Второй мировой войной в музее было уже несколько 
тысяч экспонатов. К сожалению, во время Второй мировой войны 
музей сильно пострадал. Пропало много самых ценных и древних 
экспонатов, в грабеже подозревают гитлеровцев, но точных доказа-
тельств не имеется.

Здесь следует еще приметить, что между экспонатами музея было 
много антиминсов, подписанных еще молдавскими епископами, и 
много драгоценностей, как золотые чаши, дискосы и др.

Во время пастырства митрополита Виссариона издан новый дис-
циплинарный закон для священнослужителей, который освободил 
священников от произвола государственных властей и передал 
дисциплинарное дело в руки духовных властей, коим оно в самом 
деле принадлежало.

Так, во время правления Австрии, как после и Румынии, 
государственные власти всегда старались вмешиваться в дисци-
плинарные дела священников, чтобы их держать в зависимости и 
заставить делать то, что правительству угодно. Потому-то и прави-
тельственные власти всегда домогались, чтобы они при всех дис-
циплинарных следствиях имели своих делегатов, которые были бы 
членами смешанных дисциплинарных комиссий (дисциплинарные 
комиссии были составлены из духовных и мирских членов). Такие 
дисциплинарные дела всегда решались под нажимом правитель-
ственного комиссара по воле последнего. Против участия прави-
тельственного делегата в дисциплинарных комиссиях буковинское 
духовенство вело постоянную борьбу с австрийским, а после и с 
румынским правительством. Сначала при выработке дисциплинар-
ного закона румынское Министерство культов требовало, чтобы при 
всех дисциплинарных следствиях участвовал и правительственный 
делегат. Но Центральный церковный совет стоял на точке зрения, 
что министерство не имеет права вмешиваться во внутренние ад-
министративные дела церкви, и не согласилось. Таким образом, 
вышел дисциплинарный закон для духовенства без вмешательства 



277Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

правительственных властей, духовенство судится только духовными 
судьями.

Для ведения дисциплинарных расследований и наказаний 
Центральный церковный совет издал обязательную для всех епар-
хий Румынии инструкцию, которая постановляет, что проступки, со-
вершенные священниками и служителями высших епархиальных 
учреждений, подлежат суду епархиального архиерея, который при-
нимает решение на основании следствия, проведенного его делега-
том, каковым может быть:

а) если обвиняемый церковный служитель - священник или диа-
кон, монах и псаломщик-благочинный, епархиальный ревизор, мо-
настырский экзарх, член духовной консистории и духовный член 
епархиального совета;

б) если обвиняемый служитель высшей епархиальной админи-
страции - духовный ли мирской член администрации, но высшего 
ранга, чем обвиняемый, или, по крайней мере, в том же ранге.

Обвиняемому следует, согласно правилу, слушать и другую часть, 
дать возможность занести все в протокол, что обвиняемый считает 
нужным для своей защиты; он может, если сочтет нужным и полез-
ным для своей защиты, все описать в обширном мемориале и пере-
дать следственному делегату.

Расследователь-делегат должен выслушать свидетелей обеих 
сторон - и обвиняемого, и защиты, закрывая дело, архиерейский 
делегат высказывает в рапорте и свое мнение и предлагает или 
оправдать, или наказать обвиняемого.

Архиерей передает дело в епархиальный совет, референт кото-
рого обязан в течение трех дней предложить архиерею рапорт с 
позитивным предложением. При провинностях легких архиерей ре-
шает сейчас же, а если дело серьезное, он посылает его в духовную 
консисторию, референт которой обязан в самое кратчайшее время 
предложить архиерею свой рапорт и предложение. Архиерей дает 
свою резолюцию - или оправдывает, или наказывает обвиняемого, 
назначая ему и наказание.

Время, в которое обвиняемый не совершает службу, не учитыва-
ется ему в годы службы. Если же он приговорен к наказанию, «буду-
чи поставлен в диспозицию», после отбытия срока наказания может 
опять быть принят на службу, но в самом низком ранге, между тем 
как наказанные «снятием со службы» никогда уже не принимаются 
на службу.

Против решения архиерея допускается жалоба к патриарху, кото-
рый, пересмотрев дело со своим советом, решает его окончательно 
и безапелляционно.



278 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

В 1936 г. внесло общество буковинского православного духо
венства к митрополиту прошение, чтобы в будущем выплачивались 
семьям умерших священников из взаимной помощи суммы 100 тыс. 
леев вместо 50 тыс. до сих пор. Митрополит предложение принял и 
постановил, чтобы от 1 августа 1936 г. семьи умерших священников 
получили желаемую сумму, а всем священникам за каждый случай 
смерти отсчитывалось по 250 леев из жалования.

Митрополит Виссарион много интересовался живущими в Буко-
вине раскольниками, или, как их называют, липованами. С липован-
ским белокриницким митрополитом Пафнутием* Виссарион был 
уже раньше знаком, когда был епископом Хотинским, и еще с 1933 
г. оба митрополита вошли в корреспонденцию. Когда же митропо-
лит Виссарион в 1937 г. проводил в Серетском благочинии архие-
рейскую визитацию, он решил посетить в это время и липованского 
митрополита Пафнутия в его резиденции Белой Кринице, о чем его 
и известил. Совершив визитацию в соседний единоверческий липо-
ванский приход Климовцы, митрополит Виссарион заехал к митро-
политу Пафнутию в Белую Криницу.

Владыку Виссариона принял митрополит Пафнутий с большой 
торжественностью. В кафедральном соборе отправили оба митро-
полита в сослужении православных и липованских священников 
торжественный молебен, чего еще никогда не бывало. Один из свя-
щенников свиты митрополита Виссариона произнес в соборе перед 
собравшимися липованами на русском языке проповедь, представ-
ляя историю липованского раскола в современном свете. Cледует 
приметить, что буковинские липоване относятся к православной 
церкви в Румынии гораздо толерантнее, чем к Российской право-
славной церкви.

В Буковине уже две липованские общины перешли в единове-
рие с Буковинской православной церквью, есть обоснованные на-
дежды, что и другие липованские приходы соединятся и вступят в 
единоверие Румынской православной церкви.

На приеме, устроенном митрополитом Пафнутием в честь митро-
полита Виссариона, в котором участвовало, кроме обоих митропо-
литов, и много православных и липованских священников, участ-
вовало и много липован. Митрополиты обменялись сердечными и 
дружественными речами, особенным подчеркиванием христиан-
ской любви как самого главного основания Христовой веры, кото-
рая должна тесно связывать весь мир, особенно же исповедников 
Христовой веры.

* В миру Петр Федосеев.



279Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

После приема владыка Виссарион поехал продолжать канониче-
скую визитацию. О посещении владыкой Виссарионом липованско-
го митрополита и об отправлении совместного богослужения обои-
ми владыками разошлись ведомости по всем липованским колони-
ям, и начались дискуссии о сближении обоих культов. Следует при-
метить, что липоване отнеслись к этой идее довольно симпатично.

Дело исторического значения совершил митрополит Виссарион 
возобновлением епископства Марамуреш в Семиградье.

Марамуреш считается колыбелью румынского народа. Оттуда 
вышел в 1336 г. воевода Драгош, которому за его помощь в войне 
против татар венгерский король Людвиг подарил южную часть на 
территории Буковины в долине реки Молдавы. Драгош осел там со 
своей дружиной и основал Молдавское воеводство. Это были пер-
вые румыны, появившиеся на территории нашей епархии, принад-
лежащей тогда Галицко-Русскому княжеству.

По румынским легендам, Драгош и его дружина застали вблизи       
г. Сочавы русского крестьянина и пасечника Яцка, там проживающе-
го. Сыны Саса - Драгошевого сына, княжившие в своих владениях в 
Марамуреше, основали в гористой части Марамуреша, в Пери, мо-
настырь в 1389 г.  Оба сына - Балк и Драг - отправились в Констан-
тинополь к патриарху Антонию и предложили ему прошение, чтобы 
он основанный ими монастырь принял под свою юрисдикцию так, 
чтобы он не подчинялся местным епископам, а прямо зависел от 
патриархии, и чтобы он названному монастырю дал права и приви-
легии епископства. Патриарх принял это предложение, принял мо-
настырь Пери как ставропигию константинопольского патриарха, а 
настоятелю монастыря признал все права и прерогативы епископа, 
за исключением рукоположения священников. Таким образом, со-
здалась Марамурешская епархия (1389).

Но ввиду того что во главе Марамурешской епархии стоял не 
епископ, а обыкновенный монах, священников для нее рукопола-
гали то галицкие епископы, то соседский епископ в Мукачеве, то 
митрополит в Алба-Юлии. Потому-то и между последними двумя 
владыками возникали часто споры, так как и один и другой хотели 
себе подчинить Марамурешскую епархию.

В Семиградье (Ардяле) православным угрожали две сильные 
власти: австро-венгерская латино-католическая и комитатная мест-
ная кальвинистическая. Одна и другая старались захватить право-
славную церковь для своего культа. Случалось, что при поддержке 
одной или другой власти мукачевский епископ захватывал Пери в 
свои руки и устраивал в нем свою резиденцию. Там, к примеру, про-
живали епископ Мукачевский Иларий в 1556 г. и епископ Сергий в 



280 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

1597 г. Когда же в ХVII веке кальвинисты в Семиградье взяли верх, 
тогда князь Михаил Апафий в 1668 г. насильственно забирал все 
имущество монастыря Пери, а это 3578 моргов леса, 182 морга па-
хотной земли и мельница, а от самого монастыря остались только 
одни развалины. Тем и кончилась эта константинопольская ставро-
пигия, которая долгое время считалась важным пунктом семиград-
ского православия.

Долго боролись православные семиградцы за свою православ-
ную веру. Австрийское правительство всеми силами форсировало 
их присоединение к унии с Римом. В этом отношении много способ-
ствовал епископ-униат из Мукачева Иосиф Камелис, грек родом из 
Южной Италии, принявший еще в Италии унию с Римом и послан-
ный папой нарочно для пропаганды унии в Венгрии. В 1699 г. ав-
стрийский император подтвердил унию семиградцев, которых всего 
было только несколько священников и благочинных, и согласился, 
чтобы юрисдикция римского папы распространилась и на Семиград.

Католицизм в Семиградье не укрепился глубоко в народе. Напро-
тив, народ относился к унии с Римом довольно негативно, если не 
враждебно. Переходы или, точней сказать, возвращения в право-
славие случались часто, особенно же между 1900-1920 гг. Когда же 
после Первой мировой войны Марамуреш был присоединен к Ру-
мынии, тогда начались массовые переходы бывших униатов в пра-
вославие, но марамурешское епископство не возобновлялось. Толь-
ко когда засел на буковинском митрополичьем престоле владыка 
Виссарион, Божье Провидение вдохновило ему мысль воскресить 
это епископство в 1937 г.

На одном из заседаний Св. синода епископы Клужа и Орадии 
представили бедственное материальное положение церквей и при-
ходов в селах той части их епархий, которая составляла когда-то 
Марамурешскую епархию. Их епархии так бедны, что они не могут 
дать этим приходам соответствующую материальную помощь. На 
это представление ответил митрополит Виссарион, что обыкновен
ная помощь мало поможет бедственному положению Марамуреша, 
делу нужно основательно помочь, следует возобновить Мараму-
решскую епархию, устроить ее как следует, дотировать ее всеми 
материальными обеспечениями. Материальные средства на первое 
устройство даст Буковинская православная митрополия - и то на 
временное содержание епископа и его совета, на постройку кафе-
дрального собора в Сигете, на постройку еще 10 церквей в больших 
селениях и на ремонт наибольше нуждающихся церквей.

Святейший синод с радостью принял предложение владыки Вис-
сариона и решил подчинить проектируемую епархию Буковинской 



281Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

митрополии, конечно, если на это согласятся епископы, под юрис-
дикцией которых находятся теперь приходы и церкви будущей Ма-
рамурешской епархии.

Оба епископа дали согласие на отдачу будущей Марамурешской 
епархии под юрисдикцию черновицкого митрополита. Синод обра-
тился к Министерству культов с прошением, чтобы оно постаралось 
о законном оформлении основания Марамурешской епархии. В за-
коне, изданном королем и обнародованном в «Вестнике государст-
венных законов», постановляется, что с 1 июля 1937 г. восстановля-
ется опять бывшая епархия Марамуреша с резиденцией в Сигете, 
подчиняемая Буковинской митрополии с юрисдикцией над мона-
стырями, церквами, всеми православными верующими в благочи-
ниях Сигет, Бая Маре и Сатул Маре.

Митрополит Виссарион сейчас же принялся со свойственной ему 
энергией за осуществление этого проекта. Прежде всего он созвал 
на 20 июня 1937 г. в Черновцах совещание епископов своей ми-
трополии - епископа Тита и епископа Ипполита, кроме того, еще и 
делегатов Черновицкой митрополии и Хотинского епископства и 
делегатов будущего Марамурешского епископства.

На этом собрании избран для Марамурешской епархии времен-
ный епархиальный совет под председательством советника епи-
скопства Клужского д-ра Станка. В состав этого совета будущей Ма-
рамурешской епархии входили репрезентаты духовные и миряне. 
Задачей новоизбранного совета было провести все организацион-
ные работы для открытия упомянутой епархии, а также и провести 
выборы епархиального собрания, вообще сделать все приготови-
тельные работы для осуществления будущей епархии.

А когда уже все работы были окончены, митрополит Виссарион 
созвал на 12 декабря 1937 г. в Черновцы епархиальное собрание 
Марамурешской епархии. Собрание в черновицкой митрополи-
чьей резиденции открыл митрополит, выказывая свою радость об 
осуществлении Марамурешской епархии. В своей речи митропо-
лит Виссарион радуется, что народ Марамуреша целыми массами 
переходит (возвращается) из церкви униатской в православную 
церковь. В унию перетянули православных верующих австрийско-
венгерские власти интригами и обманом. Но и теперь еще католи-
ческие круги в Семиградье всеми силами и средствами стараются 
затормозить это стихийное движение народа к своей православной 
церкви. Но теперь уже не помогут никакие интриги, ни обманы - не 
те времена. Латинская церковь пусть подвизается на поприще мил-
ленаризма* между язычниками в Азии и в Африке, что было бы куда 
важнее и благороднее, чем препятствовать возвращению народных 



282 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

масс в лоно своей дорогой матери-православной церкви, от кото-
рой их обманом так бессердечно оторвала латинская церковь в на-
чале ХVIII ст.

После речи митрополита и других речей следовал рапорт 
председателя временного епархиального совета д-ра Станка, из 
которого узнаем, что местное румынское правительство в Мараму-
реше при учреждении униатской епископии в 1929 г. одарило упо-
мянутое епископство значительними материальными средствами. 
Когда же теперь основано православное епископство и организа-
торы этого епископства обратились к тем же властям с просьбой 
о дотации и православного епископства, отнеслись те же власти к 
прошению совершенно негативно, а это потому, что во главе мест-
ных правительственных властей стоят униаты, которые всегда вра-
ждебно относились к православному движению.

Но никак не могло повлиять это на стихийное движение народ-
ных масс к православию, и благодаря щедрости Буковинской епар-
хии работа по постройке церквей идет успешно, ремонт подвигает-
ся вперед, и народные массы все больше переходят в православие. 
После выборов всех административных органов митрополит Висса-
рион назначил епархиального инспектора д-ра Васка временным 
заведующим Марамурешской епархией до назначения архирея. 

Со временем, после обращения митрополита Виссариона к цен-
тральным властям, и король, и марамурешские местные государст-
венные власти подарили новооснованной епархии несколько хоро-
ших и больших строений, несколько сот гектаров леса и пахотной 
земли, вообще все, что закон приписывает для дотации епархии. 
Из статистических данных, собранных Черновицкой митрополией, 
узнаем, что в Марамуреше было в 1937 г. 49 священников, 35 пса-
ломщиков, 82 церкви и 24 приходских дома. Приходов было 74 и 
229 дочерних. Большое число дочерних приходов поясняется тем, 
что они представляют часть сел, переходящих в православие, но, не 
имея еще систематизированного прихода, они временно приписа-
ны к ближайшему систематизированному приходу.

Для избрания епископа Марамурешской епархии Церковный 
национальный конгресс назначил день 1 ноября 1938 г.

Избирательное собрание под председательством митрополита 
Виссариона избрало епископом для новой епархии д-ра Василия 
Стана, бывшего викария митрополии в Клуже. Король декретом от 

* Милленаризм - убеждение религиозной, социальной или политической группы или 
движения в кардинальных преобразованиях общества. 



283Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

14 ноября подтвердил выбор, а митрополит Виссарион утвердил 
его митрополичьей грамотой от 17 ноября 1938 г.

После исполнения всех формальностей владыка Василий интро-
низировался на престол Марамурешской епархии при чрезвычайно 
многочисленном участии народа православного и хотящего стать 
православным. После интронизации владыки Василия много униа-
тов - румын и русских - перешло в православие, что уже можно было 
легче осуществить, потому что уже не было террора католических 
властей.

После учреждения Марамурешской епархии оказалось, что «свя-
тая уния» в Ардяле, как ее называли католические ксендзы, была 
только фиктивной и не имела глубоких корней в народе, который от 
души был глубоко предан дорогой православной вере своих пред-
ков. Она держалась только австрийским террором, а когда этого тер-
рора не стало, тогда признака не осталось от «святой унии».

То же самое повторялось, когда Закарпатье, русский сосед Ма-
рамуреша, присоединилось к Чехословакии и религиозный террор 
прекратился, тогда и карпаторусы массами перешли в православие, 
то же повторялось и в Галичане, где униатов было 4 млн. Возвраще-
ние униатов в православие началось во всей Австро-Венгрии еще 
со времени Первой мировой войны, когда уже Австрии из-за пло-
хого военного положения было невозможно поддерживать рели
гиозную католическую пропаганду, переходили массы униатов в 
православие.

В 30-х гг. XX ст. бухарестские типографии наводнили всю Румы
нию, особенно же Буковину, беллетристикой крайне ненравствен-
ного направления, порнографическими сочинениями. Это печаль-
ное явление не ушло от зоркого глаза митрополита Виссариона. Он 
обратился к своему подведомственному духовенству с призывом, 
чтобы оно вступило в энергичную борьбу против этого вредного 
явления и постаралось дать своим прихожанам лучшее, здоровое, 
нравственное чтение, постаралось, чтобы в приходских библиоте-
ках были книги религиозно-нравственного содержания, а сочине-
ния бухарестского характера чтобы не попадали в руки прихожан. 
И сам владыка, чтобы этому доброму делу помочь, основал при 
митрополии учреждение издательство (едитура), задачей которого 
было издавать, кроме научных богословских сочинений, и сочине-
ния религиозно-нравственные, созидательные, для народа полез-
ные.

В задачу издательства входило дать ученым богословам возмож-
ность обнародовать свои научные сочинения, а писателям белле-
тристики - печатать свои религиозно-созидательные сочинения. 



284 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Издательство издавало: «Вестник распоряжений митрополии», 
периодическое издание журнала «Вера» («Крединца»), научно-бо-
гословский журнал «Свечник» («Кандела»), годичный указатель и 
библиотеку св. Иоанна Сочавского, инициатором издания которой 
был сам митрополит Виссарион. В первом номере этой библиотеки 
он напечатал свою проповедь, произнесенную в Сочаве в День св. 
вмч. Иоанна 2 июня 1936 г., а во втором номере было помещено 
пояснение молитвы Господней д-ром К. Брензаном по-русски. Эта 
библиотека выходила на обоих краевых языках - по-русски и по-
румынски.

Владыка Виссарион старался заинтересовать и представителей 
печати, и писателей церковными делами и потому иногда устраивал 
своего рода пресс-конференции, где оговаривались вопросы подъ-
ема народной культуры, снабжения народных масс хорошей газет-
ной и беллетристической литературой. На одном из таких собраний 
в резиденции была дискуссия об издании полезной для народа ли-
тературы и прессы с целью поднесения народной культуры, религи-
озности и морали печатанием здоровой литературы и прессы.

Владыка Виссарион, указывая на важную роль прессы и попу-
лярной религиозной нравственной литературы, приобщал присут-
ствующих литераторов и журналистов к такой работе, обещал им 
хорошую материальную и моральную поддержку, если они будут 
работать в вышеуказанном направлении и постараются благотвор-
но влиять на публику. С этой целью и было учреждено издательство, 
чтобы создавать и распространять религиозно-нравственную лите-
ратуру в народе. 

Еще одно историческое событие случилось во время пастырства 
митрополита Виссариона, а именно - учреждение поста второго ви-
карного епископа для Буковинской митрополии.

В Буковинской митрополии были три архиерея, архиепископ и 
митрополит в Черновцах и два епископа-суфрагана - Марамуреш-
ский и Хотинский, а кроме того, был еще и викарный епископ, по-
мощник митрополита с титулом епископ Радовецкий. Епископский 
викариат основан еще во время пастырства митрополита Аркадия 
в 1898 г., когда профессора богословия д-ра Владимира Репту на-
значили викарием Черновицкой митрополии с титулом епископа 
Радовецкого.

Между тем дела управления Буковинской епархии, особенно же 
со времени перехода управления церковного фонда в руки епархии, 
увеличились настолько, что один митрополит не мог сам справиться 
с работой, связанной с митрополией, а престарелый епископ-вика-
рий Радовецкий уже достиг 90-летнего возраста, и потому синод 



285Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

решил по предложению митрополита Виссариона назначить архи-
мандрита Евгения Лаю вторым викарием-епископом. На предло
жение Св. синода король декретом предтвердил это предложение, 
после чего митрополит Виссарион при сослужении трех архиереев 
рукоположил архимандрита Евгения в епископа Сочавского, сейчас 
занявшего место второго викария Буковинской митрополии.

На территории Буковинской митрополии существовала с 20-х го-
дов XX ст. религиозная организация под названием «Воинство Го-
сподне». Инициатором создания этой организации был православ-
ный священник из Сибиу Иосиф Трифа. Эта организация основана 
была прежде всего для борьбы против сектанства, а затем и против 
пьянства, разврата, ругани и проклятий, столь распространенных в 
народе. Поступающий в члены организации письменно обязывался 
соблюдать строго науку Христову и требования веры, сдерживаться 
от пьянства, ругани и проклятий, посещать церковь, слушать вни-
мательно проповеди, вести строго моральную жизнь и поддержи-
вать нуждающегося ближнего, затем строго исполнять все законы 
и обычаи церкви, помогать и поддерживать священнослужителей в 
их церковной и приходской деятельности. Эта организация, благо-
даря усердной деятельности ее основателя и других православных 
священников, быстро распространялась в целом Ардяле, перешла к 
нам, распространившись сначала между румынами в южной части 
Буковины, а затем появилась со временем и между русским право-
славным народом.

Влияние «Воинства Господня» на народ было действительно до-
вольно значительное, так что даже буковинский митрополит Некта-
рий советовал в своем пасхальном послании духовенству пользо-
ваться этой организацией в своих приходах для пропаганды против 
пьянства и сектантства. Через некоторое время эта организация на-
чала принимать характер сектантства. В организацию успели посту-
пить и сектанты, как адвентисты, баптисты, и начали между воинами 
живую агитацию в пользу своей секты. Набожные песни, которые 
пели на своих собраниях воины, заменились песням сектантскими. 
Со временем воины начали вмешиваться и в церковные и религи-
озные дела, высказывая иногда совершенно сектантские воззрения. 
Да и сам основатель «Воинства Господня» Трифа в своих публи-
кациях сбился с истинной дороги и попался в схизму, за что его 
епископ Сибиуский поставил перед духовным судом и нашел его 
виноватым. Жалоба против приговора, внесенная Трифой в патри-
архию, была отклонена, а решение подтверждено. После этого суда 
румынские епархии обратили внимание на организацию «Воинство 
Господне», а Св. синод призвал священников, чтобы они строго сле-



286 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

дили за деятельностью этой организации и смотрели, чтобы она не 
проповедавала сектантских заблуждений.

После того синод выработал статут для деятельности организа-
ции и решил, что только на основании и под руководством этого 
статута может существовать организация, а священникам приказа-
но, чтобы они были членами организации и зорко смотрели за ее 
деятельностью. Только там, где священники возьмут в руки руковод-
ство организацией, она будет считаться церковной.

Румынское правительство сначала относилось к сектантству до-
вольно равнодушно, но после, убедившись, что деятельность неко-
торых сект подрывает не только основы церкви, но также и государ-
ства, оно начало принимать строгие меры против сектантов и их ан-
тигосударственной пропаганды. Так, Министерство культов выдало 
в 1933 г. распоряжение, которым совершенно запрещаются секты 
интернациональных ревнителей Библии, милленистов, свидетелей 
Иеговы (они и свидетели Божии, и свидетели Бога Иеговы, или, ко-
ротко, иеговисты), пятидесятников, церковь Божья апостольская, на-
зарены, адвентисты-реформисты, хлысты.

Учение этих сект противоречит законам государства, а практика 
их противоречит публичным порядкам и нравственности.

Могут пользоваться правами и свободами, признанными Консти-
туцией, обществом вообще, а религиозным сообществам - в осо-
бенности, адвентисты 7-го дня, баптисты и христиане по Евангелию 
(евангелисты).

Но если кто думал бы, что вследствие этого распоряжения запре-
щенные секты перестали существовать, то ошибся бы, так как запре-
щенные секты нашли возможность продолжать свою деятельность, 
они просто заявляют правительственным органам, что они принад-
лежат к одной из признанных сект, а между собой продолжают дея-
тельность своей секты.

Во время праздников Пасхи 1935 г. распространились в Букови-
не слухи, что в Румынии, в маленьком селе Маглавите на Нижнем 
Дунае, чебану Петраке Лупулу явился Бог и беседовал с ним. Шли 
такие слухи. Одним вечером, когда Лупул уже загнал свое овечье 
стадо в загон и направился домой, он услышал какой-то необыкно-
венный шум. Смотрит, а перед ним стоит седой старик. Лупул испу-
гался, но старик успокоил его кроткими словами и сказал: «Иди и 
скажи всем людям, священнику и примару (сельскому старосте), что, 
если народ не перестанет совершать злые дела, не будет посещать 
церковь, не покается, не вернется на добрую дорогу, тогда ожидают 
его огонь и вода». Сказав это, старик стал невидным, только облачко 
потянулось к небу. Лупул пошел домой и никому ничего не говорил, 
опасаясь, что его высмеют.



287Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Ровно через неделю в то же время явился Лупулу опять старик, 
упрекая его кроткими словами: «Почему ты никому не сообщил, что 
я тебе сказал?» Лупул опять испугался и сначала не мог ответить, 
только позже сказал: «Прости, Господи, я исполню твой приказ». 
«Прощаю, - ответил старик, - но расскажи все, что я тебе говорил», - 
добавил он.

Но и теперь Лупул не говорил никому и только после третьего 
явления и увещания исполнил волю старика и рассказал всем, что 
с ним случилось.

Сейчас же разошлись слухи о чебане Лупуле и его видениях. Этим 
делом занялась румынская печать, и направился народ густыми 
массами в Маглавит к чебану Лупулу, который начал выступать и 
проповедовать перед народными массами о Христе, его страдани-
ях, его искупительной смерти за грехи мира, проповедовал против 
грешной жизни, против разврата и пьянства, против всех пороков, 
распространенных так широко в народе. Скоро распространились 
слухи, что Лупул совершает и чудеса. В это время в Маглавите и 
окрестностях настала засуха, так что нечем было кормить скот. При-
шли люди к Лупулу с вопросом, что делать, на что он ответил: «Помо-
лимся Богу, и он через 4 дня пошлет дождь». Так и сделали. Все пали 
на колени, вознесли молитвы к Богу, и действительно - на четвертый 
день выпал обильный дождь. Другой раз привезли к нему хромую 
женщину, едва движущуюся на костылях, и просили Лупула, чтобы 
он помолился Богу за ее исцеление. «Я не святой Лупул - помолимся 
все с больной вместе». Все вознесли горячие молитвы к Богу, и вдруг 
больная почувствовала себя здоровой, бросила костыли и пошла 
свободно здоровая домой.	

Все это распространилось молнией по всей Румынии и обратило 
на себя внимание и духовных властей. Варфоломей, епископ Рым-
никский, в епархию которого входит Маглавит, выслал туда комис-
сию, чтобы она расследовала, что там случилось.

Из рапорта председателя комиссии протоиерея Попескула узна-
ем, что чебан Лупул  - чрезвычайно набожный и порядочный трез-
вый человек безупречной христианской жизни - крепко убежден, 
что ему явился сам Господь Бог и с ним разговаривал, что Лупул 
произносит прекрасные проповеди религиозно-нравственного со-
держания и имеет огромный успех в народе, и что в селе Маглавите 
в кратком времени обстоятельства совершенно изменились, пре-
кратились пьянство, ссоры и злословие, люди живут как братья, а 
все это заслуга чебана Лупула и его поучений.

Вскоре Маглавит сделался центром, куда приходили невообрази-
мые толпы народа, и собрались уже большие деньги на постройку 
хорошей церкви на месте богоявления, и епископ Варфоломей из-



288 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

дал распоряжение, чтобы собранные деньги вложить в государст-
венный банк, а когда соберется столько, чтобы хватило на построй-
ку церкви, чтобы тогда приступили к строению церкви.

О Маглавите и его событиях распространились слухи по всей Ру-
мынии, и скоро заинтересовались Маглавитом и в ученых кругах 
румынской интеллигенции.

Самая крупная румынская газета, выходящая в Бухаресте, «Уни-
версул», вместе с Обществом имени Б.П. Хаждеу, занимающимся 
научными расследованиям психологических явлений, с профессо-
ром Бухарестского университета и преподавателем естествозна-
ния Скарлатом Думитреску составила комиссию из 24 человек и 
послала в Маглавит. Комиссия присутствовала при богослужении, 
слушала и проповеди Лупула, собирала справки между присутство-
вавшими участниками, и затем проф. Думитреску написал в «Уни-
версул» статью, что комиссия познакомилась ближе с чебаном Лу-
пулом, который на нее произвел большое прекрасное впечатление, 
присутствовала и на богослужении, совершенном 5 священниками. 
Народа было около 3000 человек со всех сторон Румынии. После 
богослужения произнес Лупул проповедь о добрых делах, что есть 
обязанность каждого христианина. Некоторые из присутствующих 
рассказывали, что все время видели вокруг чебана Лупула какой-то 
белявый туман и слышали тоненькие звуки колокольчиков. Проф. 
Думитреску констатирует, что богоявление в Моглавите и чудесные 
исцепления больных произвели на окрестность большое религиоз-
но-нравственное впечатление, и обратили много известных греш-
ников и пьяниц на честную дорогу, и сделали их хорошими христи-
анами.

И на нашу епархию Маглавит значительно повлиял. Из южной ча-
сти Буковины побывали несколько верующих русских в Маглавите 
и, вернувшись оттуда, рассказывали, что они там видели и слышали 
и как там народ вернулся к Богу. Эти рассказы перешли и в север-
ную, русскую часть епархии и оказали там благотворное влияние.

И в нашей епархии являлись от поры до времени «пророки» из 
народа, которые энергично выступали с проповедями против неко-
торых пороков, появившихся в народе. Так, в 1892-1893 гг. пропо-
ведовал крестьянин Иван Саинчук из села Магала возле Черновиц 
очень энергично против пьянства, распространившегося в деревне 
Магала и окрестностях. В своих пламенных проповедях он дока-
зывал, сколько вреда приносит человек и себе, и своей семье, и св. 
церкви, если он предается страшному пороку - пьянству. В таком 
же смысле проповедовала и крестьянка Мария Марчук из Глиницы 
района Вашковцы, которая в Вашковском округе ходила от села до 



289Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

села и увещевала людей, чтобы перестали пьянствовать и вели чи-
сто христианскую православную жизнь. Судьба обоих проповедни-
ков была такая: Саинчука арестовали и отдали в сумашедший дом, 
откуда его после 6 месяцев выпустили, строго приказывая больше 
не проповедовать, а Марию Марчук тоже арестовали и передали 
под суд, который приговорил ее на месяц ареста за преступление 
закона о собраниях. Другого результата, конечно, нельзя было ожи-
дать, так как оба проповедника проповедовали против консума, 
горячительных напитков, особенно же водки, что шло против жиз-
ненных интересов всемогущих в Австрии еврейских пропинаторов 
и кабачников.

Мы уже говорили, что для покрытия общецерковных расходов 
патриархии основан общий церковный фонд. Его средства полу-
чались от каждого прихода и каждой епархии, входящих в состав 
Румынской патриархии. Еще в 1935 г. патриархия разослала всем 
епархиям распоряжение от 15 октября 1934 г., что каждый приход и 
каждая епархия обязаны, начав с 1 января 1935 г., один процент от 
своих годичных доходов по бюджету, подтвержденному епископом, 
платить в Бухарестскую патриархию для церковного генерального 
фонда в рамках двух шестимесячных периодов.

Кроме этого сбора, патриархия распорядилась, чтобы для того 
же общего церковного фонда в день 14 сентября ежегодно во всех 
церквах собирались особые дискосовые деньги, которые также сле-
довало посылать в патриархию в Бухарест.

В каждом приходе епархии существовал и фонд милости, кото-
рый собирался во время богослужения в воскресенья и праздни-
ки особым дискосом и из которого раздавались денежные пособия 
достойным убогим прихожанам и поддерживались дети убогих 
прихожан в местной школе, отпускались им пособия на покупку 
книг и других нужных вещей.

В Буковине, особенно же в ее южной части, находится много 
старинных церквей и монастырей большого исторического значе-
ния - исторические монументы старого византийского искусства. 
Уже Австрийское государство обращало на них внимание и позво-
ляло их ремонтировать только с согласия и под надзором прави-
тельственной комиссии по историческим монументам.

Со временем эти исторические памятники обветшали и нужда-
лись в серьезном ремонте, а так как церковный фонд, которому они 
принадлежали, не располагал нужными средствами на ремонт, эти 
исторические монументы находились, когда митрополит Виссарион 
засел на престоле Буковинской митрополии, в самом плачевном со-
стоянии. Но когда благодаря усердной и умелой работе упомянуто-



290 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

го митрополита фонд принял опять активный характер, он мог уже 
отпустить некоторые средства на ремонт исторических монументов, 
а после, когда фонд начал давать уже лучшие доходы, ежегодно шли 
довольно значительные суммы на ремонт исторических памятни-
ков, которые вскоре были восстановлены в их прежнем блеске.

Много трудился владыка Виссарион в Буковинской митрополи-
чьей епархии, и труды его воздвигнули эту епархию на небывалую 
высоту. Он регулировал, как мы уже сказали, дела Православного 
церковного фонда, где прекратились все взятки и злоупотребления, 
приносящие фонду столь большие потери. Он изгнал из фонда всех 
вредителей, несмотря на то что буковинские румынские либералы с 
помощью короля хотели непременно взять церковный фонд в свои 
руки и сделать из него румынско-национальный фонд, так, чтобы 
все доходы шли не на церковно-православные потребы, а на чисто 
румынские национальные, чего добивался целыми десятилетиями 
руководитель буковинских либералов д-р Нистор. Все попытки осу-
ществления плана Нистора умело парализовал энергичный влады-
ка Виссарион. А когда румынские либералы увидели, что им, пока 
стоит владыка Виссарион во главе Буковинской православной цер-
кви, никогда не удастся взять этот фонд в свои руки, они решили лю-
бой ценой избавиться от владыки Виссариона и начали против него 
беспощадную борьбу. При всяком случае он встречал со стороны 
этой всемогущей в Румынии партии неприятности, а когда оконча-
тельно Нистор, самый влиятельный враг владыки, назначен был ми-
нистром культов, он сумел хитрыми интригами внушить королю, что 
владыка Виссарион - личный враг короля, что он связался с врагами 
Румынии - Гитлером и Сталиным и готовит переворот, чтобы сверг-
нуть короля с престола и завести в Румынии республику. Подлож-
ными документами Нистору удалось окончательно убедить короля в 
грозящей ему опасности со стороны митрополита Виссариона, и ко-
роль, не расследуя обвинения, поверил Нистору, за плечами которо-
го стояла вся Либеральная партия с премьер-министром Татареску 
во главе, и подписал декрет о добровольной отставке митрополита 
Виссариона, хотя он такой не желал и ни королю, ни Министерству 
культов, ни Св. синоду об этом не заявлял, как это всегда до сих пор 
по закону практиковалось. Декрет об увольнении владыки Виссари-
она от 11 мая 1940 г. № 108 подписан королем и министром культов 
Нистором.

Считая акцию добиваться своего права остаться на престоле Бу-
ковинской епархии ниже своего достоинства, митрополит Виссари-
он пошел в отставку.

Трогательным письмом прощается митрополит Виссарион со сво-
ей паствой, благодарит священнослужителей и служителей фонда 



291Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

за ревностную их работу и долгое сотрудничество с владыкой, бла-
годарит народ за его любовь, столь усердно оказанную ему во время 
канонических визитаций, благодарит и служителей фонда, которые 
сотрудничали с владыкой, за их хорошую и честную работу и просит 
у всех своих бывших духовных чад прощения, если он кого-либо 
обидел, что могло случиться, конечно, только без намерения. Всех 
просит, чтобы молились за него, так как и он всегда будет молить-
ся за них. В конце просит, чтобы все слушались нового владыку и 
были относительно него такими же добрыми и любящими чадами, 
как были к нему.

Св. синод назначил декретом от 14 мая 1940 г. епископа Лукьяна* 
из Романа временным заместителем архиепископа и митрополита 
Буковины и прислал ему грамоту о настоловании.

Настолование епископа Лукьяна состоялась в кафедральном со-
боре в Черновцах 18 мая 1940 г.

Выбор нового митрополита назначен на день 13 июня 1940 г., и 
им избран епископ  Хотина Тит Симедря**. Выбор подтвердил ко-
роль, но его инвенстиция (передача архиерейского жезла) последо-
вала из-за военного положения в Буковине только 13 марта 1941 г., 
а настолование - 25 марта 1941 г. в Сочаве, а не в Черновцах, так как 
Черновцы были еще в руках советских войск.

Тит (1941-1945). Рожден 4 сентября 1886 г. в селе Найпу, округ 
Влашка. Учился в духовной семинарии «Нифон» в Бухаресте. После 
окончания семинарских студий в 1907 г. он рукоположен в священ-
ника прихода Прунару, где он служил до октября 1916 г., когда он 
во время Первой мировой войны выступил как военный священник 
при полках инфатерии 84, 34, 36 до октября 1920 г. В 1921 г. полу-
чил приход в Бухаресте, а в 1922 г. поехал в Монополье продолжать 
богословские студии в тамошнем университете. В 1923 г. вернулся 
в Румынию, получил приход в Бухаресте, а затем место управителя 
Святейшего синода. В 1924 г. принял монашеский чин в монастыре 
Черника, а в 1925 г. назначен патриархом Мироном викарием - епи-
скопом патриархии с титулом Тырговиштский. Рукоположен в ар-
хиерея в 1926 г. В 1935 г. он избран епископом Хотина. Он написал 
и несколько богословских сочинений: о румынской патриархии, о 
митрополите Вениамине Костаки, об Иннокентии и иннокентизме.

Из-за военного положения в Буковине митрополит Тит не мог 
интронизироваться в Черновцах, так как Северная Буковина была 
занята советскими войсками. Он устроил свою резиденцию в Иоан-
новском монастыре в Сочаве.

*В миру  Лазарь Тритяну, уроженец с. Фельдиора-Резбоень,  жудец Альба.
** При крещении получил имя Теодор.



292 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Б у к о в и н с к у ю 
епархию застал ми-
трополит Тит сильно 
расстроенной, не-
смотря на то, что ми-
трополит Виссарион 
оставил ее в самом 
лучшем порядке. 
Причины этого пло-
хого состояния были 
Вторая мировая вой-
на и злоупотребле
ния государствен-
ных властей румын-
ского правительства, 
во главе которого 
была тогда Либе-
ральная партия, а 
министром культов 
был д-р Нистор.

О беспорядках 
из-за войны нечего 
широко распростра-
няться, о злоупотре-
блениях властей ру-

мынского правительства скажем несколько слов.
Едва минул месяц от насильственной, незаконной отставки ми-

трополита Виссариона, как румынское правительство уже 29 июня 
королевским декретом отобрало у митрополии управление церков-
ным фондом. В управление государства взяло фонд от епархиаль-
ного совета и передало его правительством назначенной эфории, 
комитета, в состав которого входят губернатор Буковины (резидент 
регал), два высоких чиновника Министерства культов и земледелия 
и митрополит, члены ефории получают за свои труды при админи-
страции фонда (два заседания в месяц) вознаграждение в сумме, 
равной с получаемыми ими жалованиями.

Оказалось, что упомянутый королевский декрет совершил насто-
ящую национализацию или, точнее, конфискацию церковного фон-
да, управляя его правительством назначенным комитетом. Участие 
митрополита в этом комитете имело только формальный характер, 
чтобы прикрыть эту конфискацию, так как митрополит Тит был один 
против трех прочих членов и, конечно, не мог против них ничего 
сделать.



293Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

На первом заседании ефории митрополит Тит внес энергичный 
протест против королевского декрета, значит, против конфискации 
фонда, имущества православной церкви. Он заявил, что его при-
сутствие на заседании никак нельзя принять как знак соглашения 
с противозаконным установлением ефории. Его протест основы-
вается прежде всего на том, что королевский декрет противоречит 
законоположениями Конституции, которая ясно постановляет, что 
каждая церковь - собственница своего имущества и управляет им 
сам.а Но он противоречит также и закону об организации право-
славной Румынской церкви с 1925 г. Все епархии в Румынии, даже 
и иноверные, остались в обладании своими имуществами, только от 
одной Буковинской православной церкви правительство, пользуясь 
упразднением митрополичьего престола, отобрало ее имущество.

Митрополит Тит созвал епархиальное собрание в Сочаве на день 
18 мая 1941 г., которому сообщил о незаконных постановлениях 
королевского декрета, отобравшего от Буковинской епархии или 
конфисковавшего вопреки позитивным постановлениям Консти-
туции и закона об организации церкви право управления всеми 
имуществами. Против этого несправедливого и незаконного декре-
та митрополит докладывает епархиальному собранию, что он внес 
энергичный протест с требованием отменить этот несправедливый 
закон и установить старые законные порядки.

Епархиальное собрание, на которое не явились депутаты из 
Северной Буковины, находящейся тогда еще под оккупацией Со-
ветского Союза, приняло к сведению доклад митрополита Тита, 
высказало ему благодарность за внесенный протест против само-
вольного акта румынского правительства и вынесло единогласную 
резолюцию, энергично требующую аннулирования королевского 
незаконного декрета и отдачи фонда опять в руки его собственни-
цы - православной Буковинской епархии. Кроме того, епархиальное 
собрание решило выработать хорошо обоснованную юридически 
жалобу против захвата церковного имущества правительством и 
избрало делегацию, которая должна заняться этим делом, вплоть до 
введения прежнего законного порядка. В состав депутации избра-
ны представители Буковинской епархии и представители Централь-
ного церковного совета. Делегация обязывалась передать жалобу 
королю, Совету министров, управителю государства маршалу Анто-
неску и министрам культов и земледелия.

Несмотря на то что митрополит Тит и епархиальное собрание 
предприняли все меры, чтобы Буковинская православная церковь 
получила опять в свои руки  свой церковный фонд, правительство 
румынское не думало так легко отказаться от управления фондом 



294 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

и опять передать его в собственность церкви, тем более что могу-
щественная Либеральная партия, решающая судьбы Румынского 
государства, а теперь и богатого церковного фонда, не желала отка-
заться от столь прибыльного материального источника, каким был 
Православный церковный буковинский фонд. 

Сначала вся деятельность митрополита Тита, его епархиального 
совета и епархиального собрания была направлена почти исключи-
тельно на восстановление права собственности церковного фонда 
для Буковинской епархии и передачи его в управление канониче-
ских церковных властей. В этом отношении митрополита Тита креп-
ко поддерживало епархиальное собрание.

Митрополит Тит после интронизации желал ближе познакомить-
ся со своей паствой, и с этой целью он предпринимал часто кано-
нические визитации приходов, участвовал и председательствовал 
на благочинных конференциях, произносил поучительные речи, 
призывал священников к усердной работе в народе и к прилежно-
му преподаванию Закона Божьего в народных и средних школах, 
к усердной катехизации взрослой приходской молодежи*. Особое 
внимание обращал владыка Тит на борьбу с сектантством, подры-
вающим основание церкви и веры. Теперь это дело было возможно 
уже легче осуществить, когда и правительство узнало, что эти мни-
мые религиозные организации подрывают главные основания не 
только церкви, но и государства, толкуя по-своему, ложно и неумело 
Святое Писание и думая, что оно подтверждает их ложные учения. 
Ввиду такого оборота в сектантстве государство заинтересовалось 
ближе сектантской деятельностью, их противогосударственной аги-
тацией и привлечением их к суду.

Много сектантов подверглось за распространение их антигосу-
дарственного учения долголетним тюремным заключениям. При 
таких обстоятельствах является перед священниками благородная 
задача поучать потерпевших и приобщать всю свою паству к истин-
ной вере и науке св. православной церкви, открывать им глаза и 
увещевать их вернуться опять в лоно православной матери-церкви.

Эта работа архиерея вместе со своим духовенством увенчалась 
успехами, и скоро начали возвращаться сектанты массами к пра-
вославной церкви. Началом этих переходов было крещение детей 
сектантов православными священниками и усердное посещение 
церкви бывшими сектантами.

* В Черновцы митрополит Буковины Тит прибыл 25 июля 1941 г. и 
расположился в палатах митрополичьей резиденции, которую распорядился 
отремонтировать, равно как и кафедральный собор.



295Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

На епархиальном собрании, созванном на день 3 мая 1942 г. уже 
в Черновцах, куда между тем и митрополит Тит переехал и в ко-
тором участвовали уже и депутаты с Северной Буковины, принято 
много важных постановлений: 

1. возобновление резолюции епархиального собрания минувше-
го года, где требовалась отдача церковного фонда в собственность 
законного собственника - православной Буковинской епархии и пе-
редача его в управление канонических церковных органов;

2. требование передачи управления духовной семинарией в Чер-
новцах в управление митрополии, отобрав ее из ведания декана 
богословского факультета, которому Министерство культов переда-
ло ее в силу закона о высшем университетском образовании. Упо-
мянутый закон издан в 1931 г., дающий совершенную автономию 
университетам, подчинил духовную семинарию, где жили в обще-
житии все студенты богословия, где они воспитывались в практи-
ческих церковных предметах (церковное пение, типикон, ритуал и 
хоровое пение). Упомянутый закон отобрал у митрополита право 
давать свое согласие при назначении профессоров богословского 
факультета, что даже и австрийское правительство допустило;

3. священники-пенсионеры получают по 2000 леев в м-ц возме-
щений за право получать в своем приходе часть прихода (сенатор);

4. священники и псаломщики, если не имеют полной земельной 
сессии, должны получать из средств церковного фонда по 1000 
леев за каждый недостающий гектар земли;

5. священники, если в приходе нет приходского дома, получают 
по 500 леев квартплаты в м-ц. Все эти издержки покрываются из 
средств церковного фонда;

6. произвести капитальный ремонт всех церквей и приходских 
строений, потерпевших во время мировой войны, на средства Пра-
вославного церковного фонда.

В 1943 г. Министерство культов обязало всех священников 
докладывать через благочиние и епархиальный совет каждый ме-
сяц о своей культурной, экономической и социальной деятельности 
в приходе, а если у него такой деятельности не было, он должен 
привести причины, почему не было.

Чтобы поднести доходы фонда, епархиальный совет издал 
распоряжение, чтобы все приходские и церковные строения стра-
ховались в страховом обществе фонда на высшие суммы, как до сих 
пор, потому что все строительные. материалы значительно вздоро-
жали.

В том же году вышло и распоряжение, что в каждом приходе 
должна быть книга инспекции, в которую следует вписывать все ин-



296 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

спекции, проводимые в приходе: инспекции благочинных, обыкно-
венные и неожиданные, инспекции инспекторов патриархальных, 
епархиальных, миссионерских и архиерейские канонические визи-
тации.

В том же году издан и регламент о церковных служителях мир-
ского и монашеского сана. По этому регламенту награждали за осо-
бенные заслуги в приходе и школе:

 а) мирские священники получают в награду: 1) титул сакелария 
с правом носить синий пояс, а при богослужениях - набедерник; 2) 
титул эконома с правом носить красный пояс и серебряный нагруд-
ный крест; 3) титул эконома-ставрофора с правом носить золотой 
крест; 4) награду эконома-ставрофора с правом носить золотой 
крест с украшениями;

б) иеромонахи получают в награду: 1) титул синкела с правом но-
сить набедерник; 2) титул протосинкела с правом носить серебря-
ный крест; 3) награду архимандрита с правом носить золотой крест 
и жезл с костяным набалдашником; 4) награды архимандрита-став-
рофора с правом носить золотой крест с украшениями и жезл с ни-
келевым набалдашником;

 в) протоиереи получают право носить темно-красный подкапок 
(камилавку) и черный жезл с костяным набалдашником. Епархиаль-
ный ревизор носит ярко-красный подкапок и черный жезл с костя-
ным набалдашником. Епархиальный советник-референт носит фио-
летовый подкапок и жезл с никелевым набалдашником.

Советники епархиальные, епархиальные ревизоры и протоиереи 
носят подкапы и жезлы во время своего служения, но и после могут 
их носить, если они были 6 лет в службе;

 г) настоятель кафедрального собора, если он монах, имеет ранг 
ставрофорного архимандрита. Если же он мирской священник - 
имеет ранг ставрофорного и архипресвитера с правом ношения 
подкапа и жезла как епархиальный референт. Первый диакон ми-
трополичьего собора имеет ранг архидиакона и право носить синий 
пояс и в службе носить на раквице и вышитый орарь.

Между священниками и иероманахами с равными награждения-
ми имеет первенство тот, который прежде рукоположен.

Высшая административная степень дает титуляру первенство 
перед подчиненными, несмотря на его награды. Так, благочинный 
имеет в своем округе первенство, хотя другие священники имели 
бы высшие награды. Теми же правами пользуются и епархиальный 
ревизор в своем округе, и епархиальные референты между священ-
никами и монахами, за исключением престольного архимандрита, 
заместителя митрополита.



297Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Псаломщики получают в награду титул чтеца (лектора). Эту награ-
ду могут получить и студенты богословия на последнем году бого-
словских студий, если их поведение безупречно.

Для поднесения богословского образования епархиальный совет 
издал приказ снабдить библиотеки благочиния богословскими на-
учными книгами.

Провелась реформа и замещение прихода новым регламентом, 
который постановлял следующее: в случае упразднения прихода 
благочинный сейчас же выписывает конкурс, который обнародует 
в «Епархиальном вестнике». В конкурсе обозначается имя прихода 
со всеми его церквами дочерними или к нему приписанными, число 
прихожан в приходе и в принадлежащих к нему поселках, сколь-
ко приходской земли, сколько жалования полагается настоятелю, и 
есть ли приходской дом, и какой и какие еще другие доходы име-
ются в приходе. Срок для внесения прошений о приходе - месяц со 
дня обнародования конкурса. Прошения посылаются в благочиние, 
выписавшее конкурс, а благочинный высылает полученные проше-
ния в епархиальный совет, предлагая и свой отзыв, и предложение 
относительно кандидатов на приход. Приходы упраздненные заме-
щаются или через повышение, или перевод, или рукоположение.

Кто просит повышения, должен предложить к своему прошению 
доказательство, что он в приходе, из которого прочится на новый, 
служил, по крайней мере, 3 года (в особенных случаях он может 
получить разрешение от этого постановления от епархиального 
совета). Претендент должен предложить и мемориал о своей дея-
тельности религиозно-моральной, социальной и экономической в 
приходе, в котором он служил, и что он точно и удовлетворительно 
исполнял распоряжения своих духовных властей и окончательно, 
что он не был наказан духовными властями. 

Благочинный, получив прошение и акты, проверяет их и, посетив 
приход претендента и узнав о его приходской деятельности, докла-
дывает епархиальному совету. Если к прошению не приложены тре-
буемые документы, оно считается не внесенным.

Рапорт благочинного вместе с прошением и приложенными 
документами благочинный предлагает епархиальному совету, кото-
рый изучает дело, делает архирею соответствующее предложение, 
и архиерей, получив реферат епархиального совета, подтверждает 
его. Если ж нет, тогда он решает или выписать новый конкурс, или 
назначает настоятелем кого-нибудь из прочих компетентов. Если в 
упраздненном приходе есть священник-сотрудник, архиерей мо-
жет его повысить в сан настоятеля, но сотрудник должен сейчас же 
предложить мемориал о своей пастырской деятельности, о которой 



298 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

после проверки епархиальный совет докладывает архерею.
При переводах в приход имеют преимущество священники-

настоятели приходов и сотрудники их епархии. Но можно принять 
и священников из других епархий, если они отличаются особенной 
деятельностью. При переводе принимаются во внимание ранг и сту-
дии кандидата. Кончившие семинарию не могут получить приходы 
в городах.

Священники, рукоположенные на основании исключительных за-
конов и распоряжений для особых провинций, могут быть переве-
дены на такие же приходы в той же провинции. 

Если приход невозможно заместить ни через перевод, ни через 
повышение, тогда он замещается через рукоположение. Такой кан-
дидат должен внести в благочиние соответствующее прошение с 
приложением документов, из которых можно бы получить точные 
данные о кандидате. Документы должны содержать данные о ро-
ждении, окончании богословских студий, о удовлетворении воин-
ской повинности, о браке гражданском и церковном, о религиозно-
нравственном поведении кандидата в приходе, где он проживал, 
засвидетельствованные настоятелем прихода, и о занятии его после 
окончания богословской науки.

В Румынии, а также и в Буковине, часто поднимался вопрос о 
втором браке священников, и были даже случаи, что вдовствующие 
священники женились. Св. синод решением от 3 декабря 1943 г. по-
становил, что второбрачие духовным лицам строго запрещается, а 
женившихся священников лишают духовного сана. Тем же указом 
запретил Св. синод и отправление похоронных церемоний свя-
щенникам над останками сожженных в крематориях. Священники, 
совершившие религиозные погребение над сожженными трупами, 
лишаются сана.

По инициативе и под руководством митрополита Тита с содей-
ствия профессоров черновицкого богословского факультета зимой 
1943 г. устроена серия религиозных конференций, на которых мас-
сово участвовала черновицкая публика всех вероисповеданий. Кон-
ференции были хорошо подготовлены, и на них читались лекции 
на интересные современные вопросы философско-религиозного 
содержания. Читались лекции «Проблема и границы современной 
науки», «Христианство или атеизм», «Существо христианства» и 
много-много других.

Министерство культов указом от 29 сентября 1943 г. постановило, 
что студенты богословия как из семинарии, так и с богословских 
факультетов обязаны к военной службе, после совершения которой 
они определяются к санитарной или другой службе.



299Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

В 1943 году Министерство юстиции обнародовало закон о ре-
формации народных судов, ввело в жизнь советы примирения и 
обратилось к духовным властям Румынии, чтобы они помогли ввес-
ти эту столь важную реформу в жизнь.

Черновицкая митрополия опубликовала в своем «Вестнике» упо-
мянутый закон и приказала священникам равно содействовать в 
этом важном деле. В смысле упомянутого закона в каждой сельской 
общине должны действовать советы примирения. Это совет, зада-
ча которого - брать инициативу и пробовать провести примирение 
спорящих партий, проживающих в сельской общине. Ниже приве-
дем самые важные.

§ 6. Инициатива примирения применяется:
1) в делах уголовного характер (драки, клевета, обида, угроза, на-

рушение права собственности, кража и др.);
2) в делах гражданских и торговых, претензии  денежного харак-

тера в стоимости до 10 тыс. леев, не включая процентов и судебных 
издержек.

Государственные суды не примут ни одного иска от спорящих, 
если дело не рассматривалось ранее примирительными советом. 
Только тогда принималось такое дело судом, когда была приложена 
копия протокола, что дело рассматривалось примирительным сове-
том, но совет не мог примирить спорящих партий.

§ 7. Примирительные советы работают под контролем и руковод-
ством мирового судьи соответствующего округа.

§ 8. Примирительный совет состоит из председателя и двух засе-
дателей. Председателем бывает священник государственного культа 
(значит, православный) или директор народной школы, а заместите-
лем председателя - один из прочих священников государственного 
культа или учитель народной школы. Членами совета могут быть два 
жителя общины, граждане грамотные в возрасте сорока лет, пред-
почтительно инвалиды, награжденные за верную военную службу, и 
они имеют по одному заместителю.

§ 9. Председателя и членов совета, как и их заместителей, назна-
чает перед началом года мировой судья из списка, составленного 
начальником общины. Не могут быть избраны и не находящиеся в 
списке. Таким же образом и дополняется примирительный совет в 
случае выбытия из него членов.

§ 10. Не могут быть избраны в совет арендаторы имений, трак-
тирщики, лица, приговоренные к потере свободы, или против кото-
рых ведется следствие за провинности с такими же наказаниями, и      
обанкротившиеся.

§ 11. Мандаты всех членов совета обязательны, бесплатны и от-
меняемы, избираются на один год и могут быть опять избраны.



300 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

§ 12. Все члены совета получают от мирового судьи легитимацию 
на год, приводятся к присяге перед судьей.

§ 13. Примирительный совет заседает каждое воскресенье после 
богослужения в помещении сельсовета. Но в случае срочных дел 
может собраться и в другие дни.

§ 14. Истец вносит свою жалобу - устную или письменную. Пред-
седатель вызывает обвиненного посредством сельского нотариуса 
перед советом. Если истец на первое заседание не явился без изви-
нения, его дело считается оконченным и заключенным. Если же не 
явился обвиняемый, председатель может распорядиться, чтобы его 
привели силой. Когда же явились обе стороны, совет должен прило-
жить все усилия, чтобы все спорящие помирились.

В случае если спорящие примирились, совет составляет протокол, 
в котором вписывается, что примирение удалось. Копию протокола 
дает истцу, чтобы мог свое дело передать суду к исполнению.

В случае если совету удалось помирить спорящих, это вписыва-
ется в протокол, который и представляет документ, в силу которо-
го обвиненный обязан исполнить условия примирения, а судебные 
власти обязаны исполнять все законные постановления, обязываю-
щие в таком случае и провести своими органами все законом при-
писанные действия.

Если примирение в продолжение месяца невозможно провести 
до конца, председатель истцу выставляет справку, что примирение 
не могло состояться, и тогда дело переходит на рассмотрение суда.

§ 15. Вся процедура примирения и протокол, составленный 
примирительным советом, свободны от гербового сбора и всяких 
такс. 

Между тем митрополит Тит продолжал энергичную борьбу про-
тив правительства, настойчиво требуя, чтобы оно незаконно ото-
бранный фонд вернуло опять в руки митрополии и передало его в 
управление каноническим органам церкви,  и чтобы все материаль-
ные средства, даваемые фондом, шли на потребы епархии. Но эта 
борьба не привела к желаемой цели. Правительство или, точнее го-
воря, либеральные его руководители не хотели отказатся от управ-
ления имуществом, дающим столь значительные побочные доходы.

Передачи церковного фонда в руки епархии трудно было ожи-
дать, так как намерением правительства, а значит, либералов, было 
переобразовать Буковинский церковный фонд в румынско-наци-
ональный фонд, который под руководством Либеральной партии 
скоро получил бы характер румынско-национального фонда. Вла-
дыка Тит в своей жалобе, переданной и Министерству культов, и ко-
ролю, жаловался, что правительство конфисковало фонд, отобрало 



301Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

его от Буковинской церкви и присвоило его государству. Это даже 
католическое Австрийское государство не дерзнуло бы сделать, и, 
несмотря на управление фондов государственными органами, все-
таки доходы фонда отдавали на потребы церкви. Румынское право-
славное государство, от которого ожидалось больше благоволения, 
просто национализировало церковное имущество Буковинской 
церкви и распоряжается им, не спрашивая ни Св. синод, ни законно-
го собственника - буковинского митрополита, по-своему. Все хода-
тайства митрополита Тита епархиальное собрание от 1941-1943 гг. 
поддерживало энергично и требовало, чтобы правительство сейчас 
же возвратило конфискованное имущество церкви в руки Буковин-
ской епархии.

Между Буковинской православной епархией и правительством 
был еще один довольно серьезный конфликт - злоупотребление 
властью румынских правителей. Дело было в том, что румынское 
правительство законом от 1931 г. отобрало у митрополии управле-
ние Духовной богословской семинарией. Духовная семинария, как 
уже сказано, основана еще в 1828 г., почти одновременно с основа-
нием Богословского института, более столетия семинария была под 
управлением митрополии. Духовная семинария воспитывала кан-
дидатов в священники для их практический церковной службы. Там 
они изучали под руководством квалифицированных преподавате-
лей церковный устав, ритуал, церковное хоровое пение, гигиену, 
ипомологию. Когда же вместо Богословского института основан при 
Черновицком университете православный богословский факультет, 
духовная семинария осталась, как была, под управлением митро-
полии. В семинарии получали студенты факультета стол, квартиру и 
вообще все содержание, а кроме того, и практическое воспитание 
священников, а на факультете получали научное богословское об-
разование. В 1931 г. Министерство культов реформировало научное 
богословское образование. В соответствии с новым законом о выс-
шем университетском образовании, изданным в 1931 г. Министер-
ством культов, университету давалась совершенная автономия. Пра-
во управления духовной семинарией передавалось богословскому 
факультету, отбирая его от митрополии. 

Против этой меры правительства запротестовал энергично тог-
дашний митрополит Нектарий, боролся и его наследник митропо-
лит Виссарион. Борьбу продолжал и митрополит Тит. Окончательно 
благодаря решительному выступлению епархиального собрания 
удалось добиться у Министерства культов решения от 13 октября            
1942 г., которым Министерство культов решило отказаться от управ-
ления духовной семинарией и передать ее опять в руки митропо-



302 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

лии. В упомянутом решении сказано, что научное подготовление 
священники получат на богословском факультете, а практическое - 
в духовной семинарии. Здесь следует еще добавить, что румынское 
правительство отобрало у митрополии еще одно важное право. По 
австрийскому закону митрополит Буковинский имел право влияния 
на назначение профессоров богословского факультета без согла-
сия митрополита Министерство культов не могло назначить про-
фессоров богословского факультета. В Австрии это право имели все 
епископы. При теперешней передаче духовной семинарии в управ-
ление митрополии румынские власти за митрополитом это право 
влияния митрополита на назначение профессоров допустили.

Получив духовную семинарию в руки епархии, епархиальный 
совет издал новый регламент для управления делами духовной 
семинарии. В регламенте сказано, что духовной семинарией будут 
управлять ректор, духовник (спиритуал) и префекты. Ректор и пре-
фекты управляют делами административными, а спиритуал воспи-
тывает студентов богословия на будущих священников, обучая их 
предметам типикона, ритуала и вообще всех практическим пред-
метам.

Получив управление духовной семинарией, митрополия не 
прекращала борьбы относительно своих прежних прав на бого-
словском факультете, тем более что епархия совершенно содержала 
весь богословский факультет на средства своего церковного фонда.

Время пастырства митрополита Тита совпадает со Второй миро-
вой войной, в которой Румыния выступила на стороне Гитлера и, 
крепко надеясь на победу гитлеровского фашизма, начала интен-
сивно проводить румынизацию буковинско-русского населения. 
До присоединения Буковины к Румынии румынизацию в Буковине 
проводили только церковные власти. После присоединения заня-
лось этим делом и правительство. Дело дошло до того, что русских 
детей не принимали в среднюю школу, если они не могли офици-
альной справкой доказать, что они румынского происхождения.

Во всех школах народных, средних и высших все предметы пре-
подавались только на румынском языке, даже ремесленникам было 
запрещено принимать русских детей на изучение ремесла, если у 
них не было свидетельства о румынском происхождении.

При таких обстоятельствах много учителей и священников корен-
ного русского происхождения перекрещивались в румын (их звали 
перекинчиками), чтобы только получить занятие и послать своих де-
тей в школу.

А что Буковинская епархия проводила самую широкую румыни-
зацию, в этом нечего сомневаться, так как этим ремеслом она уже 
давно и усердно занималась (эпоха митрополита Сильвестра), и 



303Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

митрополит Тит со своим епархиальным советом пошел той же до-
рогой. Благодаря своим советникам, фанатикам-румынам, лучшие 
приходы получали только румынские священники, также и места 
катехитов и профессоров для религии и инспекторов патриарших, 
епархиальных и благочинных. Так было в Буковинской епархии, где 
подавляющее большинство были русские верующие, был только 
один благочинный русской народности и только два законоучителя 
средней школы, но и они были обязаны преподавать науку религии 
на румынском языке.

О планах румын на будущее дает ясную иллюстрацию следующее 
сообщение владыки Тита: однажды в 1943 г. митрополит Тит, вер-
нувшийся из Бухареста и пришедший на заседание благочинных, 
сказал: «Приношу вам важную и хорошую весть: вчера управитель 
государства маршал Антонеску на заседании заявил, что победа 
наша обеспечена, и я вас уверяю, что после этой победоносной вой-
ны в Румынском государстве будет только одна нация - румынская и 
одна вера -  православная».

Очевидно, Господь Бог не допустил порабощения буковинско-
русского народа Румынии, и скоро дела войны приняли совершенно 
другой оборот. Гитлера смели с лица земли русские воины и освобо-
дили буковинско-русский народ от невыносимого уже румынского 
рабства.

В 1943 г. перешли в Буковинскую епархию 628 староверцев (ли-
пован), в лоно православной церкви, о чем обширнее мы говорим 
в другом месте.

В 1943 г. вошло в нашей епархии в жизнь и одно знаменательное 
учреждение, пожертвованное русскими крестьянами Василием и 
его женой Агафией Бзовыми. Упомянутые благочестивые крестьяне 
села Черный Поток Заставнянского р-на разделили свое имущест-
во на две части. Одну часть в 40 гектаров раздали безземельным 
крестьянам из Черного Потока, Онута и Омушина, а остальные 40 
гектаров с тремя большими домами с хозяйственными постройками 
и большим хозяйственным инвентарем завещанием от 5 декабря 
1541 г. передали Буковинской митрополии, чтобы она там устроила 
приют для сирот, осиротевших во время мировых войн.

Митрополия радостно приняла эту жертву, послала туда одного 
иеромонаха и четырех монахинь и завела там рациональное хо-
зяйство, приготовляя весной 1944 г. открыть приют для повоенных 
сирот из целого севера Буковины под попечением и надзиратель-
ством монахинь.

После присоединения Буковины к Румынскому королевству ру-
мыны приложили все усилия, чтобы православное население Бу-
ковины русской народности совершенно орумынить, а так как цер-



304 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

ковные власти все-таки побаивались упреков в насильственной 
румынизации, румынское правительство заставляло свои военные 
власти, как Генеральный штаб, жандармскую или школьные власти, 
проводить румынизацию, а церковные власти, ссылаясь на требова-
ния государственных властей, охотно сотрудничали с ними.

Так, Генеральный штаб 4-го корпуса румынской армии обратил-
ся к Буковинской митрополии с требованием, чтобы она призвала 
священников русской части Буковины совершать богослужение по 
большей части на румынском языке. Это обращение Генштаба пе-
решло следующие фазы: прежде всего Генштаб обратился к Св. си-
ноду, чтобы он приказал служить во всех бессарабских приходах с 
русским населением по большей части по-румынски. На это требо-
вание Св. синод издал распоряжение, приказывающее, что при бо-
гослужениях в Бессарабии следует преимущественно употреблять 
язык государства (румынский) при соблюдении следующих указа-
ний: в румынских общинах, где большинство населения - румыны, 
следует совершать все богослужения и требы только на румынском 
языке. В приходах с нерумынским населением следует различать 
приходы с населением славянским и неславянским. В приходах с 
населением славянским, где славяне - представители большинства, 
следует служить на румынском языке, но включать одну ектению 
или молитву по-славянски, а в приходах со славянским меньшинст-
вом или неславянским следует служить исключительно по-румын-
ски.

Молебны и главные богослужения всегда совершать исключи-
тельно по-румынски. Пояснение Св. Писания и проповеди в селах 
нерумынских можно совершать на языке, понятном населению. На 
частных богослужениях по домам верующих можно служить по же-
ланию населения также и на его языке. Следует, однако, смотреть, 
чтобы большая часть богослужения отправлялась на румынском 
языке.

Такой ответ получил Генштаб от Св. синода на свое требование. 
Этот ответ Генштаб переслал Черновицкой митрополии с предло-
жением, чтобы она и у себя отдала соответствующие приказы. Бу-
ковинская митрополия напечатала всю корреспонденцию между 
Генштабом и Св. синодом в своем «Официальном вестнике» с при-
мечанием. Это сообщается приходам к сведению.

Интересное место находим в этом документе - изречение Св. 
синода, где говорится, что Св. синод дал бессарабским архиереям 
приказ вводить постепенно во всех церквах Бессарабии румынский 
язык. Св. синод обязывает Бессарабский епископат употреблять все 
возможные меры, чтобы окончательно ввести в жизнь приказы Св. 
синода.



305Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Конечно, такая церковная политика румынских высочайших цер-
ковных властей вызывала между русскими православными верую-
щими, как бессарабцами, так и буковинцами, сильное недовольство 
и сорвала церковную дисциплину в рядах духовенства и народа. 
Такая была точка зрения Румынской патриархии, но, к чести буко-
винских митрополитов (как Владимир и Виссарион), будет сказано, 
что они считались с фактом существования русского населения в 
их епархиях и не очень настаивали на точном исполнении пред-
писаний румынских национальных ревнителей из кругов синода и 
Генштаба.

Здесь следует приметить, что румынизацией богослужений и треб 
пользовались сектанты, перехватывали недовольных православных 
христиан и перетягивали их в свои секты, где все богослужения и 
отправление треб совершились на понятном народу языке.

В связи с этим я хочу привести еще одно явление, а именно по-
пытку, которая часто обговаривалась на благочинных конференци-
ях и на священнических собраниях. Это была попытка молодых свя-
щенников-украинофилов служить богослужения и совершать требы 
на украинском языке. Младшее поколение русских священников, 
воспитанное в австрийских школах в строго украинском духе, были 
ревнители и пробовали служить не на церковнославянском, а на 
украинском языке. Чтобы осуществить это намерение, они поступа-
ли так: имея перед собой славянский служебник или требник, они 
моментально переводили славянские тексты, ектении, молитвы или 
Евангелие на украинский язык, а так как они мало, а иногда совсем 
не знали церковнославянского языка, то каждый переводил, как по-
нимал, иногда совершенно ошибочно, и потому выходила большая 
путаница, и появились всякого рода толки между верующими в при-
ходах, что молитвы и вообще все переводы представлялись не те, а 
очень часто совершенно в другом виде. Начались в народе всякого 
рода толкования Святого Писания, богослужений и треб.

Попытки совершать богослужения и требы на украинском язы-
ке вместо церковнославянского случались в нашей епархии уже и 
ранее, еще со времени появления украинофильской партии в 80-х 
годах минувшего столетия, и уже тогда черновицкая консистория 
запретила самовольное употребление украинского языка при бого-
служениях. Так, читаем в «Епархиальном вестнике» 1907 г.: «Архи-
епископская консистория узнала, что при совершении св. лигургии 
некоторые священники читают Св. Евангелие не на старославянском 
языке, а на малорусском. Ввиду того что при таких моментальных 
переводах Св. Евангелия может войти несоответствующее слово из 
живого языка, из чего может выйти недоразумение или даже ересь, 
епископская консистория строго запрещает служить богослужения 



306 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

и совершать требы на ином, как на церковнославянском, языке до 
удаления этого вопроса каноническим способом».

Это решение предложил на заседании консистории и подписал 
вместе с митрополитом Владимиром советник консистории Меле-
тий Галип, горячий украинец и деятельный член Буковинско-укра-
инской партии.

Попытки ввести украинский язык в богослужение повторялись 
и позже, во время румынского правления, и тогда епархиальная 
власть всегда относилась к ним негативно и запрещала их. Так, в 
1937 г., 7 апреля, епархиальный совет издал строгое запрещение 
служить богослужения и совершать требы по-украински по перево-
ду проф. Огиенко и приказал при всех богослужениях и соверше-
ниях треб употреблять только церковнославянский язык, приводя 
в памяти и вышеупомянутый приказ от 1907 г., мотивируя тем, что 
перевод, употребляемый украинскими священниками, не подтвер-
жден Всеправославным собором. Упорствующим грозили самими 
строгими наказаниями.

Св. синод урегулировал также и расторжение брака особым ре-
гламентом, в котором подчеркивалось, что брак - тайна, которою 
христианин и христианка входят в вечную связь, венчаясь закон-
ным христианским каноническим браком. В принципе, расторжение 
брака может наступить только через смерть одного из супругов или 
через событие, с моральной точки зрения считающееся наравне с 
физической смертью.

Священник обязан хранить и стеречь святость и прочность брака 
своих прихожан и стараться всеми пастырскими средствами, чтобы 

между супругами были хорошие отношения, 
а где их нет, он должен стараться устранить 
все недоразумения между супругами, их по-
мирить и опять восстановить дружеское сожи-
тельство между ними.

Если же священнику, несмотря на все его 
усердные попытки, все-таки не удалось спо-
рящих супругов помирить, дело их переходит 
окончательно в гражданский суд, и, получив 
даже судебное решение, развязывающее их 
брак, священник должен супругов предупре-
дить, что судебный развод не развязал цер-
ковный брак и ни один священник не име-
ет права их венчать на второй брак, если их 
первое супружество не развяжет церковная 
власть - архиерей.

Буковинский право-
славный священник меж-
военного периода (г. Ватра 
Дорней).



307Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

По регламенту причинами развода брака могут быть супружеская 
измена, переход в монашество и отпадение от христианства.

Процедура развода религиозного брака начинается перед 
настоятелем прихода, к которому принадлежат супруги, уже разве-
денные судом. Разведенные супруги, если они хотят венчаться цер-
ковным браком, должны внести прошение о разводе и церковного 
брака, если они венчаны были в церкви. С этой целью они должны 
внести прошение на церковный развод их церковного брака, при-
лагая к прошению решение суда о разводе их брака и метриче-
ское свидетельство о религиозном браке. Настоятель прихода, до-
прашивая супругов, еще раз старается помирить их. В случае если 
это невозможно, настоятель прихода отсылает епископу прошение 
с приложенными документами и своим канонически мотивирован-
ным предложением в позитивном или негативном смысле, епископ 
передает дело советнику-референту, который, изучив его, пред
ставляет в своем письменном реферате и свое предложение. Епи-
скоп принимает или отклоняет предложение референта и выдает 
соответствующую резолюцию, которая сообщается заинтересован-
ным сторонам. Решение епископа относится к обоим супругам, если 
бы даже только один из супругов внес прошение о разводе. 

Министерство культов официально установило и праздники, в 
которые государственные учреждения не работают.

I. Религиозные праздники:
все воскресенья; 
1 января - Новый год;
6 января - Крещение Господне;
25 марта - Благовещение;
5 дней Пасхи; 
23 апреля - св. вмч. Георгия;
2 дня - сошествие Св. Духа;
29 июня - апостолов Петра в Павла; 
6 августа - Преображение Господне;
15 августа - Успение Пресвятой Богородицы; 
8 сентября - Рождество Пресвятой Богородицы;
14 сентября - Воздвижение Честного Креста;.
16 октября - св. вмч. Димитрия; 
6 декабря- св. Николая Чудотворца;
4 дня Рождества.

II. Национальные праздники:
24 января - соединение княжества;
10 мая - провозглашение независимости Румынии и возвышение 

в ранг королевства;



308 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

в праздник Вознесения – День героев.

III. Королевские праздники:
21 мая – именины королевы Елены;
8 ноября – Михаила – именины короля. 

IV. Другие праздники:
1 мая – Праздник работы;
6 сентября – День свободы.

Часть пятая 
Иноверцы и сектанты на территории Буковины

На территории Буковинской епархии проживают еще и всякого 
рода иноверцы, как липоване, римо-католики, греко-католики, ар-
мяно-католики, протестанты и евреи. А кроме того, еще и много сект. 
Со всеми этими иноверцами мы постараемся познакомить наших 
читателей.

1. Липоване (раскольники, старообрядцы, староверцы)
Пока перейдем к истории переселения раскольников на нашу 

территорию, скажем несколько слов о происхождении раскольни-
ков.

До изобретения книгопечатного искусства и до учреждения ти-
пографий все литературные произведения и книги переписыва-
лись переписчиками - монахами, священниками, даже епископами 
и князьями. Часто переписчики были люди необразованные, мало-       
грамотные, часто и не понимающие текстов, которые переписывали. 
И ввиду того делали при переписке много ошибок. Случалось, что 
переписчики иногда добавляли и от себя всякого рода дополнения, 
дописывали и переписывали и свои личные мнения. Таким образом, 
вошло со временем при частых переписках много ошибок в пере-
писываемые книги, иногда даже таких, которые совершенно порти-
ли смысл переписанного. Особенно отразились эти накопившиеся 
ошибки в богослужебных книгах, в которые закрались, благодаря 
опискам переписчиков, и новые обряды, небывалые ранее в бого-
служениях. Они ввелись как-то незаметно. Священнослужители и 
народ привыкли к ним. Так вошли в богослужебные книги ошибоч-
ные и недавнего происхождения разности, как двоеперстие при со-
вершении крестного знамения, двойной аллилуйя, семь просфор на 
проскомидии, хождение осолонь (за солнцем) и много других нов-



309Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

шеств, к которым народ и священнослужители привыкли как якобы 
к подлинной старине. При недостатке просвещения многие стали 
смешивать обряды с догматами, не подлежащими изменениям, ста-
риной считали то, что было недавно, но уже привыкли к нему. Осо-
бенно подозрительно относились русские к тому, что богослужеб-
ные книжки исправлялись по греческим книгам греческими учены-
ми, так как греки, под угрозой турецкого завоевателя и поддавшись 
латинянам, признали  власть папы в свое время на Флорентийском 
соборе. Они казались русским изменниками православия и своего 
рода еретиками.

Когда же патриарх Никон вместе с приглашенными учеными 
грекам и западнорусскими учеными исправил служебник, сличая 
тексты с греческими подлинниками и старыми славянскими пере-
водами, и разослал его по всем приходам патриархии с приказом 
отправлять богослужения только по этому новому неправленному 
и Московским собором утвержденному служебнику, приверженцы 
мнимой, а не истинной старины подняли протесты против новшеств 
в служебнике, так как народ привык к ошибкам как к глубокой ста-
рине, и так, несмотря на то, что исправления служебника были сде-
ланы людьми учеными и знающими свое дело тщательно и были 
одобрены собором, нарочно для этого созванном (1655 г.). Люди 
невежественные из духовенства и мирян отказывались принимать 
и служить по нему, называя его испорченным под влянием греков, 
будто утративших православие, как и западных русских ученых, 
будто бы впавших в латинство. Защитники старопечатных и старо-
писанных книг и мнимо старых обрядов (двоеперстие и двойная 
аллилуйя, хождение осолонь и пр.) стали агитировать против нелю-
бимого за строгость Никона и побуждать темных людей отделиться 
и отколоться от церкви. Но пока Никон твердо стоял на патриаршем 
престоле, поклонники мнимой старины, подвергавшиеся ссылками 
и другим наказаниям, не могли успешно действовать против новых 
исправленных книг и обрядов. Когда же Никон (1666 г.) покинул 
патриарший престол, а церковные власти стали действовать слабо, 
тогда вожди старообрядческого раскола возвратились в Москву и 
начали усредно вести пропаганду в Москве и в других городах, ув-
лекая  главным образом женщин (боярыня Морозова, княгиня Уру-
сова и др.). Доходило даже до открытых бунтов, как, например, в 
Соловецком монастыре, где раскольники несколько лет сопротивля-
лись воеводским войскам, а когда раскольническое движение уже 
окрепло, созван был в Москве в 1666 г. собор, который одобрил 
сделанные исправления, осудил раскольников и расколоучителей, 
а в следующем году на так называемом Великом соборе, на кото-



310 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

ром присутствовали два восточных патриарха, одобрены были все 
подробности Никонского исправления и положена была анафема 
на сопротивляющихся православной церкви из-за мнимого старо-
обрядчества.

Следует еще добавить, что собор осудил Никона за его вины (не-
оправданное оставление патрирхата, обида государя), но совер-
шенное им дело - очищение богослужебных книг в духе подлинной 
православной древности - синод одобрил.

После собора 1667 г. старообрядцы совершенно прервали все 
сношения с православной церковью и разбрелись по всей России. 
Они ушли и в соседние государства - в Польшу (Галичану), Пруссию, 
Молдавию, Валахию, Турцию и в другие. Особенно многочисленно 
они поселились на устьях Дуная и на берегах Черного моря. В Прус-
сии называли их филипонами, так же звали их и в Галичине, в Мол-
давии - филипованами, а вконец сокращенно липованами, по имени 
одного из их предводителей - Филиппа.

Скоро они перешли из Молдавии и на территорию нашей епар-
хии. Переходили сюда по большей части из Бессарабии, которая тог-
да была частью Молдавии. Самой старшей липованской колонией в 
Буковине было основанное новое село на территории монастыря 
Драгомирна, названное ими Соколинцы, соседи же молдаване на-
звали это село по прозвищу поселенцев - Липовены.

Липоване пришли в Соколинцы еше перед 1770 г., значит, еще 
перед присоединением Буковины к Австрии. В 1770 г. в Соколинцах 
было уже 40 семейств липован. Немецкий историк Гелерт утвержда-
ет, что липоване пришли в Соколинцы только в 1774 г., и что первые 
липоване поселились в Климовцах. Того же мнения и другой немец-
кий историк - д-р Фикер, который основание Соколинцев переносит 
на 1777 г. Оказывается, однако, что это мнение ошибочно, так как 
официальный доклад генерала Энценберга - военного губернатора 
Буковины, направленный в военный придворный совет, приводит 
год 1770 как год основания Соколинцев. В своем докладе рассказы-
вает Энценберг, что русские, заняв в 1769 г. Южную Буковину, нашли 
в Драгомирне много липован и арестовали их как русских дезерти-
ров. Тогда же много липован вместе со своим священником бежали 
в Северную Буковину, откуда они возвратились в 1775 г. В 1775 г. 
липоване основали новую колонию Климовцы, которая позже под-
крепилась, как и Соколинцы, новыми поселенцами с разрешения 
австрийского правительства.

Австрийское правительство чрезвычайно покровительствовало 
липованам, а были к тому две причины: самая главная - это вра-
ждебное отношение липован к своему Русскому государству (ав-



311Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

стрийское правительство всегда поддерживало элементы, враждеб-
но относящиеся к России), а другой причиной было спасение старо-
обрядцами от смерти одного из австрийских генералов, близкого 
родственника австрийского императора. Во время военной опера-
ции один австрийский генерал попал в турецкий плен, и турки со-
бирались утопить его в Дунае. Вдруг подоспели русские раскольни-
ки, ловящие рыбу, и выручили его. Спасенный генерал предложил 
своим спасителям большую сумму денег, но они денег не приняли, а 
генерал обещал им, что в Вене все для них сделает, чего они от него 
потребуют. Они и решили воспользоваться этим обещанием и вы-
просили в Вене разрешение поселиться на территории австрийской 
провинции Буковины. Есть еще и другой вариант этого события. Во 
время царствования императрицы Екатерины II родственник ав-
стрийского императора попал в руки турецких пиратов. Корабль, на 
котором плыл упомянутый пленник, потерпел крушение, и пленник 
уже готовился к смерти. Вдруг пришли ему на помощь староверцы 
– кубанцы, или некрасовцы - и спасли его. В награду за спасение 
некрасовцы просили спасенного походатайствовать у австрийского 
императора разрешение для липован спокойно жить в австрийской 
Буковине.

Трудно сказать, где историческая правда, но известен всем факт, 
что австрийское правительство чрезвычайно протежировало ли-
пован, как долго Буковина была под австрийским правлением, ли-
поване пользовались чрезвычайными льготами, преимущественно 
установленными императорским декретом от 9 февраля 1783 г., о 
котором мы еще поговорим шире. Спасители австрийского генера-
ла - раскольники (некрасовцы) известили о вышеописанном собы-
тии своих единоверцев в Буковине, которые сейчас же взялись за 
дело, чтобы обеспечить свое пребывание в Буковине. Они избрали 
депутацию, в состав которой вошли Александр Алексеев и Никифор 
Ларионов, они поехали в Вену к императору Иосифу II, чтобы, ссы-
лаясь на обещания спасенного генерала, выхлопотать для липован 
право на жительство в австрийской провинции - в Буковине. Им-
ператор принял делегатов приветливо и выдал им благоприятный 
декрет-патент от 9 октября 1783 г., в котором липованам признава-
лись далеко идущие привилегии. Так они получили право житель-
ства в Буковине, свободно совершать богослужения, освобождение 
на 20 лет от всех налогов и повинностей, освобождение от военной 
службы. Все эти права получили, как написано в патенте, они, их 
дети и дети их детей.

Этот императорский патент написан на пергаменте на русском и 
немецком языках золотыми буквами и хранится в Соколинцах.



312 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

После получения патента началась эмиграция липован в Букови-
ну, и часть их осела в Сочаве и окрестностях, другая часть - несколь-
ко семейств и пять монахов - в Белой Кринице, где собралось около 
60 семейств, построили дома и другие хозяйственные постройки. От 
австрийского правительства они получили участки хорошей земли, 
принадлежащей монастырю Путна. Следует приметить, что австрий-
ское правительство щедро оставило земли церковного фонда при-
званным колонистам и лес на постройку домов и других хозяйст-
венных строений.

Через некоторое время несколько липованских семейств из Со-
колинцев и из Климовцов переселились на реку Серет и там засе-
лили часть земли между реками Серетом и Мехидрей, принадлежа-
щей помещику Василию, и назвали свое селение Мехидра и Лука-
вец. Так в Буковине уже было 4 липованских колонии: Соколинцы, 
Белая Криница, Климовцы и Мехидра. Кроме того, жили липоване в 
городах Черновцы, Сторожинец, Сочава, Радовцы и Коцмань.

Как известно, липоване разделяются на два толка - поповцы и 
беспоповцы. Первые признают тайну священства, и у них богослу-
жение отправляют священники, вторые говорят, что истинное свя-
щенство перестало существовать после Никона, и ввиду того у них 
отправляют богослужение старики-миряне, а не священники. Когда 
со временем вымерли священники, перешедшие в раскол, а един-
ственный епископ Павел Коломенский, бывший приверженец ста-
рообрядчества, умер в заключении и не было кому рукополагать 
для липован священников, у них наступил недостаток в священни-
ках, и служили священники-перебежчики от государственной пра-
вославной церкви. Но и таких скоро не стало, и потому явилась у 
липован идея создать у себя староверческую иерархию. Но когда 
император Иосиф II в 1783 г. посетил Буковину, липоване посла-
ли к нему делегацию, которая просила, чтобы им разрешили иметь 
своего архиерея и священников. Император Иосиф II, удовлетворяя 
их желание, дал им ручной билет, в котором согласился на одного 
священника для липован. Из этого решения императора не вышло 
никакой пользы.

Из буковинских православных священников никто не хотел пе-
рейти к липованам, а священники, пришедшие из России, недолго 
оставались в Буковине и обыкновенно уходили скоро домой. При 
таких обстоятельствах главари буковинских липован - настоятель 
Белокриницкого монастыря Геронтий и монахи того же монасты-
ря Алимпий Милорадов и Павел Васильев, посоветовавшись меж-
ду собой и другими липованами, решили добиваться собственно-
го епископа, который стоял бы во главе старообрядческой церкви 



313Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

и рукополагал бы для нее священников. Случайно в 1839 г. зашел 
львовский униатский митрополит, кардинал Михаил Левицкий, со-
вершающий между буковинскими униатами каноническую визи
тацию, и в Белокриницкую церковь и узнал от липован, что у них нет 
священника. Он посоветовал им обратиться прямо к императору в 
Вену с прошением в своем деле, а он, кардинал, им гарантирует, что 
император решит дело в их пользу.

По совету Левицкого упомянутые монахи обратились 14 февра-
ля 1840 г. к окружному управлению (крайсамт) с прошением, чтобы 
правительство разрешило им иметь своего епископа, а они обязы-
ваются дать ему резиденцию в Белой Кринице и содержать его на 
свои средства. Окружное управление выслало для расследования 
дела комиссара в Белую Криницу. Комиссар после расследования 
выслал рапорт в пользу липован. К этому прошению приложили ли-
поване еще и общирный мемориал, составленный монахом Павлом, 
содержащий историю иммиграции липован в Буковину и ссылку на 
императорский патент от 1783 г. Этот акт крайсамт выслал в Львов-
скую губернию, которая, однако, дала на прошение негативный 
ответ, так как православный епископ Евгений высказался против 
основания липованского епископства в Буковине.

Это, однако, не обескуражило липован, и они уже в 1842 г. вне-
сли новое прощение того же содержания прямо в руки президента 
края. Но и теперь получили они декретом от 9 октября 1843 г. такой 
же ответ с мотивировкой, что они получили от императора Иосифа 
разрешение на свободное совершение культа, но право иметь сво-
его епископа они не получили.

Получив опять неблагоприятный ответ, липоване решили выслать 
в Вену депутацию к самому императору и подать еще раз свое про-
шение. Итак, монахи Павел и Алимпий поехали в Вену с жалобой, 
что правительство - и буковинское, и галицкое - отказало им в их 
прошениях. Жалобу, составленную иеромонахом буковинского мо-
настыря Драгомирна Виктором Кокоряном и дополненную юриди-
ческими аргументами венским адвокатом Дворачеком, передала 
депутация императору Фердинанду. В связи с этой жалобой при-
дворная канцелярия приказала, чтобы местное правительство рас-
следовало дело в Белой Кринице и сейчас же прислало в Вену соот-
ветствующий рапорт. Получив благоприятный для липован рапорт, 
придворная канцелярия решила 18 сентября 1844 г. удовлетворить 
просьбу липован и разрешить им учреждение староверческого епи-
скопства в Белой Кринице с тем, чтобы липоване нашли епископа за 
границей и привезли его в край, а он получает право рукоположить 
себе епископа - заместителя и священников для всех липованских 



314 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

приходов в Буковине. Одновременно обязывается епископ перед 
началом своей епископской деятельности дать точнейшие сведения 
о себе и о своей прежней деятельности на то, чтобы императорское 
правительство имело возможность дипломатическим путем проин-
формироваться, нет ли каких-либо препятствий против его прише-
ствия в край. А ввиду того что епископ по правилам православной 
церкви избирается из монахов, разрешается липованам иметь в Бе-
лой Кринице один монастырь.

Белокриницкие липоване, получив такое благоприятное раз-
решение своего задушевного желания - учреждения собственно-
го епископства, выслали своих мужей доверия - монахов Павла и 
Алимпия - на поиски епископа. Они обошли Сербию, Валахию, Мол-
давию, Египет, Александрию и Иерусалим и, наконец, нашли в Царе-
граде греческого епископа Амвросия. Амвросий был митрополитом 
в Сараеве (Босния), но лишен константинопольским патриархом 
сана, по одним источникам, за то, что вел между боснийскими сер-
бами-магометанами христианскую пропаганду, и за то по донесе-
нию управителя края - турецкого паши и под нажимом султана был 
патриархом низложен с престола. По другим источникам, он слиш-
ком энергично защищал христиан перед взяточником пашой, а тот 
отомстил ему клеветой перед султаном. По другим же источникам, 
патриарх уволил Амвросия со службы из-за симоний. Во всяком 
случае, Амвросий канонически не очень провинился, если патриарх 
не запретил его в служении, а приговорил только к свободному жи-
тельству в Константинополе. Долго пришлось Павлу и Алимпию уго-
варивать Амвросия, представляя ему сущность старообрядческой 
науки, пока он согласился на их предложение принять управление 
старообрядческой церковью и переехать в Белую Криницу. Окон-
чательно он согласился и заключил с ними в Константинополе до-
говор с условием, что митрополит Амвросий Попович не по нужде 
и не по какой-либо страсти обязался перейти в старообрядческую 
религию, принять верховное пастырство над всеми духовными и 
мирскими липованами-старообрядцами и по прибытии в Белокри-
ницкий монастырь принять по долгу христианскому духовного отца 
из тамошних священников и учесть то, что будет предлагать духов-
ник при соединении его церковном, согласно соборным правилам,  
а после рукоположить себе в наследники любого епископа из бело-
криницкого духовенства.

Со своей стороны монастырь обязался дать митрополиту рези-
денцию, положить ему жалование в год по 500 червонцев австрий-
ских золотых, пока будет жить и исправлять правила св. отец без 
нарушения монастырского устава. Кроме того, монастырь обязыва-



315Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

ется на свой счет привезти из Боснии родного сына митрополита 
- Георгия Поповича, его супругу Анну, купить им в Белой Кринице в 
вечную собственность дом со двором и огородом и в случае смерти 
митрополита уплатить ему 1000 золотых.

Уполномоченные клялись митрополиту в верности исполнения 
условий договора перед Св. Евангелием и целовали его. Договор 
подписали обе партии и еще некий Константин Огнанович как сви-
детель.

Затем Амвросий вместе с уполномоченными, сыном и невест-
кой поплыли пароходом до Тульчи, где их торжественно встрети-
ли жители всех дунайских липованских слобод. Через несколько 
дней они поплыли пароходом по Дунаю в Вену, где Амвросий подал 
австрийскому императору прошение о желании вступить в старо-
верческую церковь, совершать по древнему чину богослужение и 
принять австрийское подданство. При этом прошении Амвросий 
предложил императору и грамоту цареградского патриарха Григо-
рия от 9 сентября 1835 г., удостоверяющую действительность его 
духовного сана и доказывающую, что он не под запрещением.

Император Фердинанд принял Амвросия и буковинских липо-
ванских делегатов в аудиенцию, в которой участвовали и Павел 
Огнинов, и вышеупомянутый венский адвокат Дворачек, 11 июля 
1846 г., в которой обширно занялся этим вопросом и окончательно 
решил его в пользу липован.

После всего этого Амвросий поехал из Вены в Белую Криницу, 
куда прибыл 26 сентября 1846 г. В днях 28-29 октября 1846 г. Ам-
вросий в Покровском монастыре отрекся от православной веры 
и перешел по липованскому требнику перед иеромонахом Ие-
ронимом, который его исповедовал, причастил и миропомазал в                   
старообрядчество. По формуле липованского требника Амвросий 
был обязан проклясть все свои прежние ереси и заблуждения. Эту 
формулу должны всепереходящие в старообрядчество публично 
прочесть. Формула гласит так: «Аз сегодня перехожу от скверных 
яковицких и хантатарских, и от тех, кто верует так, как латыны, и от 
тех, кто придерживается папистского еретического учения, к настоя-
щему православному закону, преданному св. апостолами и подтвер-
жденному отцами святых семи Вселенских соборов.

Я прихожу не принужден, не из-за какого-либо несчастья или ин-
тересов, не из боязни или честолюбия и не принужден какими-либо 
обстоятельствами, а с чистым сердцем и с любовью ко Христу и с 
глубоким желанием исповедовать истинную веру. Прежде всего от-
рекаюсь от тех, кто думает по-еретически и есть участник еретиче-
ских учений, проклинаю тех, кто отрекся от Исуса и не призывает и 



316 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

не придерживается двоения св. аллилуй, проклинаю тех, кто портит 
св. крещение, не погружая крещаемого, а обливая его только водой, 
кто говорит, что не нужно трекратного погружения - да будет про-
клят. Проклинаю тех, кто совершает благословение пятью пальца-
ми, не двумя, преданными Христом, и такое благословение считаю 
изобретением демонов, проклинаю скверный и прелюбодейный 
обычай стричь или брить бороду или усы, проклинаю всех врагов, 
которые хулят Крест Христов и поклоняются крижу (однораменно-
му латинскому кресту), проклинаю тех, кто не верит, что бескровная 
жертва есть тело и кровь Господа нашего Исуса Христа и тех, кто ест 
молоко и яйца в субботу или в воскресенье Великого поста, воров, 
старающихся разбить церковь и отстранить от нея людей, в конце 
проклинаю всех, всех еретиков - противников семи Вселенских со-
боров - все да будут прокляты».

30 октября 1846 г. Амвросий начал свою пастырскую деятельность 
в Белой Кринице. Прежде всего он рукоположил беглого монаха 
Ефросиния из России в диакона иеромонаха и игумена монастыря в 
архимандриты. 10 ноября народ избрал 3 кандидатов на заместите-
ля митрополита, из которых по жребию был избран и рукоположен 
в епископа бывший белокриницкий уставщик Кирилл Тимофеев.

Кроме Кирилла Тимофеева, Амвросий рукоположил еще в епи-
скопа Аркадия и послал его к некрасовцам в задунайские слобо-
ды, в Турцию, затем рукоположил еще двух епископов для Турции, а 
трех - для России.

Между тем, благосостояние липованской митрополии начало ра-
сти. Старообрядцы со всего мира, особенно же из России, начали по-
сылать всякого рода дорогие вещи и большие суммы денег, так что 
Белокриницкий монастырь, который всегда стоял на первом плане, 
обратился к австрийскому правительству с предложениями, чтобы 
оно продало монастырю несколько смежных имений Православно-
го церковного фонда.

Все проведенные рукоположения совершил Амвросий в 1817 г. 
Эти рукоположения наделали в православном мире много шума 
и дошли до цареградского патрарха и российского правительства. 
Первый только теперь спохватился, что он зря отпустил Амвросия 
из-под своей юрисдикции. Русское же правительство, взвешивая, 
какой вред принесет России и православной церкви установленная 
на челе старообрядчества епископия, ведь же то значит, что раскол, 
представлявшийся до этих пор пресмыкающейся темной сектой, пе-
решел уже на степень официально признанной церкви, если такое 
благоустроенное государство, как Австрия, дало ему формально гра-
жданскую законность, обеспеченную епископскую кафедру. Теперь 



317Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

церковно тесно организованное старообрядчество пригрозило Рус-
скому государству довольно серьезными осложнениями политичес
кого и церковного характера.

Организация старообрядческой церкви в Буковине обнимала 
организации всего раскола, и из России началось переселение са-
мых лучших элементов русского старообрядчества за границу - в 
Австрию, Буковину. Начали вывозить крупные капиталы за грани-
цу, а так как буковинская старообрядческая митрополия наслала и 
священников, и епископов в России, тем она укрепила российское 
старообрядчество и серьезно угрожала православной государст-
венной церкви.

Ввиду того и константинопольский патриарх, и российское пра-
вительство обратились к австрийскому правительству с жалобами. 
Первый выслал епистолию, в которой угрожал и убеждал митро-
полита Амвросия, ссылаясь на правила соборов и св. отцов, запре-
щающие епископу производить рукоположении вне своей епархии, 
особенно же упрекал Амвросия за самовольную отлучку. При этом 
патриарх грозил лишить сана как Амвросия, так и всех им рукополо-
женных священников и епископов. Он звал его в Константинополь и 
обещал ему дать митрополию и другие важные привилегии. Еписто-
лию патриарх заканчивает следующими словами: «Рассудив себе, 
полезнейшее соотвори, как пишем тебе, увещевая тебя, чтобы была 
благодать Божья с твоим преосвященством».

Российское правительство обратилось в августе 1847 г. к австрийс
кому правительству с нотой, в которой в 9 пунктах были поставлены 
по адресу митрополита Амвросия следующие вопросы: 

1. Как мог митрополит Амвросий оставить своего патриарха и 
свою епархию и принять чужую пасту?

2. Как могли в Белокриницкий монастырь без разрешения прини-
мать русских подданых?

3. Как могли принять туда и некоторых бежавших преступников?
4. Почему приняли из русских монастырей беглых монахов?
5. Почему приняли в монастырь бежавших от наказания преступ-

ников?
6. Как мог настоятель монастыря с сопровождающими его мона-

хами подложными именем и званием три раза ездить в Россию?
7. Как мог монастырь посылать в Россию постоянных проповед-

ников?
8. По какому праву распространяет митрополит Амвросий свою 

юрисдикцию на Россию?
9. Как мог митрополит Амвросий без разрешения рукополагать 

русских подданных в священники и епископы?



318 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Австрийское правительство (Министерство культов) вызвало 
митрополита Амвросия в Вену, предложило ему обе жалобы и за-
требовало, чтобы он на вопросы русского правительства и констан-
тинопольского патриарха в срок до 8 дней ответил. В то же время 
австрийское министерство приказало местным властям Буковины 
произвести в Белой Кринице относительно русской ноты розыск и 
строгое следствие о деятельности Амвросия в Белой Кринице и сей-
час же об этом прислать рапорт в министерство.

На вопросы русского правительства ответил митрополит Амвро-
сий так:

1. На первый вопрос уже дан ответ еще в его прошении к ав-
стрийскому императору, когда он просил о принятии его в австрий-
ское гражданство, и теперь он повторяет то же, что он от своей па-
ствы был уволен незаконно и без канонического процесса и окон-
чательно оставлен на свободное жительство в Константинополе. Он 
принял старообрядчество по разрешению императора и пошел в 
Белую Криницу по приглашению старообрядцев как верховный па-
стырь их епархии.

 Касательно вопросов 2 - 5 Амвросий утверждает, что в Белой Кри-
нице со времени его пришествия не принято ни одного иностранца. 

6. Настоятель монастыря с товарищем ехали в Россию для покуп-
ки церковных облачений и риз и других богослужебных предметов. 
Они получили законные паспорта и законом подписанную русскую 
визу у консула.

7. Монастырь никогда не посылал в Россию никаких проповедни-
ков.

8. Митрополит своей юрисдикции никогда не распространял и на 
Россию и для России никогда никого не рукополагал.

9. В священники и епископы Амвросий рукополагал только мона-
хов из Белой Криннцы, которых он там уже застал.

На епистолию митрополит Амвросий ответил со всей решитель-
ностью, что он в Константинополь возвращаться не желает и что его 
нечего стращать правилами собора. Ведь он же не бежал из своей 
епархии, как бродяга, а его сняли со службы по клевете без доказа-
тельств вины. Он не покидал своей паствы, так как она еще за 5 лет 
перед его уходом в Буковину окормлялась другим архиереем. Он 
и не захватил чужой епархии самовольно, так как его пригласили 
старообрядцы и он перешел при соблюдении всех канонических 
условий во главу новой, никем не замещенной епархии.

Между тем подоспел и рапорт буковинского правительства о 
расследованиях в Белой Кринице. В монастыре нашлось много ино-
странцев и русских подданных. Оказалось, что Амвросий рукопо-



319Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

лагал не только монахов из Белой Криницы, но также беглецов из 
России.

На основании рапорта и неудавшегося оправдания Амвросия 
австрийское центральное правительство 22 февраля 1848 г. решило 
Белокриницкий монастырь временно закрыть, а митрополиту Амв-
росию не разрешать вернуться в Буковину. Митрополит Амвросий 
попросил императора, чтобы ему разрешили остаться в Австрии, с 
чем император согласился и назначил ему городок Цилли (Слове-
ния) как место жительства. Туда и переселился Амвросий и в 1843 г. 
там умер.

Некоторые историки утверждают без приведения источников, что 
Амвросия выслали на какой-то остров Средиземного моря, где он 
через несколько лет был лишен патриархом веех иерархических 
достоинств и умер. Но это мнение исторически не оправдано и не 
доказано.

После Амвросия занял престол старообрядческого митрополита в 
Белой Кринице рукоположенный им заместитель Кирилл. Он подпи-
сывался «Кирилл, епископ Белой Криницы и митрополит всех ста-
рообрядческих христиан». Был человек необразованный, но чрез-
вычайный фанатик. Он рукополагал в диаконы, священники и епи-
скопы кого попало и посылал их, где только жили старообрядцы, за 
границу. Для липован в Турции он рукоположил епископа Онуфрия 
и назвал его Браиловским с резиденцией в г. Браила, затем основал 
еще епархию в Добрудже и назвал ее Славянская по монастырю 
Славский, где должен был проживать епископ Аркадий Славский. 
В 1850 г. учредил Кирилл новую епархию в Тульчах и рукоположил 
для нее епископа Алимпия, которому дал титул епископа Васлуй-
ского.

Митрополита Кирилла признало большинство липован во всей 
Европе, включая и Россию, для которой он учредил 6 епархий: 
Уральскую, Саратовскую, Балтийскую, Кавказскую, Казанскую и 
Оренбургскую и высвятил для каждой из них по епископу или ар-
хиепископу.

В 1858 г. пришла в Белую Криницу неожиданная правительст-
венная комиссия под председательством комиссара Стокера, чтобы 
провести там обыск и расследование, так как правительство узнало, 
что в монастырь принято много иностранцев, всякого рода бродяг, 
и что в Белой Кринице основан монастырь для женщин без раз-
решения правительства, что липоване сопротивляются введению 
метрических книг, отказываются от сложения присяги, противятся 
прививке оспы детям и отказываются принимать правительствен-
ное распоряжение в санитарных медицинских делах. Уже услышав 



320 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

о пришествии комиссии, бежало 30 монахов в липованский мона-
стырь Манолия в Румынии, а монахини разбрелись по окрестностям. 
В целях прекращения комиссии монах Алимпий Милорадов поехал 
в Вену и передал правительству прошение, чтобы правительствен-
ные власти Буковины не беспокоили Белую Криницу, не проводили 
там никаких нововведений и расследований, а оставили липован 
жить в покое и соответственно правилам и привилегиям, получен-
ным ими от императора Иосифа II, и оставили их служить свои бого-
служения по старым книгам и соблюдать догматы своей веры. Окон-
чательно в просьбе высказано, чтобы центральное правительство 
приостановило действия комиссии в Белой Кринице. Просьба была 
подписана всеми липованскими общинами в Буковине. Эту прось-
бу передал Алимпий премьер-министру Баху, но она осталась без-
успешной. Вторую просьбу передал Алимпий 1 марта 1858 г. мини-
стру внутренних дел. В этом прошении Алимпий пространно пред-
ставляет историю переселения липован от Черного моря в Буковину 
и с благодарностью вспоминает благодеяния императора Иосифа II, 
который  так щедро одарил липован, и в силу которых они мирно 
проживали, исполняя свои старые обряды и соблюдая свои святые 
догматы. Липоване всегда были лояльны, совестно исполняли свои 
гражданские обязанности, никогда не провинились перед Австрий-
ским государством. Относительно нововведений, требуемых прави-
тельством от липован, в просьбе сказано, что ведение метрических 
книг у липован потому невозможно, что ни один из липованских 
священников не владеет немецким языком,

О прививке оспы, сложении присяги и других требованиях следу-
ет сказать, что они противоречат липованским верованиям, целость 
которых гарантирована липованам императорским патентом от 10 
декабря 1783 г. А что император Иосиф II тогда уже считался с пред-
писаниями нашего вероисповедания и признавал их, видно из того, 
что он нас освободил от военной службы.

Между тем высланная правительственная комиссия открыла в Бе-
лой Кринице в монастыре много компроментирующих фактов.

Венское правительство ответило только 18 августа 1869 г. на 
просьбу Алимпия по адресу митрополита Кирилла следующее: ли-
пованам-поповцам в Буковине дается право на одного высшего па-
стыря, имеющего право еще во время живота своего рукоположить 
себе наследника, но только по разрешению провинциального пра-
вительства. Никто из этих двух епископов не имеет права рукопо
лагать священников для заграницы, а только исключительно для 
липован в Буковине.

Ни епископ, ни его заместитель не имеют права ехать за грани-
цу без разрешения австрийского правительства. Рукополагать ино-



321Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

странцев строго запрещается. Существующие монастыри - мужские 
и женские - останутся и на будущее, но им запрещается принимать 
иностранцев. О каждом принятии в монастырь следует предложить 
рапорт правительству. Надзирательство над монахами предостав-
ляет правительство себе, митрополит обязывается сейчас же соста-
вить и выслать правительству двойной список всех монахов и мо-
нахинь, проживающих теперь в монастырях, а также и список всех 
липованских священников, приводя также и приход, в котором они 
проживают.

Прочие требования - как освобождение от ведения метрических 
книг, освобождение от военной службы, прививка оспы - правитель-
ство отклонило. Ведение метрических книг правительство переда-
ло особому чиновнику, которому липоване должны были платить, а 
прививку оспы политические власти, не спрашивая липован, бесце-
ремонно совершали. Липован правительство призывает к военной 
службе, но их определяют обыкновенно к санитарной труппе.

Впоследствии митрополит Кирилл назначил себе наследником 
монаха-иммигранта из России Онуфрия Перунова и рукоположил 
его в епископа Браиловского. Его послал Кирилл в Москву для ула-
живания там возникших споров, но он рассорился с митрополитом 
и не возвратился в Белую Криницу. Вместе с Онуфрием ушли в Мо-
скву   один архимандрит и один архидиакон и вывезли самый важ-
ный документ.

На желание липован в 1866 г. избрал себе Кирилл заместителем 
монаха Антония из Белокриницкого монастыря в епископа, но Анто-
ний в 1870 г. умер. Он рукоположил себе в заместители липованско-
го священника из Браилы Аггея Макарова с титулом Браиловского. 
После смерти Кирилла пришел на белокриницкий престол Афана-
сий все еше с титулом «митрополит всех староверских липован все-
го мира».

Мы уже говорили, что между староверцами есть и беспоповцы, 
которые свои богослужения сами отправляют. Из среды они избира-
ют своих старшин-пресвитеров, наставников, которые служат в цер-
квах и часовнях обыкновенные богослужения, вечерни, повечерни-
цы, полуночницы, утрени и обедницы, кроме литургии, при закры-
тых дверях. Беспоповцев в Буковине мало. Их центр был Климовцы, 
но там почти все поповцы и беспоповцы перешли в единоверие с 
православной церковью. Теперь еще живут спорадично беспопов-
цы единично в Михидре, Бергомете над Серетом, в местечках Буко-
вины Коцмань, Заставна, Садагора. Они разбиты на много сект са-
мых чудовищных видов: скопцы, бегуны, прыгуны и др. Беспоповцы 
относятся к православной церкви крайне враждебно и называют 
ее церковью антихриста, так как она в 1666 г. начала верить и по-



322 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

клоняться антихристу. Переходящих к ним они перекрещивают, не 
признавая православную тайну крещения.

Беспоповцы признают из семи тайн только две - крещение и пока-
яние; они исповедуются у своих начальников, совершающих их бо-
гослужение, но прощение грехов получается только прямо от Бога. 
У некоторых употребляются и причащения, конечно, в их смысле.

Их богослужение состоит из чтения молитв, вечерни и утрени, а 
затем и прочих вечерних и утренних псалмопений. Наставник на 
одре смерти назначает своего наследника.

В нашей Буковинской епархии живущие липоване давно уже, 
еще с 40-х гг. XIX ст., начали хлопотать о присоединении их к пра-
вославной церкви. В 1840 г. Стефан Яковлев из Ватра Молдавицы, а 
в 1841 г. Игнатий Васильев родом из Пашкан (Молдавия) и бывший 
монах в Белой Кринице перешли в лоно Буковинской православ-
ной церкви. В 1869 г. липованский епископ Сергий Петров перешел 
в Москве в православие и, вернувшись в Буковину за соглашением 
австрийского правительства, перешел как послушник в монастырь 
Драгомирна, где он и умер.

В единоверие переходили по большей части липоване только 
беспоповцы. В 1847 г. перешли в православие липоване-беспопов-
цы из Климовец - Севастьян Михайлов и Василий Липован.

В 1871 г. обратилось 10 липован-беспоповцев из Климовец с Ни-
колаем Васильевым во главе к черновицкому православному епи-
скопу Евгению с прошением принять их в лоно православной цер-
кви и рукополагать им из их среды священника, которого они обязы-
ваются наделить землей и содержать за свой счет. На это прошение 
ответил епископ, что он готов их принять в православную церковь, 
но они должны прежде всего формально отказаться от различных 
ересей, которых они придерживаются, но священника из их среды 
не может им рукоположить. Тем и закончились переговоры.

В 1877 г. тот же Николай Васильев обратился к наследнику митро-
полита Евгения Феоктисту опять с таким же прошением, подписан-
ным многими липованами из Климовец, в котором они просили о 
принятии их в лоно православной церкви и рукоположить им Пет-
ра Яковлева душпастырем. На этот раз их желание исполнили, они 
перешли формально в православие, а митрополит рукоположил их 
ставленника Петра Яковлева, монаха православного монастыря 
Драгомирна, в священника для православных липован в Климов-
цах. Новые православные липоване построили в Климовцах скоро 
православную церковь, которую митрополичий делегат Сильвестр 
Андриевич 18 марта 1879 г. освятил. Это была первая православная 
община липован. В 1901 г. построена в Климовцах великолепная ка-



323Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

менная церковь в русском стиле, стоившая около 2 млн австрийских 
гульденов. Более 50 тысяч гульденов подарила на постройку этой 
церкви Черновицкая православная консистория. 

Сначала переходили в православие или, точнее сказать, в едино-
верие только беспоповцы, но, когда митрополичий престол занял 
митрополит Виссарион (1935-1940), кончивший после экзаменов на 
богословском факультете в Бухаресте духовную академию в Киеве, 
и еще там хорошо познакомившись с расколом, пришедши в Бу-
ковину, заинтересовался расколом и обратил особенное внимание 
на самую старшую липованскую колонию в Соколинцах (Митока 
Драгомирней), которая была близко в соседстве с православным 
монастырем Драгомирнай. Владыка Виссарион, посетив однажды 
монастырь, увидел между молящимися и липован, подошел к ним 
и вступил в разговор, убедился, что они относятся к православной 
церкви довольно симпатично. Владыка Виссарион часто устраивал 
с липованами религиозные диспуты, в которых участвовали главари 
соколинской общины - с одной стороны и митрополит Виссарион и 
пишущий эти сроки - с другой стороны.

После некоторой подготовки решили липоване из Соколинцев 
присоединиться как единоверцы к православной церкви. Владыка 
Виссарион разрешил им служить свои богослужения по старым кни-
гам, креститься двумя перстами, употреблять двойную аллилуйю и 
обещал им рукоположить из их среды священника.

День торжественного перехода к православной церкви назначен 
уже во время пастырства наследника Виссариона - митрополита 
Тита на неделю блудного сына 1943 г. после литургии.

На литургию собралось целое село. Церковь была битком набита; 
литургию служили делегаты митрополии, советник консистории д-р 
Арангул и архипресвитеры Аврам и д-р Богатырец. Пел прекрасно 
вышколенный хор липован. После литургии произнес   д-р Богаты-
рец соответствующую проповедь на русском языке, а затем совер-
шилось торжественное соединение липован из Соколинцев с пра-
вославной церковью. Они подписали напечатанное «исповедание 
веры» такого содержания: «Верую и исповедую, что православная 
церковь Востока есть единая, святая, соборная апостольская цер-
ковь Иисуса Христа, которая соблюла без изменения все то, что учи-
ли Христос и апостолы для спасения рода человеческого. Верую и 
исповедую, что священники иепархии православной церкви ведут 
свое начало от св. апостолов посредством непрерывного ряда ру-
коположений со времени св. апостолов по нынешний день, и что 
неиссякаемой энергией разливается на верующих дар Св. Духа, ко-
торый просвещает и освящает всех посредством Св. Тайн, вверен-



324 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

ных Богом всей священной епархии. Верую и исповедую все, что 
св. православная церковь велит учить и верить, и заявляю, что буду 
соблюдать сию веру во все время моей жизни и что передам ее и 
моим чадам, как бессмертное достояние. Напоследок заявляю, что 
подчиняюсь и буду послушен моему владыке, высокопреосвящен-
ному архиепископу Черновицкому и митрополиту Буковинскому, и 
распоряжениям Св. синода Румынской православной церкви, отно-
сящимся к церкви и духовенству. Сие удостоверяю моей собствен-
норучной подписью».

Такие исповедания подписали 593 главы семейств из всех 628 
семейств села Соколинцы. Впоследствии липоване присоединились 
к православной церкви.

В 1943 г. было в Буковине липован: в Белой Кринице поповцев - 
1722 душ, в других селах - около 300 душ беспоповцев, а единовер-
цев в Климовцах и Соколинцах было 723 семейства.

2. Римо-католики
Во время присоединения Буковины к Австрии не было на нашей 

территории ни одного римо-католика. Первым римо-католиком, 
поселившимся на нашей территории, был пограничный комиссар, 
пришедший в Буковину с генералом Сплени с оккупационной ар-
мией, - Фома Войцикевич. Но когда австрийское правительство ра-
зослало по всем австрийским провинциям циркулярное письмо, 
приглашая своих подданных поселяться в новой провинции - Бу-
ковине, обещая им всякого рода льготы, освобождение от военной 
службы, освобождение от налогов на 5 лет и др., тогда много реме-
сленников, купцов и искателей счастья латинской веры пересели-
лось в Буковину, получая большие привилегии, а немецкие крестья-
не, прибывшие с семьями в Буковину, получили самую лучшую и 
плодородную землю на имениях Православного церковного фонда. 
Кроме земли, они получили и лес на постройку домов, и хозяйст-
венные строения. Таким образом, число католического населения в 
Буковине быстро возросло. Тогда правительство начало заботиться 
о постройке церкви для римо-католического населения. В Чернов-
цах построили большой деревянный сарай, где служил для католи-
ческого населения военный священник из армии генерала Сплени 
латинскую службу для латинской черновицкой общины. Когда же 
число римских католиков в Черновцах еще возросло, правительст-
во решило построить для них в Черновцах каменную церковь. Уже 
в 1782 г. положили краеугольный камень под будущую латинскую 
церковь. Но у них не было средств приступить к постройке церкви, 
и потому зашел между местным правительством и Галицкой губер-



325Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

нией, к которой была присоединена Буковина, спор, откуда взять 
деньги на постройку латинской церкви. Львовская губерния хотела 
их взять из средств Православного церковного фонда, но локаль-
ное правительство и епископ воспротивились такому намерению, и 
спор решил император Иосиф II так, что велел выдать средства на 
постройку латинской церкви из государственных фондов и сейчас 
же приступить к постройке церкви.

Когда в 1797 г. церковь была уже почти готова, провалилась ее 
башня на улицу, часть церкви разрушилась, стены потрескались и 
грозили обрушиться. Принялись за постройку и кончили только в 
1812 г., но и теперь башня и крыша провалились, но уже вовнутри 
показались тоже большие трещины	 в стенах. Опять перестройка и 
кончилась только в 1814 г., когда ее 29 июля освятили и начали в 
ней служить. Деревянный сарай, где до сих пор служили латинское 
богослужение, уступили протестантам за 300 гульденов. Они пере-
несли его на другое место, перестроили и начали там отправлять 
протестанские богослужения.

В то время уже было 5200 душ латинских католиков в Черновцах. 
Причину такого быстрого прироста католического населения виде-
ли в освобождении от военной службы, в освобождении от налогов, 
в облегчении при заключении брака и в дешевизне продовольст-
венных продуктов в Буковине.

На издержки государства построен и хороший обширный и удоб-
ный приходский дом для римо-католического духовенства. Теперь 
опять явился вопрос, откуда взять земли для обеспечения католи-
ческого прихода в Черновцах. Львовская губерния пришла опять 
с проектом дать католическому приходу в Черновцах участок из 
земель Православного церковного фонда и начала искать, откуда 
взять эту землю. Губерния собиралась выделить часть земли из име-
ний фонда в селах Чагор, Горяче, Острица или Бродок над Днестром. 
Против намерения губернии внес буковинский крайсамт в мини-
стерство представление, а Буковинская консистория - протест. Во-
прос этот решил император Фердинанд (1805-1848) декретом от 4 
января 1819 г. таким образом, что назначил для черновицкого ри-
мо-католического прихода место земли, годичное пособие в сумме 
1200 гульденов из государственной казны.

Благодаря усердной поддержке австрийского правительства, осо-
бенно же польской Львовской губернии, католицизм быстро рос в 
Буковине, и латиняне надеялись, что Буковина будет благоприятным 
полем для латинского прозелитизма. Уже в 1889 г. в Буковине было 
римо-католиков 15416 душ. К черновицкому приходу принадле-
жали тогда, кроме города Черновцы, еще и села Бела, Бордей, Ча-



326 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

гор, Каменна, Кучеров Великий, Баинский Куб, Михальче, Молодия, 
Францтал, Острица, Ревна, Стрелецкий Кут и Волока.

В 1943 г. было в Буковине 21789 римо-католиков. 

3. Армяно-католики
Во время присоединения Буковины к Австрии было в Буковине 56 

семейств армян. В 1781 г. число их семейств было 129, но эти армя-
не не имели никаких сношений ни с латинской, ни с православной 
церковью, а представляли собой особую секту монофизитов. В нача-
ле 1817 г. эмигрировало в Буковину 16 семейств армян, но уже ла-
тинского обряда. Со временем их число возросло до 146 семейств. 
В ноябре 1836 г. они получили священника, который по приказу 
Львовской латинской митрополии, под юрисдикций которой были 
тогда все католические армяне, имел право служить в латинском 
костеле в Черновцах, и там он служил до 1841 г. После его смерти 
в 1861 г. на его место пришел другой священник и также служил в 
латинском костеле. Того же года основан и в Сочаве для латинских 
армян приход, и прислан туда священник, который затем перешел в 
Черновцы и сейчас же начал хлопотать о постройке армяно-католи-
ческой церкви. В Буковине было тогда всего 756 армянских католи
ков, а в 1869 г. он начал собирать деньги на постройку церкви. В 
это время строилась черновицкая митрополичья палата. Армянский 
священник договорился с архитектором, строившим резиденцию, и 
он построил и армяно-католическую церковь, которую уже в 1875 
г. освятили, и где он уже постоянно служил. Со временем число ар-
мян в Буковине выросло так, что у них теперь три прихода: один - в 
Черновцах, один - в Русском Банилове и один - в Сочаве, где, кроме 
армяно-католического, есть и армяно-восточный приход.

Всех армян в Буковине теперь православных - 200, римо-католи-
ческих - 350.

4. Греко-католики (униаты)
Буковинские униаты - это по большей части униатские пересе-

ленцы из Галичины, прибывшие в Буковину только после присоеди-
нения ее к Австрии в 1777 г. Не подлежит соменению, что часть га-
лицких униатов, переселившихся в Буковину и поселившихся между 
православными, сделались, так сказать, незаметно православными, 
так как они нашли в Буковинской православной церкви свою ту же 
славянскую литургию, и славянские требы, и славянские церковные 
старорусские обычаи. Известно, что уния никогда не была симпа-
тична нашему русскому народу, так как ее слишком явно презирали 
и польские римо-католические ксендзы, и паны, помещики. Но и те 



327Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

униаты, которые переселились в города, где был католический ко-
стел, не ходили в костелы, а в православные церкви, даже если там 
служили по-румынски. Они в православной церкви видели свой об-
ряд, свое служение, а латинский костел им слишком припоминал их 
гнобителей - латинских помещиков и ксендзов.

Австрийское правительство очень заботливо интересовалось га-
лицкими униатскими иммигрантами, опасаясь, что они пропадут 
для католицизма, и на заседании придворного военного совета от 4 
апреля 1780 г. занимались вопросом, как бы спасти от шизмы (пра-
вославия) галицких иммигрантов в Буковину и опять их перевести 
в католицизм. Но все-таки придворный военный совет не дерзал 
поднять слишком громкую акцию в пользу униатов, имея в виду вся-
кого рода политические соображения. Чтобы униатов вырвать из 
шизмы, придворный совет решил построить в местностях, где про-
живали униатские переселенцы (Сочава, Серет, Черновцы, Кымпу-
лунг, Вашковцы, Садагура и Вижница), униатские церкви и послать 
туда униатских священников. Но и это решение не осуществилось, 
по всей вероятности, потому что тогдашний православный епископ 
Досифей в своем письме от 12 августа 1781 г. предостерегал Энцен-
берга, что такие меры правительства могли бы вызвать среди пра-
вославного народа в Буковине брожение. Несмотря, однако, на это 
предостережение владыки Досифея, ни австрийское правительство, 
ни Львовская губерния, ни отцовская униатская митрополия не за-
бывали своих буковинских униатов, напротив, в этих кругах воз-
никли планы посредством униатских иммигрантов перевести весь 
буковинско-русский народ в унию. Молдавия всегда представляла 
лакомый кусок для Рима. Испокон веков приходили в Молдавию 
латинские миссионеры, занимавшиеся пропагандой между право-
славными буковинцами в пользу унии с Римом.

Мы уже говорили об этом, когда рассказывали об основании ри-
мо-католического епископства в Серете во время воеводы Лацка 
в 1370 г. Тогда же Буковину присоединили к архикатолической Ав-
стрии, Рим сейчас обратил опять свое особое внимание и прилагал 
все усилия, чтобы и Буковину приобрести для католицизма.

И хотя австрийское правительство униатских церквей в Буковине, 
несмотря на вышеприведенное решение придворного военного со-
вета, не строило, но все-таки оно заставило униатскую митрополию 
посылать в Буковину униатских священников, чтобы они там дейст-
вовали как миссионеры в католическом духе. Когда в 1811 г. число 
униатов в Черновцах достигло цифры 563, правительство решило 
послать в Буковину униатского священника. Первым таким униат
ским священником для Буковины был Алексей Ступницкий, которо-



328 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

го прислали в Буковину как миссионера. Задачей его было познако-
миться с Буковиной и констатировать, сколько в Буковине униатов. 
В Черновцах он прожил около 3 месяцев и совершал для униатов 
богослужения в латинском костеле. О его миссии известила Львов-
ская губерния черновицкое местное правительство с приказом под-
держивать его в его деятельности, а в инструкции, врученной ему от 
губернии, было сказано, что он должен униатских переселенецев 
обучать греко-католической вере, их укреплять в католицизме и не 
допускать их перехода в шизму (православие). В инструкции он обя-
зывается поступать при своей деятельности с тактом и с большой 
острожностью, чтобы ни духовные, ни мирские власти не могли за-
подозрить, будто бы его намерение было перевести шизматиков в 
унию.

Но миссионерство Ступницкого недолго продолжалось. Он уже в 
августе 1811 г. ушел во Львов.

После Ступницкого прислали в Буковину священника Терлецкого, 
который скоро получил место законоучителя при Чрновицкой гим-
назии и преподавателя религии в черновицких народных школах. 
Его после вместе с тремя другими священниками выслали в Илли-
рию как миссионера - обращать тамошнее «шизматитское» населе-
ние в унию. Там его убили, а прочие священники бежали в Галичину. 
В 1812 г. прислали в Буковину священника-миссионера Дубовецко-
го, только на короткое время, чтобы не допустил переход в шизму. 
Задачей всех этих миссионеров было подрывать в Буковине право-
славие и переводить буковинских православных в унию, что ясно 
доказывают инструкции, с которыми их прислали в Буковину.

В 1813 г. назначен Иван Лижегубский униатским капелланом и 
настоятелем прихода, но приход системизирован только в 1814 г., и 
Львовская митрополия прислала первого настоятеля прихода, свя-
щенника Федора Лаврецкого, с жалованием 700 австрийских гуль-
денов в год.

По приказу Львовской латинской консистории настоятель Чер-
новицкого латинского прихода был обязан передать один алтарь 
своей церкви униатам в пользование. Федор Лаврецкий подписы-
вался в метрических книгах как парох, декан и миссионер греко-ка-
толический в Черновцах. К Черновицкому униатскому приходу при-
надлежали села Садагура, Заствна, Погориловка, Кучуров Великий, 
Глыбока и Серет. Службу совершал Лаврецкий в латинском костеле, 
где со временем начались между ним и латинскими священника-
ми острые споры и даже тяжбы перед судебными и политическими 
властями. Лаврецкий постоянно разъезжал по селам, и списывал 
людей, переселившихся когда-то из Галичины, и запрещал сельским 



329Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

православным священникам допускать таких им записанных людей 
к исповеди и причастию, а если это случилось, Лаврецкий сейчас 
вносил жалобы в окружное управление или в суд. С православными 
священниками Лаврецкий вел постоянную борьбу, между тем недо-
разумения и разлад между Лаврецким и латинскими священниками 
так обострились, что служение в костеле ему стало невозможным, 
особенно после одной из проповедей Лаврецкого, в которой он 
ужасно проклинал тех, кто принял бы латинское причастие и слу-
шал в костеле латинскую службу. Лаврецкий внес в окружное прав-
ление прошение, чтобы ему разрешили служить богослужения для 
униатских прихожан в частном доме, что ему и резрешили.

В 1820 г. Лаврецкий приступил к постройке униатской церкви. 
Один из черновицких богатых жителей, Фадей Туркул, подарил уни-
атам большой дом с огородом и хорошим местом для постройки 
церкви. Кроме того, подарил и большую сумму денег, чтобы могли 
начать строение церкви. Начатая в 1820 г. постройка униатской цер-
кви пошла очень быстро, так как недостающую сумму прихожане 
собрали между собой, и правительство дало тоже значительную 
часть, так что в 1821 г. постройка была кончена, и церковь освятили 
и передали в пользование. Лаврецкий начал свою миссионерскую 
деятельность с того, что он запустил себе длинную бороду и начал 
разъезжать по православным делам и служить богослужения без 
всяких позднейших униатских нововведений, чисто по-православ-
ному, но при том проповедовал, чтобы православные отступили от 
шизмы и приняли единственно спасительную «святую» унию.

Римо-католики выслали во Львов жалобу на Лаврецкого, что он 
не служит по-униатски, а по-шизматицки, основал униатскую секту, 
запустил бороду и собирается сам перейти в православие. Львов-
ская униатская митрополия, хорошо зная своего миссионера, конеч-
но, не поверила латинским ксендзам и оставила его на его миссио-
нерском посту.

Лаврецкий скончался в 1833 г., и на его место назначила митро-
полия Федора Максимовича - униатского настоятеля прихода из Со-
чавы.

И Максимович пошел стопами Лаврецкого, продолжал усердную 
униатскую пропаганду между буковинско-русским народом, и его 
особенная специальность была венчать всех, кто только обращал-
ся к нему, - и чужих прихожан, несмотря на канонические или по-
литические препятствия, чем он очень много прозелитов приобрел 
для униатской церкви. По этой причине он часто входил в конфликт 
как с православными, так и с католическими духовными властями. 
Иногда его и наказывали политические власти за незаконно совер-
шенные браки.



330 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

Он умер в 1881 г. Его наследником был Юлиан Семьратович, ко-
торый после краткого пастырства переехал в Галичину, а митропо-
лия назначила настоятелем униатского прихода в 1884 г. одного из 
самых рьяных католических пропагандистов Колестина Костецкого. 
Костецкий ввел много новшеств в богослужениях, таких, как маюв-
ки, девятница, он и был самым деятельным руководителем при пе-
реходе массовом православных жителей Раранчи в унию, о чем мы 
уже раньше писали.

Всех униатов в Буковине - 21747 душ.

5. Протестанты
Австрийское правительство хотело заселить Буковину, редко 

заселенную, и ввиду того оно обратилось к жителям всех провинций, 
чтобы переселялись в Буковину, сопровождая свой призыв всякого 
рода обещаниями. Пользуясь этим приглашением, прибыло из Гер-
мании много немцев протестантского вероисповедания. Австрий-
ское правительство поддержало их прекрасной землей из имений 
церковного фонда, дало им лес на постройку домов и других хозяй-
ственных построек и дало даже денег на покупку тягла и инвента-
ря. Конечно, все это из средств Православного церковного фонда. 
Между протестантами, прибывшими в Буковину, были и такие, ко-
торые ранее проживали в России и оттуда переехали в Буковину. 
Между протестантами было много ремесленников. Сначала у них 
был в Черновцах маленький молитвенный домик, а когда римо-ка-
толики построили свою каменную церковь, они купили их бывшую 
деревянную, как мы уже писали, перевезли ее на другое место и 
перестоили в протестанскую церковь. В 1817 г. они устроили приход 
для всех протестантов Северной Буковины. В состав протестантско-
го прихода Северной Буковины входили: Черновцы с предместьями 
(3000 душ), Глибока (450 душ), Жадова (300 душ), Катаринендорф 
(300 душ), Александрдорф (158 душ), Кучуров Великий (300 душ), 
Становцы (110 душ), Сторожинец (110 душ). Итого около 5000 душ.

В 1849 г. протестанты построили в Черновцах большую каменную 
церковь на месте, где стояла раньше деревянная. Во время мировой 
войны черновицкие протестанты эмигрировали в Германию, камен-
ная церковь перешла в собственность государства. В Южной Буко-
вине, принадлежащей теперь Румынии, живет теперь около 4000 
протестантов - немцев и мадьяр.

В Северной Буковине живут всего 362 протестанта-немца.

6. Евреи
Евреи поселились на территории нашей епархии на Буковине 



331Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

еще в ХIII-XIV ст., где почти всю торговлю забрали в свои руки. Они 
живут по большей части в городах Черновцы, Садагура, Вижница 
и Бояны. После присоединения Буковины к Австрии они пересели-
лись в Буковину, и потому что правительство освободило население 
от военной службы. В Буковине считается число евреев 25 048 душ.

7. Секты
До Первой мировой войны в Буковине не было ни одного сектан-

та, а появились секты только тогда, когда возвратились буковинские 
военнопленные из русского плена после заключения Версальско-
го мира. В лагерях к нашим буковинско-русским военнопленным 
заходили русские сектанты, и начали их обрабатывать, преподавая 
им свои сектантские учения. И им удалось наших военнопленных 
не только приобрести для секты, но сделать их даже фанатичны-
ми сторонниками сектантского лжеучения и подготовить их, чтобы 
они, вернувшись домой, могли успешно проповедовать изученную 
новую «единственно спасительную веру». И действительно, наши 
военнопленные воодушевились сектантством, и, когда их пустили 
домой, они начали вдохновенно проповедовать адвентизм не хуже 
своих русских учителей.

Такие проповедники (их звали пресвитерами) получили от цен-
тральной организации в Америке крупное жалование - до 3000 
румынских леев, и они включились в ревностную пропаганду сек-
танства. Время было довольно благоприятное. Везде послевоенные 
беспорядки, распад всего старого, а бедный сельский темный народ 
не знал, чем спастись бы, чтобы улучшить свое плохое положение. 
Священников в крае было мало, так как их Австрийское государство 
позамыкало в тюрьмы, и даже митрополита не пощадили, и потому 
пропагандисты нашли для своего учения хорошую почву.

Особенно деятельную пропаганду повели в Заставнянском рай-
оне пропагандисты российской школы Антемийчук в Веренчанке, 
Ганкевич в Окне, Андусяк в Кадобище и мн. др.

Чтобы заманить широкие народные массы в адвентизм, в неко-
торых селах пропагандисты основывали или нанимали музыкаль-
ные оркестры, которые, изучив несколько пьес духовного характе-
ра, громко играли, как бы приглашая жителей села в сектантскую 
молельню. Народ шел сначала слушать музыку, а в паузах слушал и 
проповеди, и богослужения сектантских пресвитеров и агитаторов, 
со временем привык и к ним и, наконец, вписывался в члены секты.

Сначала секты быстро росли, люди массами вписывались в члены, 
но, когда церковь восстановила свою организацию и священники и 
митрополит вернулись из тюрьмы и заточения и начали контракцию, 



332 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

обстоятельства скоро сменились. Когда и румынское правительство 
убедилось, что секты подрывают не только основы церкви, но и го-
сударства, оно предприняло свои меры, сектантство начало падать 
и окончательно почти совершенно исчезло.

Это был один путь, которым пришло сектанство в Буковину, а дру-
гой путь была Америка. Это были буковинские иммигранты в Аме-
рику, которые, побывав там 3-4 года, познакомившись с сектантст-
вом (баптизмом), усердно проповедовали. Американские галицкие 
и буковинские колонисты оттуда привозили, возвращаясь на ро-
дину, меньше долларов, чем сектантства, лжеучений и сектантской 
богатой литературы на русском, румынском и украинском языках. 
Дома они успешно вели усердную пропаганду баптизма, которому 
их обучили основательно американские агитаторы, и их пропаганда 
увенчалась успехом, и скоро вошел и баптизм в широкие народные 
массы Буковины.

Между буковинскими румынами распространяли сектантство та-
кие же выходцы из Америки, как и русские, и также военнопленные, 
как в Северной Буковине.

А теперь познакомимся ближе с сектами, распространенными на 
территории нашей епархии.

а) Адвентизм 
Название секты взято из латинского слова «адвентус» (пришест-

вие), так как самое главное основание учения секты - проповедь о 
скором предстоящем пришествии Иисуса Христа на суд. Адвентизм 
появился в Америке в 1831 г. Там фермер Вильям Миллер (рожден 
в 1782 г.), бывший проповедник баптизма, затем бросивший бап-
тизм, основал новую секту - адвентизм. Миллер много занимался 
изучением Библии и на основании книги пророка Даниила (гл. 8, 
стих 14) высчитал, что Иисус Христос придет в мир в 1843 г., чтобы 
воскресить праведников-членов секты адвентизма и с ними вместе 
основать тысячелетнее царство на земле.

Миллер и все его приверженцы нетерпеливо ожидали справед-
ливого времени пришествия Христа, но Христос в назначенный срок 
не явился. Миллер признался, что он ошибся в подсчете, и поставил 
другую дату для пришествия Христа. Но и этот срок прошел без при-
шествия Христа, и тогда адвентисты заявили, что точного времени 
определить нельзя, но не подлежит никакому сомнению, что это сбу-
дется уже скоро, и потому каждый христианин должен хорошо под-
готовиться для этого пришествия. Из Америки - места рождения этой 
секты - перешел адвентизм в Германию, где он между тамошними 
протестантами нашел хорошую почву для распространения. Из Гер-



333Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

мании перешел в Венгрию и в немецкие колонии в Россию, которые 
скоро познакомили и русское население с адвентистским учением, 
откуда после Первой мировой войны буковинские военнопленные 
перенесли его и в Буковину,

Адвентисты разделяются на два толка: на старых адвентистов - 
адвентистов седьмого дня, и на новоадвентистов, или реформистов.

У нас в Буковине называют адвентистов субботниками, потому 
что они вместо воскресенья празднуют седьмой день - субботу.

Адвентисты учат, что:
1. Христос скоро придет и создаст с праведниками, значит, с ад-

вентистами тысячелетнее царство на земле (милленизм). Это уче-
ние они взяли из плохо понятых слов Откровения (гл. 20, ст. 3), где 
тысячелетнее царство следует понимать как долголетнее царство 
(1000 поставлена вместо много, число тысяча в значении много или 
долго), между тем как они понимают это дословно, в буквальном 
смысле. Ведь мы же в «Верую» исповедуем, что после суда последу-
ет царство, которому уже не будет конца.

2. Адвентисты учат, что будут два воскресения - одно для правед-
ников (адвентистов), когда придет Христос второй раз на землю, и 
воскресение - пришествие для грешников, всех неадвентистов, по-
сле тысячелетнего царства на земле.

3. Адвентисты, следовательно, учат, что будут два воскресения и 
два суда.

4. Несмотря на ошибочные вычисления о пришествии Спасителя, 
адвентисты все-таки учат, что Спаситель скоро уже прийдет и мы, 
последняя генерация, увидим Господа, приходящего в мир на суд. 
Это, конечно, противоречит ясным словам Матфея (24, 42).

5. О царстве антихриста они утверждают, что оно продолжалось 
от 538 до 1798 г. - время господствования римских пап.

6. Адвентисты утверждают, что для человека со смертью все кон-
чено, и что душа такая же смертная, как и тело. Эту свою науку они 
выводят из книги Экклезиаста (9, 5). Очевидно, фальшивое понятие, 
потому что тот же Экклезиаст говорит в гл. 12, ст. 7,  что дух возвра-
щается к Богу, значит, все-таки бессмертен, что первые отрицают.

7. Не признавая бессмертия души, они не признают и ад и его 
вечные мучения, но в вечные мучения после смерти веровали даже 
язычники, о чем и писали Овидий в «Метаморфозах», Гомер в «Ил-
лиаде», Платон и др. Впрочем, и в Ветхом Завете встречаемся с бес-
смертием души и адскими мучениями (Иов 10, 11; Моисей 1, 17, 14 
и IV), где патриарх Иаков говорит, что пойдет в Шеол к своему сыну. 
Адвентисты утверждают, что Шеол - это простая яма, но тогда место 
совершенно теряет свой смысл, не может же Иаков узнать в нем 



334 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

своего сына. Шеол означает, по верованию евреев, место, куда идут 
души после смерти. Впрочем, следует еще относительно  адских му-
чений обратить внимание на Исайи 33, 14, Даниила 2, 2, Иеремии 
51, 59, Марка 9, 42-47, Матфея 25, 41-46 и Солун. 18-9 и др.

8. Адвентисты празднуют субботу, так как, по их аргументации, 
нигде в Святом Писании не велено праздновать воскресенье. По 
христанским понятиям воскресный день гораздо важнее субботы. 
В субботу евреи праздновали память освобождения их из египет-
ского рабства, и суббота была памятным днем только для евреев, 
а мы празднуем воскресенье в память Воскресения нашего Спаси-
теля Христа, а с Воскресением Христа связаны для христиан самые 
важные христианские воспоминания - Воскресение Христово, его 
явление ученикам, мироносицам, сошествие Св. Духа.

9. Адвентисты соблюдают почти весь закон Ветхого Завета, как 
будто и сегодня христиане еще под законом Моисеевым. Мы же 
знаем, что закон Моисеем дан, благодать же и правда - Иисусом 
Христом (Ио. 1, 17, Римл.10, 4, Галат. 4, 5).

10. Адвентисты не едят свиное мясо.
Что касается адвентистов новых, или реформистов, следует иметь 

в виду, что все учения, о которых мы говорили до сих пор, испове-
дуемые старыми адвентистами, признают и новые адвентисты, но, 
кроме того, они не признают присяги и военной государственной 
службы. Некоторые проповедуют свободную любовь и не признают 
законного брака. Адвентисты-реформисты появились первоначаль-
но тоже в Америке, но их реформа перешла и в Европу и вообще ко 
всем адвентистам, дошла и до Буковины. Интересно, что они обо-
сновывают свое учение о непризнании военной службы тем, что не 
признают права государств организовывать армии и вести войны, 
на которых совершаются массовые убийства народов. Кроме того, 
они мотивируют свое учение и тем, что Иисуса Христа осудили к 
смертной казни за то, что он отказался служить в войске и брать 
оружие в руки - аргумент, взятый прямо из воздуха.

В адвентизме всегда играли большую роль пророчицы, которые 
имели «боговидения» и «разговаривали» с Богом. Такой пророчи-
цей была Елена Вайт, а после ее смерти явилась пророчица Ровен, 
которая утверждала, что ей явился Спаситель Христос и велел ска-
зать всем верным, что истинный христианин не должен брать ору-
жие в руки и помогать государству при массовых убиениях людей. 
Органом этой секты в Румынии было периодическое издание «Сто-
рож правды», выходящее в 100000 экземплярах и распространяю-
щееся по всей Румынии.

Секта адвентистов распадается на много разновидностей.



335Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

Все эти разновидности в принципе согласны со всеми учениями 
адвентизма. Разнятся они в направлениях и течениях, что видно на 
примере их деятельности. Так, мы встречаем между адвентистами 
ревнителей Библии, или евангелистов, или милленистов (тысяче-
летииков). Это все те же адвентисты, а название взято из того, на 
что они в своем учении обращают особенное внимание (Библия, 
Евангелие, тысячелетнее царство на земле). Есть еще и руселисты. 
Это ревнители Библии. Основателем этого толка был американский 
богатый купец Карл Русел. Его родители - иммигранты из Ирландии 
- переселились в Америку и воспитывали своего сына Карла в духе 
английской пресвитерианской церкви. Когда Русел познакомился с 
адвентистами, ему понравилось их учение, он принялся за изуче-
ние Библии и основал кружок ревнителей Библии. И он занялся ис-
числением пришествия Спасителя в мир на суд и вместе со своим 
сторонником Барбуром высчитал, что пришествие будет в 1874 г. А 
когда в этом году пришествия не было, они также заявили, что все-
таки это пришествие скоро наступит.

В 1881 г. Русел основал большое библейское общество и общест-
во библейских трактатов, которое с 70 работниками издавали жур-
нал «Ревнители библии» в 50 млн экземпляров ежегодно и много 
трактатов. Русел умер в 1916 г., наследником его был И.Р. Рутер-
форд, наводнивший Румынию своими адвентистскими брошюрами 
на румынском языке. 

б) Баптизм
Место рождения баптизма - Англия. Когда реформация перешла 

на Британские острова, там в самом начале нашлись люди, которые 
тайну крещения иначе понимали, чем весь тогдашний христианский 
мир. Прежде всего они сопротивлялись крещению детей, и король 
английский Генрих VIII велел сжечь на костре несколько таких, кто 
агитировал против крещения детей. Известно, что этот король вел 
упорную борьбу против римо-католической церкви и в 1534 году 
основал вместо католической церкви  англиканскую, или конфор-
мистскую. Английская церковь потому называлась конформистскою, 
что она конформировалась, приспособлялась к реформе церкви, 
проведенной королем. Кто хотел принять и приспособиться к ре-
форме короля Генриха, принадлежал к конформистам, а кто этого 
не желал, остался при католической церкви и принадлежал к нон-
конформистам (неконформистам), которых, однако, было гораздо 
меньше, чем конформистов. Оба религиозные направления отказа-
лись от католицизма, нонконформисты назывались и пуританами. 
Они разделялись на несколько ветвей, а в одной из таких явился и 



336 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

баптизм, практикуемый еще с 1534 г. Но первая община баптистов 
появилась в Англии только в 1640 г., когда одна из таких пуритан-
ских общин узнала от английского посланника в Голландии Рихарда 
Блоунда, что и там, в Голландии, есть секта, которая крестит только 
взрослых, а не детей.

Упомянутый английский посланник перекрестился в Голландии 
сам, а когда вернулся в Англию, перекрестил 55 членов пресвите-
рианской общины и основал в 1640  г. первую баптистскую общину. 
Затем баптисты перешли в Америку, но там не быстро распростра-
нились, так как в 1776 г. там было только 10000 баптистов.

Секта баптистов получила свое название от греческого глагола 
«баптиззейн», что значит «погружать». Баптисты крестят только по-
гружением крещаемых в воду - и то только взрослых, не детей.

Их учение о крещении тесно связано с их учением о спасениии, 
о возрождении и об освящении человека. Только вера, учат они, вы-
сказанная крещаемым перед крещением, может спасти, возродить 
и освятить человека. Крещаемый крещен по сложении заявления 
баптистской веры, как она обнародована в их журнале «Маяк спа-
сения» № 1 за 1827 г. Следовательно, крещение нельзя совершить, 
прежде чем крещаемый не поверит и не может заявить о своей 
вере перед крещением. Вера - это все, и только одна вера обеспе-
чивает человека, возрождает и освящает его, значит, обусловливает 
его спасение. Главные основания их учения - следующие ими плохо 
понятые места Св. Писания: евангелие Иоанна 6, 47, Римл. 3, 28, Га-
лат. 2, 16.

Детей крестить нельзя, так как они не могут сложить перекреще-
нием нужного заявления о вере.

Баптисты утверждают, что человек через сложенное перед кре-
щением заявление о вере получает освящающую благодать, кото-
рая его возрождает и делает способным быть участником божест-
венного существа и наследником Небесного Царства, насколько он 
в будущем будет истинным христианином.

Если же человек после крещения согрешит, он имеет возмож-
ность тайного покаяния - очиститься от грехов, и тут-то показывается 
ошибочность баптистского учения. Чтобы остаться добрым христиа-
нином, нужно очиститься от грехов, что совершается истинным рас-
каянием, нужным доверием к Богу и любовью к ближнему, которую 
можно доказать только добрыми делами. Значит, кроме веры, нуж-
ны еще и добрые дела, о которых пишет ап. Иаков в своем послании 
(2, 17), а также Иоанн (1, 5, 14).

Баптисты и вообще все сектанты ошибаются, если учат, что только 
вера спасает, вера - дар Божий, насажденный в душу каждого чело-



337Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

века, значит, вера есть и в душе ребенка, и вера со временем выра-
стет, как из маленького желудя вырастает громадный дуб.

Православная церковь практиковала крещение детей уже с са-
мого начала, потому и теперь крестит детей, несмотря на то, что они 
не могут перед крещением давать заявлений о вере. По нашему 
учению, вера - дар от Бога, а не заслуга человека, и потому принятие 
тайны крещения человека не обусловливается ни возрастом чело-
века, ни состоянием его веры.

 Все зависит исключительно от благодати Божьей и от меры, в 
какой человек содействует с Божьей благодатью. Понятно, что дети 
не могут содействовать с Божьей благодатью, но они получают ее 
при св. крещении, и эта благодать помогает им усовершенствовать-
ся в вере. Ошибка сектантов в том, что они веруют, будто через веру 
только они входят в Божью благодать. По их учениям, вера - все, а 
крещение - только простая фиксация веры, так как самое главное 
есть заявление, что человек исповедует веру, а крещение ни во что 
не ставится. Но это совершенно фальшивое понятие. Крещение - не 
только запечатание веры. Оно не есть заявление о вере приобре-
тенной и о решении человека ее хранить, но крещение есть тайна 
возрождения человека, так как Христос ясно говорил (Ио. 3, 5): «Аже 
кто не родится водою и духом, не может войти в Царствие Божье». 
Это возрождение нужно и для детей, не только для взрослых. Кре-
щенный человек умирает со Христом и воскресает с ним. Будучи 
сопричастна Христу, вся христианская жизнь представляется раз-
витием жизни, обоснованной крещением. Крещением мы создаем 
вместе с Христом и один с другим то общее братство, которое есть 
Царствие Божее на земле. Следовательно, возрождение и священие 
получается крещением. «Елицы во Христе креститися, во Христа об-
ликостеся». (Галат. 5, 27).

О детях говорит Христос, что воля Отца Небесного есть, чтобы ни 
один из них не погиб (Мф. 18, 14), следовательно, нужно крестить и 
детей.

Познакомимся ближе с баптизмом.
1. У баптистов получается спасение только через веру, высказан-

ную перед крещением, чем человек и возрождается, но по учению 
православному, кроме веры, нужны еще истинное покаяние, раска-
яние, надежда, доверие и любовь со стороны человека, доказанные 
добрыми делами.

Хотя бы и это все раньше существовало, возрождение все еще не 
достигнуто, так как только через крещение получается освящающая 
благодать, и только крещением человек возрождается. По понятиям 
баптистов, крещение не спасает, между тем как православная цер-



338 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

ковь учит, что крещение спасает и прощает даже грехи. Баптистское 
крещение есть только внешняя печать, видимое свидетельство, что 
человек находится в благодати, у нас же самое крещение нам обес-
печивает состояние благодати.

2. Баптисты признают только две тайны - крещение и причащение. 
Но и эти тайны у них - только простые воспоминания без прощения 
грехов. Между тем как у православных семь тайн, посредством кото-
рых получается благодать Св. Духа и достигается спасение.

3. Баптисты, ссылаясь на Рим. 8, 29, 30, учат, что человек не может 
противиться Божьей благодати, что человек спасается насильствен-
но Богом без его воли, так как Бог посылает на него свою благодать 
вне воли человека, значит, Бог предрешает вперед, кто будет спасен, 
а кто осужден, так что Бог избрал и предназначил между людьми 
одних к спасению, других - к осуждению; по науке православной 
церкви человек может противиться Божественной благодати и спа-
сается по своей воле, ведь же читаем у Петра (1 Пет. 1:10), что мы 
должны стараться добрыми делами утвердить наше избрание и 
спасение. Следовательно, и наша воля должна содействовать наше-
му спасению, которое совершается не без нашей воли и не без на-
шего содействия; Бог дает нам свою благодать, но вы должны с ней 
содействовать, а наука о предвидении - предестинации (предназ-
начении Богом к спасению при содействии человека) совершенно 
ошибочна. Конечно, Бог знает, кто будет спасен, а кто не будет, так 
как он знает, кто будет наделен его благодатью, а кто не будет, но 
в этом обязательстве никак нельзя видеть предназначение Божье.

4. Баптисты не признают авторитета церкви в делах веры, не учат, 
что всякий из них обладает даром не ошибаться в вере. Но это, оче-
видно, неверно, так как Христос дал власть непогрешимости целой 
церкви, значит, всем апостолам, когда сказал (Ио. 14, 15, 16): «И за-
молю Отца, и иного утешителя даст вам, да будет с вами во век». Это 
сказано всем апостолам, а не христианам, как ошибочно утвержда-
ют баптисты.

5. Баптисты утверждают, что истинное апостольское наследие 
не есть наследие во внешних тайнах и видимой организации, а в 
истинной вере.

6. Баптисты признают только свободную церковь в свободном го-
сударстве.

7. Баптисты не признают за государством права контроля религио
зных вер под предлогом контроля публичного порядка и добрых 
нравов.

 8. Они не признают св. предания. Признают только общий суд, 
а не частный. Не признают молитвы о воспоминании усопших. Не 



339Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

признают культов святых, не воздают почесть мощам святых, не 
признают икон и креста, не признают постов, не признают мона-
шества, не признают христианских праздников, а признают только 
праздники Рождества Христова, Воскресения и Сошествия Св. Духа. 
При крещении погружают только один раз.

Секта баптистов располагает огромной литературой, бесчислен-
ными брошюрами, книгами, газетами и журналами. Буковину они 
наводнили брошюрами и журналами на всех языках. Так, приходи-
ли в Румынию «Маяк спасения», «Голос баптистской молодежи». К 
секте баптистов принадлежал и кружок баптистской молодежи, в 
который входили и 88 университетских студентов в Черновцах. Из-
вестный американский миллионер И.Д. Роскфлер пожертвовал бап-
тистам в Румынии полмиллиона долларов, что в румынской валюте 
представляло огромную сумму - около 100 млн леев. Теперь счита-
ется во всем мире число баптистов 11 млн душ с 71 569 молитвен-
ными домами. Все баптисты сорганизованы в баптистском союзе во 
главе с ректором баптистского университета Торонто. Генеральным 
секретарем союза избран в 1928 г. Джемс Ражбурак, кончивший 
университетские студии в Галлее в Германии. 

в) Пятидесятники
Эта секта была самая малочисленная в Буковине. В конце Второй 

мировой войны большинство членов этой секты вступили в секту 
баптистов. В свое время к пятидесятникам перешло несколько чле-
нов буковинского «Воинства Господня».

Пятидесятники появились в Америке, где в г. Топека (Канзас) 
баптистский проповедник Карл Паргам проповедовал, что Св. Дух 
скоро опять сойдет в мир с большой силой, так что опять повторится 
сошествие Св. Духа.

В секте учат, что Св. Дух 3 января 1901 г. в Топеке сошел на 13 лю-
дей, собравшихся в одном доме для молитвы. Весть об этом скоро 
распространилась по Америке и проникла в Европу, прежде все-
го в Норвегию, а затем и в Германию, где бывший протестантский 
священник Раул усердно проповедовал предстоящее сошествие Св. 
Духа. Через Венгрию перешла секта в Румынию, а во время румын-
ского правления - и в Буковину, и в Бессарабию.

1. Пятидесятники учат, что, кроме крещения водой, они еще кре-
щены и сошествием Св. Духа, повторяющимся на каждом крещении, 
как в Пятидесятницу, отчего их учение получило название «пяти-
десятники». Они говорят: хотя и баптисты крестятся водой, но они 
живут в грехах, так как у них нет крещения Св. Духом. Пятидесят-
ники ссылаются на Деян. 2, 4, когда иерусалимляне получили дар 



340 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

говорить чужими языками, и на Деян. 10, 11, когда Св. Дух сошел на 
собравшихся в доме Корнилия Цезарейского во время проповеди 
апостола Петра, где и цезарейцы говорили чужими языками, когда 
сошел Св. Дух на них. Но в обоих случаях мы узнаем, что сошествие 
Св. Духа и глаголание чужими языками состоялось перед крещени-
ем иерусалимлян и цезарейцев. Следовательно, крестившиеся во-
дой получили дар Св. Духа, и это совершилось еще перед крещени-
ем. Из всего этого следует, что учение пятидесятников ошибочно и 
глаголание на языках всегда предшествовало крещению, через ко-
торое, по словам Петра, должен получиться дар Св. Духа. Их учение 
нелогично и противится Св. Писанию; и ап. Павел пишет (1 Кор.13, 
8), что языки замолкнут, дар Св. Духа останется всегда в силе.

2. Пятидесятники учат, что православная церковь лишена дара 
Св. Духа, но (Ис. 14,16) Спаситель облегчал послание Св. Духа; а по 
Деян. 2,4 и послал его, после чего церковь с помощью Св. Духа ско-
ро и крепко разрасталась.

3. Пятидесятники веруют, что перед последним судом Христос 
водворит тысячелетнее царство на земле, православная же церковь 
учит, что после смерти совершается над человеком первый частный 
суд, а по конце мира будет общий суд для всех живых и мертвых.

4. По учению пятидесятников, в случае заболевания не следует 
обращаться к врачам за помощью, потому что они дети Божьи и Бог 
печалится ими.

5. Исключенных из общины пятидесятников никогда больше не 
принимают. 

6. Разведенный может сочетаться браком только после смерти су-
пруги.

7. Крестителем может быть только говорящий языками.
8. Св. Дух исходит и от Сына, как учат и латынники.
9. В собраниях проповедуют и женщины.
В конце приведем несколькими словами, как происходили собра-

ния этих сект.
На одном из молитвенных собраний пятидесятников, описывает 

очевидец, на знак, данный проповедником, все собранные попада-
ли ниц на пол и молились. Одна из девушек, участвовавшая в со-
брании, больная, начала криком призывать Св. Духа, чтобы ее исце-
лил. Другая девушка, «пророчица», сказала, что она будет исцелена, 
пусть только молится. Несколько часов больная молилась, неистово 
крича и призывая Св. Духа, наконец, впадая в экстаз, увидела в ви-
дении свинью, что и сообщила собранию. «Пророчица» ответила, 
что это демон, и воззвала к участникам собрания: «Выйди из нее 
вон, сатана!» Все громко закричали и повторяли эти слова, но боль-



341Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

ная все-таки не выздоровела. Между пятидесятниками и баптиста-
ми ведется упорная борьба: и устная - на собраниях, и печатью в их 
периодических изданиях.

Во время правления Австрии все секты имели свободу публич-
ного совершения их культов. Когда же Буковина попала под управ-
ление Румынии, румынское правительство, как мы уже ранее гово-
рили, издало закон, запрещающий все секты, за исключением бап-
тистов и староадвентистов. Но после официального отрицания, что 
они принадлежат к одной из признанных сект, и так продолжали 
свою сектантскую жизнь по-старому, отправляя свои богослужения 
и свои обряды прежним способом.

А теперь еще несколько слов о причинах распространения сек-
тантства.

У нас в Буковине не было много сектантов, но все-таки их су-
ществование заставило митрополита Виссариона (1935-1940) на 
одном из заседаний епархиальных благочинных обратить особое 
внимание духовенства на печальное явление - довольно быстрое 
распространение сект в нашей епархии,

И действительно, если взять во внимание, что до конца Первой 
мировой войны 1918 г. не было у нас ни одного сектанта, а через 
несколько лет их уже считалось сотнями, нужно признать, что это 
был большой успех сектантства в Буковине, где все духовенство 
получало на богословском факультете Черновицкого университета 
высшее богословское образование и было обеспечено довольно 
удовлетворительными материальными средствами.

У нас в Буковине часто упрекали священников, что они-то вино-
ваты в появлении и распространении сектантства в Буковине, будто 
они относились пассивно к сектантской пропаганде. Может быть, 
что отчасти и на священников в некоторых случаях падат вина. Но 
в самом деле причины этого печального явления следует искать в 
некоторых явлениях общественной жизни, которые стали так благо-
приятны и подготовили почву для сектанства.

Небезынтересно будет познакомиться с мнением некоторых рас-
следователей сектанства и узнать, как они смотрят на проявление и 
распространение сектантства в мире.

Один из самых авторитетных знатоков сектантства вообще, а ру-
мынского в особенности, был ученый православный епископ Григо-
рий Кошма, который очень много занимался этим вопросом и напи-
сал несколько интересных расследований о сектантстве под загла-
вием «Ключ познатия сектаризма». Комша, между прочим, пишет: 
«В существе человека лежит желание избавиться от всякого опе-
кунства, начальства над собой и устраивать самому свою судьбу и 



342 Rusin Journal Librar 2015, Nr 1

свою моральную и материальную жизнь. Это делают секты, устраняя 
церковную иерархию - клир. Есть и много людей, желающих увидеть 
мир получше теперешнего и думающих, что до теперешней религии 
не перестроили мир к лучшему и, по всей вероятности, и в будущем 
его не перестроят. И поэтому они бросились в секты, обеспечиваю-
щие столь много и столь хороших будущих благ».

Другой такой же хороший знаток сектантства, д-р Буш, в своем 
сочинении «Сущность сект» говорит, что положение экономическое, 
социальное и материалистическое мировоззрение, зашедшее в 
наше время почти во все слои населения, агитации всяких недо-
вольных вызвали возмущение против религии и ее хранительницы 
– церкви как защитницы существующего порядка и представили ее 
самой большой виновницей теперешних неблагоприятных обстоя-
тельств. Такой возмутитель не боится церкви. Она ведь не защища-
ется ни земным, ни огнестрельным, ни холодным оружием, но госу-
дарственные мужи, которым доверена судьба государств, должны 
помнить исторический урок, что разрушение авторитета церкви ве-
дет за собой и разрушение авторитета государства. Церковь имеет 
непоколебимое позитивное уверение от её основателя - Спасителя 
Иисуса Христа, что существование ее вечно обеспечено, и что врата 
адовы её не одолеют. Ввиду того опасность больше на стороне госу-
дарства, чем на стороне церкви.

Вера, религии поясняют человеку все важнейшие обстоятельства 
его жизни и зависят от его разума избрать себе религию, которая 
ему представится в самом лучшем виде, то, что выше его понятий, 
как посмертная судьба человека и др. Некоторые секты не признают 
ада, значит, нужно пользоваться всеми благами жизни, пока живешь 
в мире. Другие проповедуют неизреченное блаженство в будущем 
мире. Все это привлекает простых людей в секты.

В наше время есть и люди, которые гонятся за всякого рода удо-
вольствиями, а многие чувствуют к этим удовольствиям, или своим, 
или чужим, отвращение. Есть люди менее развитые, ищущие душев-
ной связи с людьми более чистыми, нравственными, которые жи-
вут умеренно, честно, скромно, слепо придерживаются сектантских, 
иногда даже смешных постановлений.

Многие ищут новых позиций и находят их в богатой сектантской 
литературе, которая приносит иногда и сведения из истории, при-
роды, геологии и др. ветвей науки: читая эти сектантские книги и 
журналы, такие люди заражаются сектантством и из любопытства 
вписываются в секты.

Мирской дух, в каком идут преподавания в народных и средних 
школах, где молодежь всему, только не религиозному, обучается, 



343Библиотека журнала «Русин» 2015, № 1

много влияет на воспитание граждан и делает их, если обратить 
еще внимание на антирелигиозных преподавателей, к религии, по 
крайней мере, равнодушно относящимися, если не враждебно на-
строенными. Прошедшие такие школы делаются очень доступными 
для сектантства, если еще взять во внимание, что в душе каждого 
человека врожден постулат религии.

У нас в русской части Буковины была еще одна очень важная, 
если не самая важная причина для перехода в секты нашего на-
селения, в вере так консервативного. Это была причина введения 
исключительно румынского языка в церковном богослужении. По-
сле присоединения Буковины к Румынии румынское правительство 
ввело исключительно румынский язык, и Буковинская консистория 
приказала служить и проповедовать в церквах исключительно на 
румынском языке. Сейчас же в русских селах появились секты, от-
правляющие свои богослужения и проповедующие только по-рус-
ски. Крестьяне не понимали по-румынски, шли к сектантам, где они 
чувствовали себя как дома, слушая проповеди и богослужения на 
своем родном языке. Напрасно выступали русские священники 
со своими предостережениями на пастырских конференциях и на 
епархиальных собраниях, указывая на грозящую опасность пере-
хода буковинско-русского православного населения в секты или в 
унию, в церквах которой служили только по-славянски и пропове-
довалось только на родном языке. Все было напрасно. Но русские 
священники с большим риском все-таки служили, как прежде, по-
русски, хотя за это имели очень много неприятностей.



Rusin Journal Library 
Библиотека журнала «Русин»

 2015, ¹ 1 

Республиканская общественная ассоциация «Ðóñü» 
(г. Кишинев, Молдавия)

Национальный исследовательский  
Томский государственный университет (г. Томск, Россия)

- 344 стр.

Республиканская общественная ассоциация «Ðóñü»
MD 2001, Республика Молдова, г. Кишинев, 

ул. М. Когэлничану, 24/1.
Телефон / факс: (+373 22) 28-75-59.

E-mail: journalrusyn@rambler.ru

Сайт «Русины Молдавии»: http://www.rusyn.md

Сайт «Библиотека журнала «Русин»: 
http://journals.tsu.ru/rusin_library

Международный исторический журнал «Русин»:
http://journals.tsu.ru/rusin 

Подписано к печати 15.09.2015. Формат 60х90 1/16. 
Бумага офсет № 1.
Печать офсетная.

Гарнитура «PT Sans». 
Тираж 400 экз. 

Заказ 192.

Отпечатано в типографии АО «Реклама»:
г. Кишинев, ул. Александру чел Бун, 111.

Редакция может не разделять точку зрения авторов статей. 
Редакция не вступает с авторами в содержательное обсуждение статей, 

переписку по методике написания и оформления научных статей и не 
занимается доведением статей до необходимого научно-методического 
уровня. 

Ответственность за содержание публикуемых материалов несет автор. 
При любом использовании материалов ссылка на журнал обязательна.




	Библиотека Русин Обложка
	Rusin Journal Library 1-2015 1
	Библиотека Русин Обложка1

