
Вестник Томского государственного университета. 2025. № 515. С. 25–36 
Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta – Tomsk State University Journal. 2025. 515. рр. 25–36 

© Маматов Г.М., 2025 

 
 
Научная статья 
УДК 821.161.1 
doi: 10.17223/15617793/515/3 

 
Образ Гамлета в лирике Бориса Поплавского 

 
Глеб Максимович Маматов1 

 
1 Новосибирский государственный технический университет, Новосибирск, Россия, G.M.Mamatov@yandex.ru 

 
Аннотация. Рассматривается образ Гамлета в лирике Б. Поплавского от ранних стихов 1920-х гг. до посмерт-
ной книги «Снежный час». Изучаются связи гамлетизма Поплавского с поэтической традицией изображения 
«принца датского» и Офелии в русском и европейском модернизме. С предшественниками Поплавского объ-
единяет осознание шекспировского героя как символа трагического, связанного с дионисийско-мистериаль-
ным началом. Но Гамлет в поэзии Поплавского является и символом поэзии, воплощением художника и Орфея, 
чьё «аполлоническое творчество» не может быть принято в холодном страшном мире, потому трагедия этого 
героя заключается в его одиночестве и отчуждении. 
Ключевые слова: Б. Поплавский, образ Гамлета, У. Шекспир, образность, поэзия русского зарубежья, символ 
 
Для цитирования: Маматов Г.М. Образ Гамлета в лирике Бориса Поплавского // Вестник Томского государ-
ственного университета. 2025. № 515. С. 25–36. doi: 10.17223/15617793/515/3 

 
Original article 
doi: 10.17223/15617793/515/3 
 

The image of Hamlet in Boris Poplavsky's lyrics 
 

Gleb M. Mamatov1 
 

1 Novosibirsk State Technical University, Novosibirsk, Russian Federation, G.M.Mamatov@yandex.ru 
 

Abstract. The article analyzes the image of Hamlet in the poetry of Boris Poplavsky, drawing on the material from his 
early lyric poetry and the poetic collections Automatic Poems, Flags, and Snowy Hour. It identifies a specific evolution 
of this canonical hero, driven by the poet's changing aesthetic principles and the metamorphoses of his artistic views. 
In his early works, the Hamlet theme emerges in poems dedicated to the creative act itself. The most frequent image 
here is that of Ophelia. In this early lyric poetry, which is close to the avant-garde tradition, art is perceived as an 
aggressive force that brings death and mutilation to both the creator and the audience. Consequently, Ophelia, 
symbolizing creativity and universal beauty, is portrayed either as a victim devoured by monsters at a phantasmagorical 
feast arising in the mind of the mad poet, or as the heroine of a play during which an unknown force destroys the theater 
along with all its visitors and actors. The correlation between the theme of creativity and the Shakespearean plot is 
presented differently in the collection Automatic Poems, which features a Hamlet cycle. Here, the Shakespearean hero 
embodies the poet, who creates mysterious worlds within his consciousness – a concept represented through surrealistic 
symbols of mechanical devices. These devices symbolize the creator who, in accordance with the ideas of André 
Breton's French Surrealist School, is merely a phonograph, reproducing the images he witnesses in an oneiric state. 
However, the role of the creator is tragic; his poems transform into a scream and morbid sounds, signifying absolute 
solitude and the impossibility of reconciliation with reality. This theme continues in Flags, where Hamlet and Ophelia 
appear in connection with themes of eschatology, death, and madness. In this collection, the fate of the Shakespearean 
hero is presented as a cycle, which can be divided into the following stages: the rejection of paradise and existence on 
earth ("Hamlet's Childhood") – the desire for death as departure ("Pity for Europe") – disappearance/departure to 
Valhalla ("Hamlet") – existence in the otherworld and the vision of earthly nightmares ("Hamlet and the Angel"). The 
image of Hamlet is presented in a completely different way in the collection Snowy Hour, where it is endowed with 
multiple connotations. Primarily, he is a solar god, defeated by the darkness of an earthly world indifferent to him; his 
creative power proves unnecessary in reality. The Hamlet plot concerning Hamlet-Sun's descent into the kingdom of 
shadows and the womb of darkness is merged with the myth of Orpheus's descent into Hades. However, in Poplavsky's 
version, this occurs not for the sake of searching for Eurydice-Ophelia, but due to the incompatibility of sublime art 
with the earthly world ("Gazing into the Perdition of Summer Days"). Throughout Boris Poplavsky's body of work, 
Hamlet acts as a symbol of the creator and of art itself. Yet, whereas in the early lyrics this symbol signified creativity 
as madness, obsession, and the loss of sanity in the name of the creator's grand purpose, starting with Automatic Poems, 
the image of Hamlet-the-poet becomes associated with a tragic understanding of his alienation in a cold, wintry world. 
This introduces motifs of suicide and the desire to abandon the real world in order to attain spiritual harmony. 
Keywords: Boris Poplavsky, image of Hamlet, William Shakespeare, imagery, poetry of Russian abroad, symbol 
 

For citation: Mamatov, G.M. (2025) The image of Hamlet in Boris Poplavsky's lyrics. Vestnik Tomskogo 
gosudarstvennogo universiteta – Tomsk State University Journal. 515. рр. 25–36. (In Russian). doi: 
10.17223/15617793/515/3 



Филология / Philology 

26 

На протяжении творческого пути представитель 
первой волны русского зарубежья Б. Поплавский неод-
нократно обращался к «Гамлету» У. Шекспира. 
О.А. Савинская пишет, что созданный младоэмигран-
том «гамлетовский миф» обусловлен биографией по-
эта, а шекспировский персонаж представляется лите-
ратурной маской монпарнасца: «Лирик-эмигрант впи-
сывает мифологему Гамлета в смысловое простран-
ство собственной биографии» [1. С. 16]. В диссертации 
О. Савинской и её статье [2. С. 134–138] сделана по-
пытка реконструировать эволюцию архетипического 
образа мировой литературы в лирике Поплавского: 
«Можно говорить о динамике, сложной эволюции ли-
рического мифа о Гамлете, созданного Поплавским. 
От Гамлета – носителя романтического миропонима-
ния <…> авторский миф движется к Гамлету – провоз-
вестнику Апокалипсиса XX века. Но затем логика ли-
рического мифотворчества Поплавского превращает 
Гамлета в создателя особого “Солнечного мира”, пре-
одолевшего мучившие его земные противоречия» [1. 
С. 17]. Соглашаясь с эсхатологической и биографиче-
ской трактовкой, мы не можем полностью принять 
остальные позиции исследовательницы. Во-первых, в 
работах Савинской не учтены ранние авангардистские 
стихи монпарнасца, где сюжеты о Гамлете и Офелии 
имеют особое развитие. Во-вторых, не упоминается 
важнейшая трактовка Гамлета как воплощения творца. 
В-третьих, стихотворение «Всматриваясь в гибель лет-
них дней», где возникает образ солнечного бога, не со-
относится с темой преодоления мучительных противо-
речий. Отдельные мысли о гамлетизме поэта сделаны 
другими исследователями. Н.О. Осипова рассматри-
вает шекспировский сюжет в контексте связей его 
творчества с культурой Ренессанса [3. С. 109]. 
Н.А. Кузнецова изучает гамлетовский сюжет во «Фла-
гах» в сравнении с поэзией Серебряного века [4. 
С. 272–273]. В работах Н.Б. Лапаевой [5], Р. Компа-
релли [6. С. 56–57], Н.С. Мильковича [7. С. 86] изучены 
отдельные аспекты темы гамлетизма. Лакунарной те-
мой остаётся образ Гамлета как воплощение худож-
ника, что связано с концепцией творчества Б. Поплав-
ского, во многом опиравшегося на традиции модерна. 
В связи с этим целью работы является рассмотрение 
образа Гамлета-Творца в лирике Б. Поплавского в кон-
тексте его эстетических взглядов на творчество, а 
также в связи с поэтикой русского символизма. 

Перед непосредственным анализом образа Гамлета в 
поэзии Поплавского следует обозначить основные зна-
чения шекспировского сюжета в русской литературе. 
Начиная с конца XVIII в., после гибели Павла I, «рус-
ского Гамлета», главный герой шекспировской траге-
дии неизменно возникает в произведениях большинства 
русских писателей, среди которых А.С. Грибоедов, 
А. Пушкин, А. Герцен, И. Тургенев, А. Фет, А. Чехов. 
В статье Н.Н. Летиной отмечаются два основных ас-
пекта в образе Гамлета, которые актуализируются в рус-
ской литературе XIX в.: 1. «Философский, духовно-
нравственный, социальный, интеллектуальный и эсха-
тологический аспекты гамлетизма» [8. С. 88]. «Высо-
кие» и «философические» черты шекспировского героя 
реализуются в образах Чацкого и Ленского.  

Интеллектуализм Гамлета обусловлен проявле-
нием таких качеств шекспировского героя, как свобо-
домыслие, рефлексия и критицизм. 2. Социальный ас-
пект [8. С. 90]. В русском реализме второй половины 
XIX в. (И. Тургенев, А. Герцен, Н. Златовратский, 
А. Чехов) Гамлет становится уже не литературным, а 
социальным типом «бездеятельной, сомневающейся, 
эгоистичной, критичной, несчастной и бесполезной 
личности» [8. С. 90]. Следует отметить другие вопло-
щения шекспировского героя в русской литературе. 
В 1824 г. Е. Баратынский создаёт элегию «Череп», где 
реконструируется сцена на кладбище: Гамлет держит в 
руках череп Йорика и рефлексирует о тщете всего мир-
ского. У Баратынского лирический герой находит раз-
рытую могилу и размышляет над смертью, восприни-
мая её как единую участь для всех людей. В «Послании 
к Дельвигу» А. Пушкина с Гамлетом отождествлён сам 
Баратынский как создатель кладбищенских элегий, 
причём Пушкин пародирует основную образность 
«Черепа». Гамлет-поэт возникает и в стихотворении 
«Кинжальные слова» К. Бальмонта, где шекспиров-
ский герой – творец-бунтарь, желающий ниспроверг-
нуть каноны современного ему искусства. 

Ранее пушкинского послания его адресат А. Дель-
виг создаёт идиллию «Конец Золотого века», в которой 
впервые в русской поэзии обыгрывается сцена смерти 
Офелии и вводятся связанные с ней темы пения, безу-
мия и утопления. Тема самоубийства возлюбленной 
Гамлета стала развиваться в дальнейшем (цикл 
А. Фета «К Офелии», «Офелия в цветах и уборе», 
«Песня Офелии» А. Блока). Особое место в русской ли-
рике занимает мотив жалости к Офелии со стороны ли-
рического героя («Офелия» Н. Некрасова). Почти все 
стихотворения, связанные с Гамлетом и Офелией, про-
низаны темой смерти. В русской классической литера-
туре образ Гамлета также возникает в произведениях с 
политической тематикой, в которых затронуты темы 
власти и справедливости («Гамлет» А. Сумарокова, 
«Гамлет» С. Висковатова) [9]. Таковым предстаёт гам-
летовский комплекс в русской словесности, предше-
ствовавшей лирике Б. Поплавского. 

Необходимо сделать предварительные выводы. 
В поэзии Поплавского Гамлет всегда ассоциируется с 
образом творца, создателя художественного текста, 
чей образ можно трактовать как двойника лирического 
героя-поэта. Поплавского можно назвать продолжате-
лем выделенной нами традиции, начатой в русском ро-
мантизме Баратынского и Пушкина, и продолженной 
лишь в поэзии К. Бальмонта. Однако говорить о том, 
что Поплавский становится наследником такого вос-
приятия шекспировского героя, нельзя, что соотно-
сится с его самобытной концепцией творчества и поэ-
тической полемикой с эстетикой русского и европей-
ского модерна. 

В ранней авангардной поэзии Бориса Поплавского 
[10; 11. С. 58] в основном упомянута Офелия. Лишь в 
черновом варианте стихотворения «Лицо в окне висит, 
стоит, лежит» возникает образ Гамлета-поэта: «Мерт-
вецы в салоне ели карты/ Пели им в цилиндрах петухи/ 
А при лунной музыке за партой/ Гамлет сочинял свои 
стихи./ Был он бледен некрасив и грязен/ За стеклом 



Маматов Г.М. Образ Гамлета в лирике Бориса Поплавского 

27 

смеялся соловей» [12. Т. 1. С. 490]. Образ Гамлета-по-
эта можно трактовать как страдальца во имя искусства, 
полностью посвятившего себя высокому призванию, а 
потому измотанного и измученного, но в то же время 
его лирика прекрасна и сопровождается звуками сере-
нады. Упоминание «лунной музыки» и соловья  пред-
ставляется пародированием известных в культуре поэ-
тизмов, литературных клише, причём эта музыкальная 
образность также двойственна: она и гармонична, и 
мучительна, мотив «смеха соловья» (инверсирование 
классического мотива соловьиного пения) можно трак-
товать как насмешку над героем, чьё творчество – тя-
жёлый и неблагодарный труд. 

В футуристической поэме «Мрактат о гуне» объек-
том пародии становится Офелия, чьё имя соотносится 
с небесным телом, поэт соединяет «Офелию» с «Пери-
гелием» с помощью внутренней рифмы. Поэт исполь-
зует приём каламбура: «Всего стадий у луны шесть/ 
Надир и зенит/ Офелия и перигелия/ Правое и левое/ 
Париж и Лондон» [13. С. 50]. Отметим, что поэма по-
священа демифологизации константного в мировой 
лирике образа луны, само ночное светило в творчестве 
монпарнасца часто связано с Офелией («Гамлет» 
(«Флаги»)), образ безумной возлюбленной, представ-
ляющийся возвышенным в мировом искусстве, в поэ-
зии Поплавского воспринимается иронично. Обыгры-
вание имени Офелии возникает в миниатюре «Ручей, 
но чей?». Если в «Мрактате о гуне» игра слов основана 
на омонимичной связи имени девы и космического 
тела, то в этом стихотворении используется изощрён-
ная звуковая семантизация: «Офелия, ты фея иль 
афера?/ Венок над головою Олоферна!/ В воде стоит 
литературный ад, / Открытие и порочный клад» [12. 
Т. 1. С. 93]. Офелия объединена с Олоферном (аллите-
рации на «ф» и «л» и ассонансы на «о» и «е»), ассирий-
ским полководцем, обезглавленным Юдифью. Нельзя 
не отметить и образ венка, ассоциирующегося с цве-
точным венком на голове мёртвой Офелии, упомяну-
той в предшествующей строфе: «Офелия пошла, гуляя, 
в лес,/ Но уж у ног её – ручей-подлец./ Её обвил, как 
горничную сонник,/ Журча, увлёк на синий подокон-
ник» [12. Т. 1. С. 93]. Стихотворение посвящено теме 
творчества как безумия, в нём описывается «литера-
турный ад», пир фантастических существ, царящий в 
голове страдающего поэта, потому такое разнообразие 
поэтических и библейских образов осмысливается как 
сумасшествие творца, посвятившего себя служению 
искусству: «Варёные сирены с грудью женской,/ Три-
тоны с перекошенным лицом./ Морские змеи беско-
нечной лентой/ И дети, проданные их отцом <…> Я от-
резаю голову себе» [12. Т. 1. С. 94]. Тема отсечения го-
ловы явно отсылает к образу Олоферна, и обезглавли-
вает себя сам герой-поэт. Мотив усекновения головы 
символизирует процесс созидания как потери разума, 
уходаот рационального начала жизни в сферу бессо-
знательного. Созидание не контролируется рассудком. 
Заметим, что кроме поэта «блюдом» на этом пиру ста-
новится и Офелия: «И ты лежишь под соусом любови/ 
С румяною картошкою вокруг./ На деревянном блюде, 
с изголовьем/ Разваренных до пористости рук./ Стучит 
ножами разношерстный ад» [12. Т. 1. С. 93]. В этом 

фрагменте возникает тема амбивалентности искусства: 
творчество подобно волшебству, чудотворству, но в то 
же время это обман, нечто запутывающее и творца, и 
читателя. Упоминание ручья в названии стихотворе-
ния также можно трактовать двояко: во-первых, как 
намёк на описание работы бессознательного, создаю-
щего всевозможные картины в порыве вдохновения и 
экстаза, что у Поплавского часто маркируется аквати-
ческими образами [14. P. 184]; во-вторых, как связь со 
смертью Офелии, чьё тело омывал ручей.  

В стихотворении «Бардак на весу» Офелия и Гам-
лет не упоминаются, но, согласно комментарию к про-
изведению, Поплавский приписал к нему небольшой 
прозаический фрагмент на французском языке: «Тебе, 
распутный ангел, тебе, благочестивый бес, до глубины 
уязвлённый лунной отравой, я посвящаю сон в весен-
нюю ночь, апологию тлетворных добродетелей –  по-
хвалу небесным порокам. Борис Поплавский, могиль-
щик, влюбленный в Офелию цивилизации» [12. Т. 1. 
С. 500]. В этой записи, как и в стихотворении, акцен-
тируется тема мучительного творчества: типичные по-
этические клише (лунная ночь, весна, иронически из-
менённое заглавие другой пьесы Шекспира «Сон в лет-
нюю ночь») воспринимаются как яд, мучающий поэта, 
представляющегося то лунным раком (акватическая 
метафора бессознательного), то мертвецом: «Вращаю-
щаяся и ледяная/ Игла весны входящая в пальто/ Средь 
майской теплоты где ходят льды» [12. Т. 1. С. 174]; 
«В тумане лунный рак метал икру/ <…>/ Безумно ше-
веля рукой клешней/ С зажатой в ней плешивою луной/ 
Покойник жрет проворно колбасу/ В цилиндре пляшет 
нагишом в лесу» [12. Т.1. С. 173–174]. Творчество ви-
дится как медиация между миром живых и царством 
мёртвых, сравнение себя с лунным раком, выражает 
двойственность творчества: это постижение мрачных 
глубин жизни и подсознания, и возвышение до небес-
ных сфер: «Переползающие в дыму столы/ И там на 
них поэты сняв портища/ <…>/ И голый голос тонет 
без воды/ Прозрачный череп стонет без беды/ Возврат-
ный выдох молкнет на весу/ Прелестный призрак 
виснет на носу» [12. Т. 1. С. 174]. Упоминание черепа 
можно интерпретировать как аллюзию к знаменитой 
сцене с Гамлетом и черепом Йорика. Поэт всегда нахо-
дится на грани миров живых и мёртвых, разрушения и 
гармонии. В финале подчёркивается апокалиптическое 
начало искусства, название «Бардак на весу» можно 
трактовать как хаос творчества и литературы, способ-
ный уничтожить и окружающий поэта мир, и его са-
мого: «Что ночью слышит, видит Вечный Жид», «И с 
ним в него впившись волшебный рак/ Трясется в такт 
как образцовый фрак/ Раскачивается небес барак/ 
Кракк!!!!» [12. Т. 1. С. 174]. Офелия цивилизации – ме-
тафора художественной вселенной, создаваемой по-
этом, которую он, будучи могильщиком, способен по-
хоронить-уничтожить, данная трактовка соединена с 
толкованием образа могильщика как реминисценции к 
«Гамлету». 

В стихотворении «Не тонущая жизнь, ау, ау!» вновь 
упоминается Офелия: «Почто мадам? театрам нет конца!/ 
Кафе анатомический театр/ Где каждый рад от своего лица/ 
Прошелестеть: Офелия, Экватор» [12. Т. 1. С. 437–438]. 



Филология / Philology 

28 

Гамлетовская тематика связана с мотивом театра, при-
чём поэт совмещает значения омонимов: драматиче-
ский театр и анатомический театр. Возможно, образ 
Офелии в анатомическом театре отсылает к уже про-
анализированному стихотворению «Ручей, но чей?», 
где на пиршественном столе лежит отрезанная голова 
поэта, а одним из блюд является труп Офелии, который 
съедают фантасмагорические чудовища. Тело девы 
стало экспонатом для толпы, которая вместе с театром, 
описываемым как «бутафорский ад», уничтожается 
стихией искусства: «В партере публика бесшумно 
умерла./ Уж тысяча карет ведёт останки. <…> Стре-
ляют пистолеты, хлещут шпаги,/ И пушки деревянные 
стучат,/ Актеров душат черти из бумаги./ Вся труппа, 
весь театр разгромлен, смят» [12. Т. 1. С. 438]. В мини-
атюре «Томился Тютчев в темноте ночной» возникает 
образ Гамлета. Тема творчества очевидна, причём од-
ним из воплощений героя является Гамлет: «– Скелет 
и Гамлет, Делия в цилиндре» [12. Т. 1. С. 127]. Возни-
кающая «муза из подвала» в стихотворении – это мно-
гогранный образ, возникающий в различных ипоста-
сях, одной из которых является Офелия, которую ожи-
дает Гамлет: «Томился Тютчев в темноте ночной,/  
И Блок впотьмах вздыхал под одеялом./ И только я, 
под яркою луной,/ Жду, улыбаясь, деву из подвала» 
[12. Т. 1. С. 126]. 

Говоря о раннем творчестве Поплавского, допу-
стимо предположить, что на его раннюю авангардную 
лирику и концепцию творчества оказали влияние ита-
льянские и русские футуристы, в чьей эстетике агрес-
сия становится необходимым «атрибутом» поэзии. 
Е.А. Бобринская отмечает, что в итальянском футу-
ризме насилие виделось возможностью спасения вет-
хой европейской культуры, погибшей в огне Первой 
мировой войны [15. С. 205]: «Красота может быть 
только в борьбе. Никакое произведение, лишенное 
агрессивного характера, не может быть шедевром. По-
эзию надо рассматривать как яростную атаку против 
неведомых сил, чтобы покорить их и заставить скло-
ниться перед человеком» [16. С. 7]. Иная картина об-
наруживается в поэтике русского футуризма. Насилие 
в их творчестве больше согласуется с эстетикой «ярма-
рочных представлений», восходя к скоморошеству и 
фольклору [15. С. 204–206]. Итальянские футуристы 
видели в насилии именно разрушение старого искус-
ства; русские поэты полагали, что обновление обрета-
ется через гибель, но отличием становится обращение 
русских футуристов к истокам, примером чего явля-
ются реминисценции к лубкам, в которых изобража-
лись сцены из «Апокалипсиса» или мучения грешни-
ков в Аду в иллюстрациях К. Малевича и Н. Гончаро-
вой к книге А. Кручёных и В. Хлебникова «Игра в 
аду». Насилие – путь к катарсису и возрождению [15. 
С. 206]. В лирике и философии Поплавского отличием 
является то, что агрессия совершается не автором, чья 
созидательная функция в авангарде сохранена, а искус-
ством, стихией творчества, причём жертвой насилия 
является поэт, представляющийся как орудие неведо-
мых сил, заставляющих его творить, процесс создания 
произведения искусства часто представлен как борьба 
и членовредительство. Поэтому в поэзии монпарнасца 

Гамлет-Поэт и Офелия-Творение осмыслены как жертвы. 
Сам Поплавский изложит понимание искусства-насилия в 
следующей записи из философского дневника: «Христос, 
Сократ и Моцарт погибли и сиянием своего погибания оза-
рили мир. Ясно, что удаваться и быть благополучным – гре-
ховно и мистически неприлично. Может быть, даже и ду-
ховно погибать необходимо – агонизировать нравственно» 
[12. Т. 3. С. 257]. Гибель во имя искусства является необхо-
димым опытом для творца, как и прохождение жестоких 
испытаний (смерть Моцарта во время написания «Рекви-
ема», казнь Сократа и Христа во имя их убеждений).  

В книге «Автоматические стихи» значимое место 
занимает «гамлетовский цикл». В этих стихах обнару-
живается влияние эстетики французских сюрреали-
стов школы А. Бретона, что уже освещено в научной 
литературе [17, 18]. Как в ранней лирике, шекспиров-
ский герой связан с темой творчества, но акценты ме-
няются кардинально. Образ Гамлета предстаёт в связи 
с темами музыки и литературы: «Жарко, судьба на за-
кате/ Пыль летит до небес/ До иных мирозданий/ Нам 
Гамлета кто-то читает –/ Как будто фонограф во 
мраке» [12. Т. 1. С. 388]. «Гамлет» подразумевается как 
произведение Шекспира, строки из которого произно-
сит загадочный диктор из неведомого мира. Важны 
темы мрака, механистичности и искусственности, что 
эксплицируется в образе фонографа, прибора для вос-
производства звуков, подобного граммофону и пате-
фону. Л. Ливак отмечает: «В контексте французского 
сюрреализма заключение подразумевает зависимое со-
стояние поэта, подобного “записывающему устрой-
ству”, и обмен сообщениями между путниками в сюр-
реалистическом художественном методе» [14. P. 183]. 
Фонограф в стихотворении можно трактовать как об-
раз лирического героя-поэта, который «ломается» и со-
здаёт дисгармонию. Строки из шекспировской траге-
дии, раздающиеся из неведомого мира, искажаются, 
превращаясь в диссонансные громкие звуки, в которых 
герой слышит всемирную инфернальную какофонию: 
«Яркие муки/ Мерзкие звуки/ Долгие муки/ И всё грех/ 
И всё смех/ Нам жизни не надо/ Над миром смех/ Го-
рячие органы ада/ Спят в отраженьях луны» [12. Т. 1. 
С. 388]. Тема превращения высокого искусства в крики 
центральная. Мотив вселенского смеха разрушает миф 
о мировой музыке, становящейся сатанинским хохо-
том, пронизывающим Вселенную и делающим суще-
ствование истинного искусства невозможным. В сле-
дующем стихотворении образ Гамлета соотносится с 
темой литературы, а мир представлен как Вселенская 
Книга: «В огромной кожаной книге/ Танцевали карты во 
тьме золотистых мечей/ <…>/ И Гамлет в саду говорил 
что вертелся на север/ Сквозных и бессмысленных слов/ 
О судьбе/ И только мне было видно/ Как бились в под-
вале/ Огромные руки минут-палачей» [12. Т. 1. С. 387]. 
Над миром-книгой вновь звучит вселенский шум рока, 
судьбы. Повторяется тема уничтожения великого искус-
ства. Слова Гамлета «сквозные и бессмысленные», не 
имеющие ценности из-за скоротечности бытия, беспо-
мощного перед потоком времени и рока. 

В следующей миниатюре возникают Гамлет и Офе-
лия: «Стекло лазури, мания величья,/ Философия Шел-
линга, газета и шар Гесперид/ Всё было странно найти 



Маматов Г.М. Образ Гамлета в лирике Бориса Поплавского 

29 

на снегу/ Гномы спускались к извилинам/ Век, слов, 
капель, цветов/ Немного выше рвали газету/ И ангелы 
ели судьбу/ Там Гамлет кричал о закате/ И билась Офе-
лия в новом стеклянном гробу/ Видимо, не зная фило-
софии Шеллинга» [12. Т. 1. С. 389]. Важна контамина-
ция мотивов трагедии Шекспира и сказки Братьев 
Гримм: скрещены образы Офелии и Белоснежки, Гам-
лета и принца. На это соединение указывает упомина-
ние гномов и стеклянного гроба, отсылающего к хру-
стальному гробу из сказки. Принцесса-Офелия жива, 
но она находится в неволе, ибо образ гроба можно ин-
терпретировать как метафору ограниченности жизни. 
Центральна тема рока, «высокой участи», являющейся 
обречённостью Гамлета, не способного освободить 
сказочную Офелию и находящегося в такой же неволе, 
ибо небо в миниатюре также представлено как стек-
лянная лазурь, подобно гробу. Важно упоминание фи-
лософии Ф. Шеллинга. В. Копылова пишет, что в ли-
рике Поплавского частотна связь с шеллингианской 
темой предназначения художника [19. С. 117]. Эта 
идея немецкого философа проявляется в лирическом 
сюжете стихотворения, основанного на мотиве сна как 
на погружении в бессознательное, что типично для 
сюрреалистической поэтики А. Бретона, опиравшегося 
на идеи З. Фрейда и понимавшего роль художника как 
механического устройства, «записывающего» кар-
тины, видимые в онейрическом состоянии [20. С. 45]. 
Поплавский также писал о снах как наиболее приемле-
мом состоянии, дарующем возможность созидания. 
Нахождение в бессознательном равнозначно пребыва-
нию в мистическом трансе: «…то, что делает любого 
иллюмината пророком, – это точное предчувствие и 
осознание мистического припадка – внезапной близо-
сти подсознательной сферы, внезапного утончения пе-
регородки между его обоими сознаниями, во время ко-
торого каждое усилие сознания во сто крат обрастает 
светом и жалкое слово человека, как бы подхваченное 
неудержимой инерцией, всё с возрастающим грохотом 
вращается вокруг внесознательной оси» [12. Т. 3. 
С. 472]. Во всех приведённых стихотворениях возни-
кает мотив ухода в мистическое состояние, когда сни-
мается грань между сном и явью. Гамлет становится 
двойником поэта, находящегося в пограничном состо-
янии, так как его слова превращаются в крик или в не-
что бессмысленное и обречённое на забвение. 

В последней миниатюре цикла возникает Гамлет-
инженер: «Стекловидные деревья рассвета/ На фаб-
ричном дворе/ Там Гамлет пускает в ход сложнейшие 
машины/ Которые ударяют колёсами/ В вершины под-
водных гор/ И тают/ Утро равняется себе и соседнему 
вечеру счастья» [12. Т. 1. С. 390]. Стихотворение 
можно интерпретировать как описание момента перед 
пробуждением. «Стекловидные деревья рассвета» – 
метафора зари, восходящего солнца, чей свет чист и 
прозрачен. На мотив сна указывает соединение образа 
Гамлета и урбанистических мотивов инженерии, фаб-
рики, заводских машин. Происходит внезапный и рез-
кий переход от «фабричного двора» в подводный мир, 
где находятся неведомые горы. Б. Поплавский акцен-
тировал связь сна и воды, процесс творчества он видел 

как погружение в глубины подсознательного: «…низ-
шее сознание, слишком активно наполненное, не даёт 
возможности высшему выразиться в себе, вот почему 
поэты бегут от жизни и культивируют пассивность – 
она и есть та гладь воды, без которой не отражается 
лицо, склонённое над ним, ибо уже давно замечен тот 
странный факт, что особо замечательные мысли и мо-
менты появляются не в момент величайшей активно-
сти сознания, а наоборот, в полной его тишине, ни с 
того ни с сего, без всякой подготовки, кроме спокой-
ствия. Подсознательное выкатывается в дремлющее 
сознание» [12. Т. 3. С. 472]. Уход в глубины сознания 
порождает таинственные картины, которые поэт меха-
нически воспроизводит на бумаге. Упоминание под-
водных гор в стихотворении неслучайно: это простран-
ство пограничное, символическая диагональ между пу-
чиной подсознания и будничным бытием. Удар «слож-
нейших машин» о пики этих гор и последующее таяние 
знаменуют исчезновение сна и картин, которые видит 
герой. Гамлет, который приводит в движение меха-
низмы творчества, имеет теургическое начало, ибо 
контролирует работу механизмов творчества. 

Связь Гамлета с концепцией творчества продолжится 
в единственной прижизненной книге стихов Поплав-
ского «Флаги», в которой он отходит от идеалов ранней 
лирики и «Автоматических стихов» [1. С. 17; 21. P. 93–
94]. Стихотворение «Гамлет» строится на диалоге Офе-
лии и Гамлета. Основополагающим приёмом становится 
антитеза, противопоставление жизни и смерти, посю- и 
потустороннего: «Молча снежинка спускается бабочкой 
алой./ Тихо стекают на здания струйки огня,/ Но раство-
ряясь в сиреневом небе Валгаллы,/ Гамлет пропал до 
наступления дня» [12. Т. 1. С. 189]. Офелия предлагает 
Гамлету остаться ради наблюдения за небесными свети-
лами. В финале она лишается рассудка и обращается 
также к высшему миру, маркированному образом луны: 
«“Гамлет, Ты уезжаешь, останься со мной!”/ Пела безум-
ная девушка под луной» [12. Т. 1. С. 188–189]. Если в 
Раю-Валгалле возможно существование небесной гармо-
нии, то в нижнем герои обречены на страдания: «“Гамлет, 
Ты уезжаешь, останься со мной,/ Мы прикоснёмся к 
земле и, рыдая, заснём от печали/ Мы насладимся до слёз 
униженьем печали земной,/ Мы закричим от печали, как 
раньше до нас не кричали» [12. Т. 1. С. 189]. Исчезнове-
ние Гамлета допустимо интерпретировать в связи с его 
принадлежностью к космическому миру, где нет места 
земной жизни. Сюжет о любви Гамлета и Офелии доста-
точно распространён в поэзии Модерна [22], у Поплав-
ского он реализован в особом ключе. Герой жертвует чув-
ствами ради обретения Валгаллы. В миниатюре продол-
жается тема творчества, искусство видится как сила, не-
сущая муки, безумие и в то же время надежду на суще-
ствование в Раю: «Там на большой высоте расцветает мо-
роз,/ Юноша спит на вершине горы розоватой,/ Сад про-
плывает в малиновом зареве роз,/ Воздух светает, и по-
люс блестит синеватый» [12. Т. 1. С. 189]. 

В стихотворении «Жалость к Европе» образы шекс-
пировских героев соотносятся с эсхатологической те-
матикой: «Европа, Европа сады твои полны народу./ 
Читает газету Офелия в белом такси./ А Гамлет в трам-



Филология / Philology 

30 

вае мечтает уйти на свободу/ Упав под колёса с улыб-
кою смертной тоски» [12. Т. 1. С. 213].  

Тема ухода Гамлета представлена как суицид героя, 
не желающего существовать в реальности. Допустимо 
предположить, что Б. Поплавский инверсирует сюжет 
о самоубийстве Офелии; в поэзии Серебряного века ги-
бель героини, падающей под колёса, встречается в ми-
ниатюре В. Брюсова «Офелия»: «Метнулась толпа и 
застыла, жадная,/ Вкруг бедного тела, в крови, в 
пыли…/ Но жизнь шумела, всё та же, нарядная,/ Авто 
и трамваи летели вдали» [23. С. 32]. Если у Брюсова 
подчёркивается тема равнодушия толпы к смерти Офе-
лии, то у Поплавского гибель видится как желанное об-
ретение свободы и полёта над погибающей цивилиза-
цией. Важным нюансом становится упоминание роз: 
«И розы в магазинах вянут за толстым стеклом». Увя-
дающие за стеклом цветы символически дополняют 
образ не способного выжить в равнодушном и холод-
ном «стеклянном» мире Гамлета. Рассмотрим следую-
щие стихи: «И плакали – люди наутро от жалости 
страшной/ Прошедшие годы увидев случайно во сне» 
[12. Т. 1. С. 213]. Прошедшие годы, вызывающие 
слёзы, являются временами Гамлета и Офелии, эпохой 
существования истинного чувственного искусства, ко-
торому нет места в современной действительности. 

В миниатюре «Детство Гамлета» имя героя даже не 
упомянуто. Урбанистические мотивы связывают про-
изведение с «Жалостью к Европе». В «Детстве Гам-
лета» звучит тот же мотив разделения на прекрасный 
запредельный сказочный мир, полный музыки и кра-
сок («Зимнее утро чесалось под снежной периной./  
А на другой стороне был отвесный лиловый лес./ 
Сверху курлыкал невидимый блеск соловьиный./ Яр-
кие лодки спускались сквозь листья с небес» [12. Т. 1. 
С. 194]), и на земную реальность, скрытую тьмой и 
снегом. Но если в предыдущих стихах Гамлет желал 
совершить суицид, то в этом тексте он возвращается в 
реальность: «Каждый был тих и красив и умён беспре-
дельно./ Светлый дракон их о Боге учил на горе./ В го-
роде ж снежном и сонном был понедельник –/ Нужно 
в гимназию было идти на заре» [12. Т. 1. С. 195]. 

В стихотворении «Гамлет и ангел» шекспировский 
герой существует в запредельных эмпириях, он видит 
сон о земной жизни. Если ранее герой мечтал о транс-
цендентных мирах, то теперь ему снятся кошмары о 
земле, в которых основным цветом является чёрный: 
«Гамлет начал стареть,/ Он не хочет картины смотреть./ 
Чёрное масло медлит гореть./ Боже, как я хочу умереть./ 
Птице над бездной трудно лететь./ Гамлет и ангел вме-
сте пришли,/ Чёрную розу в поле нашли./ <…>/ Осень 
сияет в лесу на горе,/ Грезят рябины о мёртвом царе,/ 
Чёрные сфинксы в розах молчат,/ Смерть, улыбаясь, 
входит в свой сад» [12. Т. 1. С. 202–203]. Этой цветовой 
символике из сна Гамлета противопоставлена колори-
стическая образность во сне Иоанна Крестителя, кото-
рому снятся «далёкие страны». Гамлет и Иоанн стано-
вятся отражениями друг друга, ибо переживают, с одной 
стороны, схожие, но с другой стороны, противополож-
ные ситуации; в тексте очевидной является будущая ги-
бель пророка из-за упоминания Саломеи, что, воз-

можно, противопоставлено Гамлету, из-за которого по-
гибла Офелия: «Спит Иоанн, про далёкие страны/ Голос 
поёт безмятежно и странно:/ “О! Саломея, ведь он Твой 
гость/ До самой ночи средь ярких звёзд”» [12. Т. 1. 
С. 202–203]. Иоанн является «перевёрнутым» Гамле-
том, которому перед гибелью приходит видение иных 
миров. Гамлет просыпается в руках ангела: «Ангел пре-
красный ему улыбнулся./ “Где я, что делал все эти 
века?”/ “Милый, ты спал у меня на руках./ Сон Твой был 
долог, высок, глубок/ Страшен, как счастье, сладок, как 
рок”» [12. Т. 1. С. 203]. Классическая формула «Жизнь 
есть Сон» получает неортодоксальную интерпретацию. 
Грёза Гамлета оказывается всеохватывающей и беско-
нечной во времени и пространстве, в финальном стихе 
вводится оксюморон. Счастье несёт ужас для героя, то-
гда как страдания, посылаемые роком, знаменуют ра-
дость и воскрешение. 

Анализ гамлетизма «Флагов» мы завершим интер-
претацией финальной строфы стихотворения «Мисти-
ческое рондо III»: «И тогда стекает время жизни,/ Как 
вода,/ Что несёт Офелию к отчизне./ Навсегда» [12. 
Т. 1. С. 221]. Само стихотворение посвящено теме вре-
мени, являющейся очень значимой в поэзии Поплав-
ского [7. С. 57; 24; 25]. Обретение прошлого, умер-
шего-упорхнувшего времени невозможно, в финаль-
ной строфе оно превращается в некий поток, по кото-
рому плывёт Офелия. Невозможность покорения вре-
мени связано с его пониманием поэтом как течения, 
которое нельзя остановить: «Основная истина о мире 
есть ощущение его как не чего-то каменного, а чего-то 
движущегося, становящегося и меняющегося наподо-
бие не статуи или вещи, а разноцветной жидкости, пе-
реливающейся и уплывающей. С неё началась Филосо-
фия, со слов тёмного Гераклита о том, что всё течёт, из 
определения Фалесом родового начала как начала 
влажного» [12. Т. 3. С. 26]. Трагедия в «Мистическом 
рондо III» заключается в невозможности возвращения 
утраченного времени, лишь искусство, символизируе-
мое Офелией, оказывается вечным и бессмертным. 
Шекспировский финал может отсылать к «Офелии» 
А. Рембо. В этом стихотворении тело девы, плывущее 
по реке в виде белоснежной лилии среди кувшинок, 
знаменует вечность искусства: «По сумрачной реке 
уже тысячелетье/ Плывёт Офелия, подобная цветку;/ 
В тысячелетие, безумной, не допеть ей/ Свою невня-
тицу ночному ветерку» [26. С. 229]. Оба стихотворения 
сближает тема вечности искусства, силы, побеждаю-
щей время и смерть. 

Необходимо сделать замечания по поводу гамле-
тизма в зрелом творчестве Поплавского в контексте 
русского модерна. Эстетические взгляды Поплавского 
во многом опираются на А. Блока, это касается и об-
раза Гамлета. Для младосимволиста принц датский – 
чистый душой прекрасный человек, не могущий совер-
шить возложенную на него миссию из-за собственной 
слабости: «Главное лицо трагедии всё время делает 
шаг вперёд и шаг назад, путается и изворачивается» 
[27. Т. 7. С. 439]. Сомневающийся герой Шекспира 
также осмыслен Блоком как мученик, находящийся в 
духовном одиночестве и противопоставленный другим 



Маматов Г.М. Образ Гамлета в лирике Бориса Поплавского 

31 

персонажам трагедии: «Пока король, Гертруда, Поло-
ний, Розенкранц и Гильденстерн допытываются, дога-
дываются, хитрят, – им всё-таки остаётся непонятной 
(как и после, впрочем) тайна Гамлетовой души. <…> 
Итак, они живут, ибо не дан им от бога тот гений 
мысли, который присущ одному только Гамлету» [27. 
Т. 7. С. 439]. Во «Флагах» подчёркивается одиноче-
ство, духовная отчуждённость Гамлета от всего мира, 
что обусловлено его отличием от всех людей, связан-
ным с творческим и поэтическим началом. Во «Фла-
гах» принц датский представлен в образе пророка, су-
ществующего в особых трансцендентных сферах, это 
творец не от мира сего, а потому кризис сильной лич-
ности Гамлета, который «вошёл в конфликт с Време-
нем» [28], у Поплавского реализован иначе, это, 
прежде всего, воплощение художника. Данная поле-
мика с Блоком усилится в финальных стихотворениях 
поэта из опубликованной в 1936 г. книги «Снежный 
час», в которой поэт ушёл от идеалов раннего творче-
ства [10. С. 88–89]. При этом младоэмигрант вновь об-
ращается к образу Гамлета, но в «Снежном часе» шекс-
пировская мотивика существенно изменена, на что 
указывает неупоминание Офелии.  

Гамлетизм Поплавского в «Снежном часе» оказы-
вается ещё ближе к блоковской традиции, в частности, 
и к символистской эстетике в целом. Нельзя не отме-
тить, что, как и у Блока, в ранней авангардной лирике 
Поплавского доминировал образ Офелии, символизи-
рующий произведение искусства. Возможно, поэт гро-
тескно осмыслил архетипический мотив Вечной Жен-
ственности, ведь у Блока это божественная дева, во-
площение Прекрасной Дамы. Гибель Офелии воспри-
нимается как утеря духовного идеала, невозможность 
его обретения, причём это возникает и в ранних, и в 
поздних стихотворениях символиста: «И вдруг звезда 
полночная упала,/ И ум опять ужалила змея…/ Я шёл 
во тьме, и эхо повторяло:/ “Зачем дитя Офелия моя?”» 
[27. Т. 1. С. 382]; «Тебя, Офелию мою,/ Увёл далёко 
жизни холод,/ И гибну, принц, в родном краю,/ Клин-
ком отравленным заколот» [27. Т. 1. С. 91]. У Поплав-
ского подразумевается абсолютное отчуждение героя 
от мира, лишённого идеалов, с чем связан мотив бес-
силия Творца-Теурга, которым в «Снежном часе» ста-
новится синтетичный образ Гамлета-Орфея, носителя 
демиургического начала. В стихотворении «Всматри-
ваясь в гибель летних дней» это и «Солнечный герой, 
создавший мир», и «Архитектор солнечного ада». Та-
кая двойственность объясняется характерным для 
«Снежного часа» пониманием солнца как мёртвого, 
потерявшего божественный огонь светила, не способ-
ного рассеять тьму земного мира [24. С. 106]. Гамлет-
Творец не может быть принят на земле и получает про-
клятия: «Слушай бездну, вот твоя награда,/ Проклят 
будь, смутивший лоно тьмы» [12. Т. 1. С. 281]. Угаса-
ние света и огня обусловливает движение Гамлета-
Солнца в загробное царство теней: «Всматриваясь в 
гибель летних дней,/ В пыльный, яркий мир, лишён-
ный счастья,/ Гамлет-Солнце в царствие теней/ Тихо 
сходит, утомясь от власти» [12. Т. 1. С. 281]. Подразу-
мевается невозможность существования Гамлета-Те-
урга в реальности, собственно, и в трагедии Шекспира 

принц датский живёт во враждебном для него мире [28. 
С. 126]. Но нельзя не отметить связь солнечного Гамлета 
и с Орфеем, сходящим в Аид. Орфей-Гамлет уходит в 
«лоно тьмы» не ради Эвридики, а из-за проклятия обита-
телей земного мира, их неприятия его дара, что можно 
трактовать как символ аполлонического искусства, обре-
чённого на гибель в «тёмной воронке ада» [3. С. 109]. 

Поплавский наследует традиции русских символи-
стов, в чьей поэзии образ Орфея ассоциируется с Офе-
лией («Дома растут, как желанья» А. Блока, «Ноша 
жизни светла и легка мне» И. Анненского). Это обу-
словлено рядом факторов. Во-первых, фонетической 
созвучностью их имён. Во-вторых, связь героев с солн-
цем (Орфей был поклонником Гелиоса, за что его рас-
терзали вакханки по приказу Диониса, в имени Офелии 
возникает связь с Гелиосом в корне Ophelia). В-тре-
тьих, символикой фиалок, выросших на том месте, где 
Орфей оставил лютню [29] и вплетённых Офелией в 
венок. В-четвёртых, музыкальностью героев. В-пятых, 
их смертью, связанной с водой (утопление Офелии, по-
ступок менад, бросивших голову Орфея в Гебр). Во 
«Флагах» и ранних стихотворениях фракийский певец 
также появляется в различных воплощениях. Помимо 
указанного мотива о спуске в ад и связанного с ним по-
иска Эвридики возникает реминисценция на Орфея-арго-
навта. Поплавский объединяет образ Орфея с Тангейзе-
ром из оперы Р. Вагнера («Дождь»), рыцарем Круглого 
Стола, ищущим Святой Грааль («Под землю», «Нездеш-
ний рыцарь на коне»). Разветвлённая актантная струк-
тура связана с сюжетом поиска духовного идеала, что 
обусловлено влиянием русского младосимволизма на 
Поплавского [30]. Как отмечают исследователи, Орфей у 
Поплавского, прежде всего, олицетворяет «поэта-музы-
канта», это одна из граней лирического героя, понимаю-
щего себя как овидиевского певца [31. С. 153]. Его судьба 
трагична, ибо он потерял гармонию, воплощённую в Эв-
ридике, которую он не может обрести. 

В «Снежном часе» происходит соединение Гамлета с 
Орфеем. Важно указать отличия сюжета об Орфее в Аиде 
у Поплавского от эстетики младосимволистов. В целом, 
Орфей воплощает витальную силу искусства, способную 
своим светом рассеивать тьму Аида, в чём мифический 
певец уподобляется Дионису и Гелиосу, и является во-
площением безудержной фантазии, как в программной 
статье А. Белого «Символизм»: «Два типа символических 
образов встречают нас в истории искусств; два мифа оли-
цетворяют нам эти пути; в образах явлены эти мифы: пер-
вый есть образ светлого Гелиоса (Солнца) <…> другой 
образ есть образ музыканта Орфея, заставляющего рит-
мически двигаться неодушевленную природу <…> в пер-
вом образе свет творчества лишь освещает в природе то, 
что уже дано; во втором образе сила творчества создает 
то, чего в природе нет. И, повинуясь этим символам, дво-
яко озаряет искусство поверхность жизни» [32. Т. 8. 
С. 386–387]. Собственно, и роль поэта – это всегда боже-
ственное избранничество для Белого: «Поэт, – ты не по-
нят людьми./ В глазах не сияет беспечность./ Глаза к не-
бесам подними:/ с тобой бирюзовая Вечность./ С тобой, 
над тобою она,/ ласкает, целует беззвучно./ Омыта лазу-
рью, весна/ над ухом звенит однозвучно» («Бальмонту») 
[32. Т. 1. С. 23].  



Филология / Philology 

32 

Обратимся к концепции Вяч. Иванова. Орфей пред-
стаёт полубогом, порождением Диониса и Аполлона 
[33. С. 172]. Основная образность статьи «Орфей» 
обыграна в дневниковых записях Поплавского за 
1932 г., созданных во время написания стихотворений 
«Снежного часа». Прежде всего, обоих поэтов объеди-
няет понимание Орфея как «Логоса»: «Мусагет мисти-
ческий есть Орфей, солнце темных недр, логос глубин-
ного, внутренне-опытного познания. Орфей – движу-
щее мир, творческое Слово <…>. Призвать имя Ор-
фея – значит воззвать божественно-организующую 
силу Логоса во мраке последних глубин личности, не 
могущей без него осознать собственное бытие» [34. 
Т. 3. С. 705]. Эта мысль Иванова найдёт своё отраже-
ние в дневнике Поплавского: «…начало есть как бы 
уход, смерть Бога для своей прекрасной реальной 
жизни, Он покидает дивное зрелище своей супруги-
жизни и рождается во тьме. Познаёт другую свою су-
пругу, глубину молчания, символизируемую мировым 
пространством, вернее, всё начинается с того, что 
Сиге, мировое пространство, озаряется изнутри, это с 
неё снизошло семя Божества. Логос, который посте-
пенно просыпается внутри её как Сын внутри чрева 
<…>. Здесь он, то есть, субъект, начинает вспоминать, 
ужаснувшись молчания, и вспоминает своего отца, 
небесную мать, вспомнив и вновь согласившись на 
своё рождение. Логос начинает обдумывать все воз-
можности творения, и это и есть “мировой” разум за 
работой до начала творения или самосознание абсо-
лютного субъекта» [12. Т.3. С. 307]. Совпадения с Ива-
новым очевидны в понимании Орфея как творческой 
световой силы, божественной сущности, Логоса, кото-
рый должен гармонизировать своим светом окружаю-
щий хаос. Если у Иванова Логос-Орфей есть боже-
ственное порождение, то у Поплавского это Мировой 
разум, наделённый созидательным витальным началом 
и существующий в докосмогоническом хаосе. В 
«Снежном часе» данные философские идеи находят 
своё отражение. Пребывание в Сиге реализовано в мо-
тиве бесцельного скитания в ледяном аду современно-
сти. Причём герой-поэт не способен озарить мир све-
том своего искусства. Важным нюансом является мо-
тив инициации Логоса-Орфея у символиста и мла-
доэмигранта. У Иванова превращение Орфея в бога 
происходит только через скорбь, схождение в Аид и 
последующую гибель: «И гармоний возмущенных во-
пиет из крови стон:/ Вновь из волн порабощенных 
красным солнцем встанет он./ Строя семя, искра бога 
сердце будет вновь томить,/ От порога до порога к не-
возможному стремить» [34. Т. 1. С. 803]. Поэт должен 
совершить подвиг самопожертвования ради вознесе-
ния и становления в Теурга, преображающего миро-
здание и освещающего подземную тьму, как ночное 
солнце: «Я жду. Исполнись кровью. Брызни,/ Луч, 
жрец предвечного огня!/ И лик твой жертвенный – 
меня/ Венчай во исполненье Жизни! <…>/ Я ж не 
сниду на живые лона,/ Солнце склона – встретить луч 
восклона,/ Не пройду спасительной тропой./ Опе-
няйте жертвенник великий,/ Волны! Дивен жребий 
мой двуликий:/ Солнце ночи, темною музыкой/ Дня 
завет в разрывах тьмы воспой!» [34. Т. 1. С. 803]. 

Преображение певца в «Орфее растерзанном» мар-
кировано превращением Орфея из солнца недр в 
небесное светило, что, возможно, связано с мифом о 
превращении лиры Орфея Аполлоном в небесное со-
звездие. 

Орфей Поплавского является более трагичной фигу-
рой, его божественная сила не способна преобразить 
мир, а свет, несомый им, не преодолевает тьму, но ини-
циация несёт для него превращение в божество, но мир, 
окружающий его, обречён на гибель, в связи с чем бес-
сильный творец жалеет эту реальность, витальный и оп-
тимистичный миф младосимволистов сменяется эсхато-
логическим осмыслением бытия человечества, а слия-
ние Орфея с Гамлетом подчёркивает пессимистическое 
понимание реальности как холодной и бездушной пу-
стыни, не способной к спасению и обречённой на апо-
калиптическую гибель, что очевидно в финальном сти-
хотворении книги «Рождество расцветает. Река навод-
няет предместья». Герой обретает божественное проще-
ние и переживает духовную метаморфозу, а земная ре-
альность покрывается тьмой и исчезает в хаосе: «Рож-
дество, Рождество! Отчего же такое молчанье,/ Отчего 
всё темно и очерчено четко везде?/ За стеной Новый 
Год. Запоздалых трамваев звучанье/ Затихает вдали, 
поднимаясь к Полярной звезде./ <…>/ Всё как будто 
ждало, и что спугнута птица шагами/ Лишь затем, чтоб 
напомнить, что призраки жизни страшны,/ Осыпая си-
янья, как долго мы были врагами/ Тишины и природы, 
и всё ж мы теперь прощены» [12. Т. 1. С. 289]. 

Трагическая сущность Гамлета-Орфея проявляется 
в миниатюре «Тень Гамлета. Прохожий без пальто»: 
«Он песенку поёт под барабан./ В мундире синем. – 
Господи, помилуй!/ Ты дал мне боль Своих ужасных 
ран./ Ты мне понятен. Ты мне близок, милый» [12. Т. 1. 
С. 288]. Тема музыки в связи с шекспировским героем 
восходит к эстетике русского символизма. Впервые о 
связи музыки и «принца датского» пишет И. Аннен-
ский в статье «Проблема Гамлета»: «В сущности, ис-
тинный Гамлет может быть только – музыкален, а всё 
остальное – лишь стук, дребезг и холод нашего про-
буждения с музыкой в сердце» [35. С. 172]. О музы-
кальных ассоциациях в связи с Гамлетом можно гово-
рить и у Блока, в чьей поэзии трагедия Шекспира соот-
носится с искусством звуков в стихотворении «Дома 
растут, как желанья» в едином образе Офелии-Орфея, 
причём финальный образ лилии («Благовонный реч-
ной цветок»), по мнению Л. Силард, можно трактовать 
как реминисценцию к голове Орфея в реке Гебр [36. 
С. 87]. Связь с музыкой у Поплавского вновь вводит 
орфический контекст. В стихотворении мотив музыки 
возникает довольно часто, причём, слышит эту музыку 
только лирический герой-больной: «лифт поёт», «Зве-
нит трамвай. Никто не замечает». Единственное спасе-
ние для героя – дионисийское опьянение и уход в осо-
бые миры: «Пойти гулять. Погладить снег рукой./ 
Уехать на трамвае с остальными./ Заснуть в кафе. 
В вине найти покой./ В кинематографе уйти в миры 
иные» [12. Т. 1. С. 286]. 

Не менее важной в стихотворении оказывается из-
вестная в культуре ассоциация Гамлета с Христом [37. 
P. 164]: «Христос, конечно, в армии Спасения». Этот 



Маматов Г.М. Образ Гамлета в лирике Бориса Поплавского 

33 

стих является автоцитатой из рецензии Поплавского на 
труд Д.С. Мережковского «Атлантида-Европа». В фи-
гуре Христа доминирует человеческое над божествен-
ным, что связано с бедностью и страданиями Христа, 
обусловленными жертвенностью ради мира: «Было ли 
чудо? Было. И здесь, как везде, всегда, чудо единствен-
ное, чудо чудес – Он Сам. Отдал все, что имел; будучи 
богат, обнищал, и Его нищетой обогатились все. 
Только на Него глядя, “обратились” – “опрокину-
лись” – стали, как дети, и вошли в царство Божие» [38. 
С. 341]. Гуманизм и страдальческий путь Христа ва-
жен и для Поплавского: «…где новое восхищение, 
Иисус Неизвестный? Не в грозном Боге он. Бог этот 
далек слишком <…> а на земле в сораспятии Христу, в 
нищете Господней, в грязи Господней и в отвратитель-
ности Господней, в венерологической лечебнице, в Ар-
мии спасения» [12. Т. 3. С. 71]. В культуре отождеств-
ление Гамлета с Христом традиционно: «…параллель 
Гамлет-Христос может <…> показаться не совсем убе-
дительной», но «вполне можно предположить <…> 
что Шекспир попытался изобразить тернистый путь 
духовного перерождения молодого человека. Ведь 
лишь “приняв в себе всего Адама, сделавшись <…> че-
ловеком <…> мог Христос сделаться Новым Ада-
мом”» [39. С. 68]. Жизненный путь Христа-Гамлета – 
это духовное развитие от распада к гармонии [40. 
С. 90]. Такое же движение оказывается основополага-
ющим и для лирического сюжета «Снежного часа»: ли-
рический герой переживает метаморфозу от духовного 
падения до гармонии и воскрешения, находясь на 
грани жизни и смерти, что восходит к гамлетовскому 
вопросу «Быть или не быть?». В «Снежном часе» 
шекспировская сентенция обыгрывается в частых ин-
финитивных конструкциях с глаголами с бытийной и 
мортальной семантикой: «Всё вокруг тебе знакомо,/ 
Ты простил, но ты не в силах жить./ Скоро ли уже ты 
будешь дома?/ Скоро ли ты перестанешь быть?» 
(«Снег идёт над голой эспланадой»), «В этой жизни 
слабым не ужиться./ Петь? К чему им сердце разры-
вать./ И не время думать и молиться,/ Время – спать, 
страдать и умирать» («Лунный диск исчез за виаду-
ком»), «Ночь блестит. Огни горят в овраге./ Может 
быть, природе счастье лгать?/ Может быть, что счастье 
жить во мраке?/ Может быть, что счастье умирать?» 
(«Слабый вереск на границе смерти») [12. С. 243, 268, 
275]. Находясь на распутье, выбирая между смертью и 
жизнью, скитающийся по безлюдному европейскому 
зимнему городу герой переживает духовную эволю-
цию от распада своего душевного состояния к восста-
новлению. Земной путь Христа-Гамлета проецируется 
на духовные поиски лирического субъекта, а сам шекс-
пировский персонаж становится его двойником. 

Итак, исходя из проведённого исследования, 
можно сделать следующие выводы. Образ Гамлета в 
творчестве Б. Поплавского всегда становится вопло-
щением трагической роли поэт, творца, который обре-
чён на непонимание со стороны окружающего его 
мира. Несмотря на это достаточно устойчивое значе-
ние в поэтике монпарнасца, допустимо говорить о спе-
цифической эволюции исследуемого образа в лирике 

младоэмигранта, «вступающего в диалог» с различ-
ными течениями русского и европейского Модерна. 
В раннем творчестве, близком авангардной традиции, 
искусство осознаётся как агрессивная, несущая смерть 
и увечья творцу и зрителям сила. Поплавский оспари-
вает идею итальянских футуристов об агрессии как о 
способе преображения реальности, а также о роли ху-
дожника, который способен изменить «старый мир». 
Центральным образом в этих стихах является Офелия, 
символизирующая творчество и мировую красоту, она 
представлена или как жертва, съедаемая чудовищами 
на фантасмагорическом пиру, или как труп. Сам поэт 
обречён на физические и духовные мучения и гибель, 
его дар является проклятием, несущим опасность и 
муки. 

Иначе корреляция темы творчества и шекспиров-
ского сюжета представлена в «Автоматических сти-
хах», где возникает гамлетовский цикл. Шекспиров-
ский герой – это воплощение поэта, созидающего та-
инственные миры, что представлено через сюрреали-
стические символы механизмов, записывающих 
устройств; в этих произведениях Поплавский близок 
идеям французского сюрреализма, согласно которым 
поэт является лишь фонографом, воссоздающим види-
мые им в онейрическом состоянии картины. Роль его 
трагична, ибо стихи превращаются в крик и болезнен-
ные звуки, что знаменует абсолютное одиночество 
творца в мире и невозможность быть принятым в ре-
альности. Но в «Автоматических стихах» возникает и 
Гамлет-Инженер, управляющий сложными машинами 
и механизмами, регулирующими работу сознания и от-
вечающий за творческий процесс, что близко понятию 
теургии. Но такое значение изучаемого образа у поэта 
единично. 

В гамлетовских стихах «Флагов» Гамлет и Офелия 
возникают в связи с темами эсхатологии, смерти, безу-
мия. Судьба шекспировского героя представлена как 
цикл, который можно разделить на следующие этапы: 
отказ от мира грёз и пребывание на земле («Детство 
Гамлета») – желание смерти-ухода («Жалость к Ев-
ропе») – исчезновение в Валгалле («Гамлет») – пребы-
вание в ином мире и видение земных кошмаров («Гам-
лет и ангел»). Если рассматривать произведения «Фла-
гов» как цикл, то можно обнаружить, что герой прохо-
дит инициацию, позволяющую ему совершить восхож-
дение в прекрасное запредельное пространство, проти-
вопоставленное земной реальности. Во «Флагах» 
можно говорить о связи с символистским осмысле-
нием Гамлета (А. Блок, А. Рембо, В. Брюсов) как, с од-
ной стороны, чистой и прекрасной души, которой нет 
места в холодной земной действительности, с другой 
стороны, как мученика, находящегося в абсолютной 
духовной изоляции. Но для Поплавского датский 
принц остаётся олицетворением художника, способ-
ного преодолеть враждебную ему реальность, а искус-
ство видится как сила, побеждающая время и смерть. 

Совершенно иначе образ шекспировского героя 
представлен в книге «Снежный час», где он наделён 
множеством коннотаций. Во многом Поплавский оста-
ётся наследником символистской эстетики. Во-пер-



Филология / Philology 

34 

вых, это носитель демиургического начала, знаменую-
щий бога побеждённого, лишённого творческих потен-
ций. Особенно важно, что это солнечное божество, 
наделённое аполлонической силой. Необходимо ука-
зать, что гамлетовский сюжет соединён с сюжетом о 
спуске Орфея в Аид, но у Поплавского это происходит 
из-за несоответствия высокого искусства земному 
миру. Поплавский разрушает традиции символизма, 
где овидиевский и шекспировский сюжеты часто со-
единялись. Но если в поэзии Блока и Анненского с 
Гамлетом соединялся образ Офелии, что обусловлива-
лось их связью с музыкой и природными символами, 
то у эмигранта мифический певец – воплощение Гам-
лета. С орфизмом связана и музыкальность шекспи-
ровского героя. Гамлет-Орфей у Поплавского наделён 
и аполлонической-солнечной, и дионисийской-мисте-
риальной силами, что знаменует его творческое 
начало, в котором происходит гармоничное слияние 
противоположностей. Гамлет становится трагическим 
двойником Орфея. Для Поплавского шекспировский 
герой является воплощением божественного послан-
ника, чья роль заключается в просвещении человече-
ства, но трагедия заключается в нежелании мира вос-
принимать те священные истины, которые он несёт, 
потому Гамлет становится воплощением трагического 
начала в Творце, бессильного перед косностью окру-
жающей реальности, обречённой на гибель, в связи с 
чем Гамлет-Пророк испытывает к нему сострадание и 
жалость, что нивелирует теургический и жизнеутвер-
ждающий пафос орфического мифа в символизме  
Вяч. Иванова и А. Белого. Сам герой оказывается на 
грани между потусторонним бытием искусства и по-
сюсторонней действительностью. Именно в этом Гам-
лет «Снежного часа» отходит от символистской кон-
цепции. Это пророк, пытающийся спасти мир, находя-
щийся в предапокалиптическом состоянии, но он не 
может этого осуществить. Истинной остаётся лишь 
сфера искусства, тогда как действительность является 
страшным и равнодушным миром. 

Особое место в книге занимает контаминация Гам-
лет-Христос, восходящая к религиозно-философским 
поискам монпарнасца 1930-х гг., его увлечению фило-
софией Д. Мережковского. Жизнь Гамлета, как и бы-
тие Спасителя, наполнена страданиями, это путь от 
разрушения к гармонии. Данное движение проецируется 

на духовное развитие героя «Снежного часа», что позво-
ляет сделать вывод о функционировании гамлетовской 
темы на уровне лирического сюжета, а также предполо-
жить, что Гамлет становится одной из ипостасей героя 
книги. Таким образом, в «Снежном часе» Гамлет объеди-
нён как с языческим символом искусства (Орфей), так и 
с религиозным (Христос). Это образ небесного певца, 
проходящего тернистый путь во враждебном ему мире и 
исполняющего священный долг пророчества. Трагедией 
же является неприятие его миссии в реальном мире, что 
обусловливает его духовное одиночество и вынужденное 
существование во тьме на грани жизни и смерти, что свя-
зано с хрестоматийным гамлетовским вопросом «Быть 
или не быть?». 

Таким образом, Гамлет в творчестве Бориса По-
плавского выступает как символ творца и искусства.  
В ранней лирике он связан с творчеством как безу-
мием, наваждением и потерей рассудка во имя великой 
цели творца. Начиная с «Автоматических стихов» об-
раз Гамлета-поэта связан уже с трагическим осмысле-
нием его отчуждённости в холодном зимнем мире, что 
вводит мотивы суицида и желания покинуть реальный 
мир ради обретения духовной гармонии. Но если во 
«Флагах» Гамлет исчезает в красочных и прекрасных 
запредельных эмпириях, то в «Снежном часе» Поплав-
ский, с одной стороны, продолжает традиции симво-
лизма И. Анненского и А. Блока, но с другой стороны, 
«остаётся верен» собственной концепции Гамлета-
Творца. Гамлет для поэта является носителем музы-
кального начала и оказывается посредником между 
аполлонизмом и дионисийством, с этим посредниче-
ским положением Гамлета у Поплавского связано и со-
единение шекспировского героя с Орфеем. Гамлет вы-
ражает трагическое начало в пророке, которому дано 
священное предназначение освещать тьму земного 
мира, пройти путь Христа и Орфея, испытать физиче-
ские и духовные страдания и возродиться, оставив 
мир, который он жалеет, в апокалиптическом мраке. 
Помимо трагического, в Гамлете-Творце сильно и гу-
манистическое начало, а гамлетизм Поплавского, соот-
носящийся с темами творчества и пророчества, роли 
художника в современности, различными мифологи-
ческими мотивами, можно назвать пограничным явле-
нием между традицией русских символистов и поэти-
кой Бориса Пастернака («Марбург», «Гамлет»).

 
Список источников 

 
1. Савинская О.А. Генезис лирики Б.Ю. Поплавского : автореф. дис. … канд. филол. наук. Кострома, 2012. 24 с. 
2. Савинская О.А. Образ Гамлета в лирике Б.Ю. Поплавского // Вестник Костромского государственного университета. 2007. № 2. С. 134–

138. 
3. Осипова Н.О. «Ренессансный текст» в поэзии русской эмиграции // Вестник Вятского государственного университета. 2013. № 1. С. 103–

111. 
4. Кузнецова Н.А. Еще раз о «тоске небытия» (образы «Гамлета» в русской литературе первой трети ХХ века) // Дергачевские чтения – 

2002. Русская литература: национальное развитие и региональные особенности : материалы VI Всерос. науч. конф. Екатеринбург, 2004. 
С. 268–275. 

5. Лапаева Н.Б. Трансформация мифологемы «Гамлет» в поэтическом мире Б. Поплавского // Художественный текст и историко-
культурный контекст (на материале русской литературы XX в.) : сб. науч. тр. Пермь, 2000. С. 61–82. 

6. Компарелли Р. Лирика Б. Ю. Поплавского: мотивы, сюжеты, образы : дис. … канд. филол. наук. Томск, 2015. 194 с. 
7. Милькович Н.С. Три разговора о Поплавском. Белград : Изд-во Белград. ун-та, 2022. 233 с. 
8. Летина Н.Н. Русский Гамлет в российском глоссарии пограничности // Верхневолжский филологический вестник. 2016. № 3. С. 88–92. 
9. Лебедева О.Б., Филиппова Д.К. «Гамлет» У. Шекспира и русская литература: от классицизма к сентиментализму // Вестник Томского 

государственного университета. 2023. № 491. С. 16–23. doi: 10.17223/15617793/491/2 
10. Токарев Д.В. «Между Индией и Гегелем». Творчество Бориса Поплавского в компаративной перспективе. М. : Нов. лит. обозрение, 2011. 

352 с. 



Маматов Г.М. Образ Гамлета в лирике Бориса Поплавского 

35 

11. Чагин А.И. «Стеклянный дом» Бориса Поплавского // Русская словесность. 2018. № 1. С. 49–61. 
12. Поплавский Б.Ю. Собрание сочинений : в 3 т. М. : Согласие, 2009. 
13. Поплавский Б.Ю. Орфей в Аду. М. : Гилея, 2009. 192 с. 
14. Livak L. The Poetics of French Surrealism in Boris Poplavskii's Poetry 1924–1927 // The Slavic and East European Journal. 2000. Vol. 44, № 2. 

P. 177–194. 
15. Бобринская Е.А. Красота и необходимость насилия. Мифопоэтика раннего футуризма // Искусствознание. 2015. № 1–2. С. 194–215. 
16. Манифесты итальянского футуризма. Собрание манифестов Маринетти, Боччьони, Карра, Балла, Северини, Прателла, Сен-Пуан. М. : 

Тип. Русского товарищества, 1914. 77 с. 
17. Сыроватко Л.В. Русский сюрреализм Бориса Поплавского // О стихах и стихотворцах. Калининград : Изд-во НЭТ, 2007. С. 51–85. 
18. Прадивлянная Л.Н. Автоматические стихи Бориса Поплавского // Сборник научных трудов по лингвистике и языкознанию. Киев : Изд-

во КНПУ им. М.П. Драгоманова, 2017. С. 116–124. 
19. Копылова В.В. Творчество Бориса Поплавского в контексте немецкого романтизма // Русская литература за рубежом : сб. науч. ст. по 

итогам Междунар. науч.-практ. конф. М. : Изд-во ИРЯ им. А.С. Пушкина, 2023. С. 115–118. 
20. Называть вещи своими именами: программные выступления мастеров западноевропейской литературы XX века. М. : Прогресс, 1986. 640 с. 
21. Livak L. The surrealist compromise of Boris Poplavsky // Russian Review. 2001. Vol. 60, № 1. P. 89–108. 
22. Кизима М.П. «Влюблённый Гамлет» как тема поэзии XX века // Знание. Понимание. Умение. 2016. № 1. С. 271–278. 
23. Брюсов В.Я. Зеркало теней. М. : Скорпион, 1912. 215 с. 
24. Менегальдо Е. Поэтическая вселенная Бориса Поплавского. СПб. : Алтейя, 2007. 264 с. 
25. Болтовский Е.О.  К календарной мифологии Бориса Поплавского // Вестник Костромского государственного университета. 2012. № 3. 

С. 93–95. 
26. Проклятые поэты: золотая серия поэзии. М. : Эксмо, 2014. 416 с. 
27. Блок А.А. Собрание сочинений : в 8 т. Записные книжки. М. : Худ. лит., 1960–1965. 
28. Кувшинова М.С. Фауст и Гамлет как архетипические герои немецкой культуры: методология философской антропологии и проблема 

изучения национального менталитета // Критика и семиотика. 2013. № 2. С. 123–129. 
29. Фролов И.А. Уравнение Шекспира, или «Гамлет», которого мы не читали // Стороны света. 2011. № 6. URL http://www.w-

shakespeare.ru/library/uravnenie-shekspira-ili-gamlet-kotorgo-mi-ne-chitali21.html 
30. Кочеткова О.С. Миф об Орфее в творчестве Бориса Поплавского // Вестник РУДН. Серия: Литературоведение. Журналистика. 2010. № 

1. С. 11–18. 
31. Назаренко И.И. «Орфей в аду»: трансформация мифа об Орфее и Эвридике в романе Б. Поплавского «Домой с небес» // Имагология и 

компаративистика. 2020. № 14. С. 90–109. doi: 10.17223/24099554/14/4 
32. Белый А. Собрание сочинений : в 14 т. М. : Республика, 1994–2014. 
33. Болнова Е.В. Семантика мифа об Орфее и Эвридике в творчестве В.И. Иванова // Вестник Нижегородского университета им. 

Н.И. Лобачевского. 2016. № 4. С. 172–176.  
34. Иванов В.И. Собрание сочинений : в 4 т. Брюссель : Жизнь с Богом, 1979. 
35. Анненский И.Ф. Книги отражений. М. : Наука, 1979. 608 с. 
36. Силард Л. «Орфей растерзанный» и наследие орфизма // Studia Slavica Hungarica. 1996. № 41. C. 209–246.  
37. Di Matteo A. Hamlet as fable. Reconstructing a Lost Code of Meaning // Connotations. 1996–1997. Vol. 6. (2). P. 158–179. 
38. Мережковский Д.С. Атлантида-Европа. Тайна Запада. М. : Русская книга, 1992. 416 с. 
39. Гайдин Б.Н. Христианский тезаурус «гамлетовского вопроса» // Тезаурусный анализ мировой культуры. 2005. № 1. С. 35–48. 
40. Аникст А.А. Трагедия Шекспира «Гамлет». М. : Просвещение, 1986. 226 с. 

 

References 
 

1. Savinskaya, O.A. (2012) Genezis liriki B.Yu. Poplavskogo [The Genesis of B.Yu. Poplavsky's Lyric Poetry[. Abstract of Philology Cand. Diss. 
Kostroma.  

2. Savinskaya, O.A. (2007) Obraz Gamleta v lirike B.Yu. Poplavskogo [The Image of Hamlet in the Lyric Poetry of B.Yu. Poplavsky]. Vestnik 
Kostromskogo gosudarstvennogo universiteta. 2. pp. 134–138.  

3. Osipova, N.O. (2013) "Renessansnyy tekst" v poezii russkoy emigratsii [The "Renaissance Text" in the Poetry of the Russian Emigration]. Vestnik 
Vyatskogo gosudarstvennogo universiteta. 1. pp. 103–111.  

4. Kuznetsova, N.A. (2004) [Once More on the "Anguish of Non-Being" (Images of "Hamlet" in Russian Literature of the First Third of the 20th 
Century)]. Dergachevskiye chteniya – 2002. Russkaya literatura: natsional'noye razvitiye i regional'nyye osobennosti [Dergachev Readings - 2002. 
Russian Literature: National Development and Regional Specifics]. Proceedings of the 6th All-Russian Conference. Yekaterinburg. pp. 268–275. 
(In Russian). 

5. Lapayeva, N.B. (2000) Transformatsiya mifologemy "Gamlet" v poeticheskom mire B. Poplavskogo [Transformation of the "Hamlet" 
Mythologeme in B. Poplavsky's Poetic World]. In: Khudozhestvennyy tekst i istoriko-kul'turnyy kontekst (na materiale russkoy literatury XX v.): 
sbornik nauchnykh trudov [Literary Text and Historical-Cultural Context (Based on Russian Literature of the 20th Century): Collection of Scientific 
Works]. Perm. pp. 61–82.  

6. Comparelli, R. (2015) Lirika B. Yu. Poplavskogo: motivy, syuzhety, obrazy [The Lyric Poetry of B.Yu. Poplavsky: Motifs, Plots, Images]. Philology 
Cand. Diss. Tomsk.  

7. Mil'kovich, N.S. (2022) Tri razgovora o Poplavskom [Three Conversations about Poplavsky]. Belgrade: Belgrade University.  
8. Letina, N.N. (2016) Russkiy Gamlet v rossiyskom glossarii pogranichnosti [The Russian Hamlet in the Russian Glossary of Liminality]. 

Verkhnevolzhskiy filologicheskiy vestnik. 3. pp. 88–92.  
9. Lebedeva, O.B. & Filippova, D.K. (2023) Shakespeare's "Hamlet" and Russian Literature: From Classicism to Sentimentalism. Vestnik Tomskogo 

gosudarstvennogo universiteta – Tomsk State University Journal. 491. pp. 16–23. (In Russian). doi: 10.17223/15617793/491/2  
10. Tokarev, D.V. (2011) "Mezhdu Indiyey i Gegelem". Tvorchestvo Borisa Poplavskogo v sravnitel'noy perspektive ["Between India and Hegel". Boris 

Poplavsky's Work in a Comparative Perspective]. Moscow: Novoye literaturnoye obozreniye.  
11. Chagin, A.I. (2018) "Steklyannyy dom" Borisa Poplavskogo [Boris Poplavsky's "House of Glass"]. Russkaya slovesnost'. 1. pp. 49–61.  
12. Poplavsky, B.Yu. (2009) Sobraniye sochineniy: v 3 tomakh [Collected Works: in 3 vols]. Moscow: Soglasije.  
13. Poplavsky, B.Yu. (2009) Orfey v Adu [Orpheus in Hell]. Moscow: Gileya.  
14. Livak, L. (2000) The Poetics of French Surrealism in Boris Poplavskii's Poetry 1924–1927. The Slavic and East European Journal. 44 (2). 

 pp. 177–194. 
15. Bobrinskaya, E.A. (2015) Krasota i neobkhodimost' nasiliya. Mifopoetika rannego futurizma [Beauty and the Necessity of Violence.  

The Mythopoetics of Early Futurism]. Iskusstvoznaniye. 1–2. pp. 194–215.  
16. Anon. (1914) Manifesty ital'yanskogo futurizma. Sobraniye manifestov Marinetti, Boccioni, Carrà, Balla, Severini, Pratella, Sen-Puan [Manifestos 

of Italian Futurism. Collection of Manifestos by Marinetti, Boccioni, Carrà, Balla, Severini, Pratella, Saint-Point]. Moscow: Tipografiya Russkogo 
tovarishchestva.  



Филология / Philology 

36 

17. Syrovatko, L.V. (2007) Russkiy syurrealizm Borisa Poplavskogo [The Russian Surrealism of Boris Poplavsky]. In: O stikhakh i stikhotvortsakh 
[On Verses and Poets]. Kaliningrad: Izdatel'stvo NET. pp. 51–85.  

18. Pradivil'naya, L.N. (2017) Avtomaticheskiye stikhi Borisa Poplavskogo [The Automatic Poems of Boris Poplavsky]. In: Sbornik nauchnykh trudov 
po lingvistike i yazykoznaniyu [Collection of Scientific Works on Linguistics and Language Studies]. Kyiv: Izdatel'stvo KNPU im. M.P. 
Dragomanova. pp. 116–124.  

19. Kopylova, V.V. (2023) [The Works of Boris Poplavsky in the Context of German Romanticism]. In: Russkaya literatura za rubezhom [Russian 
Literature Abroad]. Proceedings of the International Conference. Moscow: Izdatel'stvo IRYa im. A.S. Pushkina. pp. 115–118. (In Russian). 

20. Anon. (1986) Nazyvat' veshchi svoimi imenami: programmnyye vystupleniya masterov zapadnoyevropeyskoy literatury XX veka [To Call Things 
by Their Proper Names: Programmatic Statements by Masters of Western European Literature of the 20th Century]. Moscow: Progress.  

21. Livak, L. (2001) The surrealist compromise of Boris Poplavsky. Russian Review. 60 (1). pp. 89–108. 
22. Kizima, M.P. (2016) "Vlyublyonnyy Gamlet" kak tema poezii XX veka ["Hamlet in Love" as a Theme in 20th Century Poetry]. Znaniye. 

Ponimaniye. Umeniye. 1. pp. 271–278.  
23. Bryusov, V.Ya. (1912) Zerkalo teney [Mirror of Shadows]. Moscow: Skorpion.  
24. Menegaldo, E. (2007) Poeticheskaya vselennaya Borisa Poplavskogo [The Poetic Universe of Boris Poplavsky]. Saint Petersburg: Alteya.  
25. Boltovskoy, E.O. (2012) K kalendarnoy mifologii Borisa Poplavskogo [On the Calendar Mythology of Boris Poplavsky]. Vestnik Kostromskogo 

gosudarstvennogo universiteta. 3. pp. 93–95.  
26. Anon. (2014) Proklyatyye poety: zolotaya seriya poezii [The Cursed Poets: The Golden Series of Poetry]. Moscow: Eksmo.  
27. Blok, A.A. (1960–1965) Sobraniye sochineniy: v 8 tomakh. Zapisnyye knizhki [Collected Works: in 8 vols. Notebooks]. Moscow: 

Khudozhestvennaya literatura.  
28. Kuvshinova, M.S. (2013) Faust i Gamlet kak arkhetipicheskiye geroi nemetskoy kul'tury: metodologiya filosofskoy antropologii i problema 

izucheniya natsional'nogo mentaliteta [Faust and Hamlet as Archetypal Heroes of German Culture: The Methodology of Philosophical 
Anthropology and the Problem of Studying National Mentality]. Kritika i semiotika. 2. pp. 123–129.  

29. Frolov, I.A. (2011) Uravneniye Shekspira, ili "Gamlet", kotorogo my ne chitali [Shakespeare's Equation, or the "Hamlet" We Haven't Read]. 
Storony sveta. 6. [Online] Available from: http://www.w-shakespeare.ru/library/uravnenie-shekspira-ili-gamlet-kotorogo-mi-ne-chitali21.html 
(Accessed: 05.07.2025).  

30. Kochetkova, O.S. (2010) Mif ob Orfeye v tvorchestve Borisa Poplavskogo [The Myth of Orpheus in the Work of Boris Poplavsky]. Vestnik RUDN. 
Seriya: Literaturovedeniye. Zhurnalistika. 1. pp. 11–18.  

31. Nazarenko, I.I. (2020) "Orpheus in Hell": Transformation of the Myth of Orpheus and Eurydice in B. Poplavsky's Novel "Home from the Heavens". 
Imagologiya i komparativistika – Imagology and Comparative Studies. 14. pp. 90–109. (In Russian). doi: 10.17223/24099554/14/4  

32. Bely, A. (1994–2014) Sobraniye sochineniy: v 14 tomakh [Collected Works: in 14 vols]. Moscow: Respublika.  
33. Bol'nova, E.V. (2016) Semantika mifa ob Orfeye i Evridike v tvorchestve V.I. Ivanova [The Semantics of the Myth of Orpheus and Eurydice in 

the Works of V.I. Ivanov]. Vestnik Nizhegorodskogo universiteta im. N.I. Lobachevskogo. 4. pp. 172–176.  
34. Ivanov, V.I. (1979) Sobraniye sochineniy: v 4 tomakh [Collected Works: in 4 vols]. Brussels: Zhizn' s Bogom.  
35. Annenskiy, I.F. (1979) Knigi otrazheniy [Books of Reflections]. Moscow: Nauka.  
36. Szilárd, L. (1996) "Orfey raterzannyy" i naslediye orfizma ["Orpheus Torn Apart" and the Heritage of Orphism]. Studia Slavica Hungarica. (41). 

pp. 209–246.  
37. Di Matteo, A. (1996–1997) Hamlet as fable. Reconstructing a Lost Code of Meaning. Connotations. 6 (2). pp. 158–179. 
38. Merezhkovskiy, D.S. (1992) Atlantida-Yevropa. Tayna Zapada [Atlantis-Europe. The Mystery of the West]. Moscow: Russkaya kniga.  
39. Gaydin, B.N. (2005) Khristianskiy tezaurus "gamletovskogo voprosa" [The Christian Thesaurus of the "Hamlet Question"]. Tezaurusnyy analiz 

mirovoy kul'tury. 1. pp. 35–48.  
40. Anikst, A.A. (1986) Tragediya Shekspira "Gamlet" [Shakespeare's Tragedy "Hamlet"]. Moscow: Prosveshcheniye. 
 
Информация об авторе: 
Маматов Г.М. – канд. филол. наук, преподаватель кафедры филологии Новосибирского государственного технического уни-
верситета (Новосибирск, Россия). E-mail: G.M.Mamatov@yandex.ru 
 
Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 
 
Information about the author: 
G.M. Mamatov, Cand. Sci. (Philology), lecturer, Novosibirsk State Technical University (Novosibirsk, Russian Federation). E-mail: 
G.M.Mamatov@yandex.ru 
 
The author declares no conflicts of interests. 
 

Статья поступила в редакцию 13.12.2024;  
одобрена после рецензирования 08.05.2025; принята к публикации 30.06.2025. 

 
The article was submitted 13.12.2024;  

approved after reviewing 08.05.2025; accepted for publication 30.06.2025. 


