
Вестник Томского государственного университета. 2025. № 515. С. 63–68 
Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta – Tomsk State University Journal. 2025. 515. рр. 63–68 

© Ульянов А.М., 2025 

 
 

ФИЛОСОФИЯ 
 
Научная статья 
УДК 122/129 
doi: 10.17223/15617793/515/7 

 
Критика критики: от Просвещения через Франкфуртскую школу  

к постструктурализму и деконструкции 
 

Алексей Михайлович Ульянов1 
 

1 Орловский государственный университет им. И.С. Тургенева, Орел, Россия, lesh.ulyanov@yandex.ru 
 

Аннотация. Рассматривается эволюция критического мышления от эпохи Просвещения до постструктура-
лизма. Анализируются ключевые поворотные моменты в развитии критических теорий. Рассматриваются вза-
имоотношения между Просвещением и его критиками, такими как Ж.-Ж. Руссо и Франкфуртская школа, а 
также анализируется дальнейшая деконструкция критика в работах Ж. Деррида и постструктуралистов. Пред-
ставлен анализ критического дискурса через призму его трансформаций, а также предпринимается попытка 
определить сложную природу современной критической мысли, балансирующей между автономией и встро-
енностью в институциональные структуры. 
Ключевые слова: Просвещение, Ж.-Ж. Руссо, критическая теория, Франкфуртская школа, деконструкция, 
постструктурализм 
 
Для цитирования: Ульянов А.М. Критика критики: от Просвещения через Франкфуртскую школу к пост-
структурализму и деконструкции // Вестник Томского государственного университета. 2025. № 515. С. 63–68. 
doi: 10.17223/15617793/515/7 

 
Original article 
doi: 10.17223/15617793/515/7 
 

Critiquing criticism: From the Enlightenment to the Frankfurt School  
and poststructuralist deconstruction 

 
Aleksey M. Ulianov1 

 
1 Orel State University, Oryol, Russian Federation, lesh.ulyanov@yandex.ru 

 
Abstract. This article explores the evolution of critical thought from the Enlightenment through the Frankfurt School 
to poststructuralism and deconstruction, focusing on the transformations and critiques of critique itself. The author's 
central objective is to investigate how critical thinking, initiated during the Enlightenment, progressively evolved 
through various intellectual stages, undergoing significant transformations and critical reinterpretations. The 
methodological framework of the article includes a historical-comparative analysis, combined with a textual 
interpretation of critical philosophical works. The research begins by addressing the Enlightenment as a pivotal 
historical and intellectual milestone, focusing particularly on the ambiguous role of Jean-Jacques Rousseau within 
Enlightenment thought. Rousseau's critique of civilization and culture, favoring a return to a pre-cultural, natural state, 
introduces early tensions within Enlightenment philosophy, challenging its predominantly pro-cultural stance. 
Rousseau's linguistic dichotomy between spoken and written language further enriches the analysis, providing essential 
insights into Enlightenment criticism's inner contradictions. The analysis transitions to the Frankfurt School, 
highlighting Herbert Marcuse's critique of modern capitalist civilization as inherently repressive. Marcuse's ideas, 
reflecting an echo of Rousseau's anti-civilizational sentiments, suggest parallels between Enlightenment criticism and 
Frankfurt School theory, emphasizing cultural repression and alienation. Further, the research methodically examines 
how Jacques Derrida and poststructuralists undertake a critical reinterpretation and radical deconstruction of Rousseau's 
Enlightenment critique. Derrida challenges Rousseau's binary oppositions, such as nature-culture and speech-writing, 
proposing instead a complex interplay where culture and language precede the supposed "natural" state. The research 
thus elucidates Derrida's concept of différance, highlighting how meaning in cultural and linguistic contexts remains 
perpetually deferred and fragmented, fundamentally undermining traditional Enlightenment binaries. Finally, the article 
integrates these philosophical debates within the contemporary context of institutional critique, particularly through the 
prism of the "University discourse." Utilizing contributions by thinkers like Slavoj Žižek and Michel Foucault, as well 
as sociologist Bruno Latour, the author critically assesses the paradoxical relationship between intellectuals and 
institutional frameworks. The article concludes by reflecting on the intricate trajectory of critical thought, 
demonstrating its evolution from Enlightenment rationality to contemporary poststructuralist positions. The research 
significantly clarifies how critical theories navigate between negative critique and self-reflexive deconstruction, 
ultimately articulating the ongoing tension and productive interplay within modern intellectual discourses. 



Философия / Philosophy 

64 

Keywords: Enlightenment, Jean-Jacques Rousseau, critical theory, Frankfurt School, deconstruction, 
poststructuralism 
 
For citation: Ulianov, A.M. (2025) Critiquing criticism: From the Enlightenment to the Frankfurt School and 
poststructuralist deconstruction. Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta – Tomsk State University Journal. 
515. рр. 63–68. (In Russian). doi: 10.17223/15617793/515/7 
 

Трансформация проблемного поля, репрезентиру-
ющего проблематичную неустойчивость современно-
сти, меняет и актуальную критику, с которой к этим 
проблемам подступаются. Многие критические нарра-
тивы, актуальные еще каких-нибудь несколько десят-
ков лет назад, более того, кажущиеся неприступными 
бастионами критической мысли, сейчас сами подвер-
гаются нещадной деконструкции / деконструктивист-
ски изобличительной критике, которая, в свою оче-
редь, подвергается автодеконструкции в n-й степени, и 
так фактически прогрессия разрастается до бесконеч-
ности (почти дурной бесконечности, как у Г. Гегеля) 
или до самоуничтожения, как у Б. Латура. «Другие со-
хранили первоначальное направление, заданное Импе-
рией знаков, и принялись деконструировать самих 
себя, создавая автономные толкования автономных 
толкований и так вплоть до самоуничтожения» [1. 
С. 162]. Кажется, наиболее разумно было бы занять по-
зицию относительно топоса критика в ландшафте совре-
менности, которую предлагает С. Жижек: злободневно 
находиться внутри мейнстрима, сплавлять попсу и кри-
тическую теорию в некую зону неразличимости, где 
больше не будет места вне, но всегда внутри, не будет 
верха и низа, высокого и низменного и т.п. Такая позиция 
весьма успешно укладывается в логику разрушения би-
нарных оппозиций, предпринятых Ж. Дерридой в его де-
конструкции, более того, она позволяет саботировать си-
стему смыслов/ценностей (существование которой все 
же сложно отрицать) изнутри, находя в ней слабые места 
и в пределе умудряясь обращать логику её работы против 
неё же самой. Только, как кажется, еще больше её ради-
кализирует. Но прежде чем дойти до позиции С. Жижека, 
целесообразно обозреть критические ходы предыдущих 
эпох и попытаться проследить, как, во-первых, разруша-
лись бинарные оппозиции (акцент на знаменитом втором 
[элементе] перед первым в логике постструктуралистов), 
а, во-вторых, попытаться схематично представить разви-
тие критических теорий в соответствии со следующей це-
почкой: Просвещение – критика Просвещения – критика 
критики Просвещения. Разрешению данных вопросов и 
будет посвящена данная статья.  

Эпоху Просвещения можно по праву считать опре-
деляющей вехой в истории развития европейской 
культуры и западной цивилизации в целом, существен-
ное влияние которой до сих пор прослеживается в не-
которых местах философского, политического и соци-
ального дискурсов современности (не говоря уже о 
дискурсах повседневности). Просвещение возникло 
как критическая реакция или даже революционная теза 
третьего сословия на абсолютистский характер поли-
тической власти и религиозный догматизм, и для 
XVIII в. обладало действительно впечатляющим рево-
люционным зарядом. В более спокойном и интеллек-
туально выверенном ключе Просвещение определил 
вслед за И. Кантом М. Фуко в своей небольшой статье 

«Что такое Просвещение?»: «Кант сразу же отмечает, 
что этот “выход”, через который он характеризует 
Просвещение, – процесс, выводящий нас из состояния 
“несовершеннолетия”. И под “несовершеннолетием” 
он подразумевает некое состояние нашей воли, застав-
ляющей нас склоняться перед авторитетом кого-то 
другого, вводящего нас в те области, где следует поль-
зоваться разумом» [2. С. 3]. То есть фактически Про-
свещение – период, поместивший человечество в воз-
раст интеллектуальной зрелости, период рождения 
критики в том смысле, в котором мы привычно упо-
требляем данный термин. Нет нужды пытаться пере-
сказать основные идеи просвещенческих мыслителей, 
тем более, они будут имплицитно содержаться в даль-
нейшем тексте и развертываться в процессе написания. 
Гораздо интереснее сразу сосредоточить внимание на 
одной противоречивой фигуре той эпохи – фигуре  
Ж.-Ж. Руссо. В то время как большинство философов-
энциклопедистов делали ставку на культуру и ее ре-
флексивную экспансию во все сферы жизни общества, 
в первую очередь политическую и социальную,  
Ж-Ж. Руссо сделал ставку на опрощение и возврат к 
докультурному/природному состоянию человека. Че-
рез весь текст (сложно, вслед за М. Фуко, определить, 
что следует отнести к произведениям того или иного 
автора) Ж.-Ж. Руссо красной нитью проходит явное 
различие между природой и культурой, причем пред-
почтение всегда и всецело отдается природе (квинтэс-
сенция и предтеча темы опрощения в духе толстов-
ства). Под культурой Ж.-Ж. Руссо понимает все искус-
ственно привнесенное человеком в мир, включая соци-
альное, экономическое, политическое устройство об-
ществ, художественные искусства и науки, даже ход 
мыслей, религиозные верования и т.п. Все это, по мне-
нию просветителя, репрессирует первозданную, дев-
ственную и непорочную природу человека, убивает из-
начально данную ему свободу. Так, в работе «Рассуж-
дение о науках и искусствах» Ж.-Ж. Руссо пишет: «В то 
время как Правительство и Законы обеспечивают без-
опасность и благополучие объединившихся людей, 
Науки, Литература и Искусства – менее деспотичные, но, 
быть может, более могущественные, – покрывают гир-
ляндами цветов железные цепи, коими опутаны эти 
люди; подавляют в них чувство той исконной свободы, 
для которой они, казалось бы, рождены; заставляют их 
любить свое рабское состояние и превращают их в то, что 
называется цивилизованными народами» [3. С. 27]. Та-
ким образом, для Ж.-Ж. Руссо принципиально важно до-
пущение, что существует некая незамутненная цивилиза-
цией и культурой человеческая природа, вернуться к ко-
торой, пусть только лишь посредством теоретического 
провозглашения, является первостепенной задачей. Ибо 
только жизнь в гармонии с этой природой может вернуть 
человеку когда-то потерянное счастье чуть ли не Эдем-
ского сада. 



Ульянов А.М. Критика критики: от Просвещения через Франкфуртскую школу к постструктурализму и деконструкции 

65 

В том числе и для обоснования превосходства при-
роды над культурой, а также для упрочения и углубле-
ния собственного метода Ж.-Ж. Руссо вводит еще одно 
лингвистическое различие между письмом и речью, 
подробно разработанное им в трактате «Опыт о проис-
хождении языков, а также о мелодии и музыкальном 
подражании». Живая речь (голос) лежит в основе об-
разования любого общества, является «первым обще-
ственным установлением», так как именно ораторские 
навыки необходимы для удержания внимания собрав-
шихся людей. «В древние времена, когда действовали 
убеждением, а не общественным насилием, красноре-
чие было необходимо». В свою очередь, расцвет пись-
менности и усложнение структуры письма, неизбежно 
сопровождающие развитие любых цивилизаций и 
культур, негативно влияют на разговорный язык, обед-
няют живую речь и свидетельствуют о редукции под-
линного смысла вербальной коммуникации к форма-
лизму и невыразительности невербальной. «Письмен-
ность, которая как будто должна закрепить в языке 
установившиеся формы, как раз меняет его. Она иска-
жает не слова, а дух языка, подменяя выразительность 
точностью». Таким образом, сначала было живое 
слово, способное устанавливать и поддерживать соци-
альную общность и способность вести коммуникацию 
на подлинном уровне. С развитием культуры и пись-
менности живой язык подвергся выхолощенности и ре-
дукции первоначального/явленного смысла. Именно 
этот тезис Ж.-Ж. Руссо будет особенно активно оспа-
ривать Ж. Деррида в контексте их заочной полемики. 

Акцентный анализ фигуры Ж.-Ж. Руссо (пока лишь 
в топологии и семантике Просвещения) позволяет сде-
лать ряд выводов, существенных для понимания целей 
данной статьи. Во-первых, эпоха Просвещения не так 
проста и однозначна, как это может показаться на пер-
вый взгляд, в её лоне сформировались концепты и це-
лые теоретические/критические концептуальные ли-
нии, входящие в противоречие с лейтмотивом эпохи: 
дух культурного просвещения как сила эмансипации, 
фигура Ж.-Ж. Руссо, пожалуй, тому самое явное под-
тверждение. Во-вторых, критика Франкфуртской 
школы особенно в изводе её некоторых представите-
лей во многом повторяет ходы, концептуализирован-
ные Ж.-Ж. Руссо, которого в таком ракурсе можно рас-
сматривать как подрывной элемент самого Просвеще-
ния, сработавшего на опережение своего времени. 
Здесь уместно вспомнить работу Г. Маркузе «Эрос и 
цивилизация», в которой ныне не слишком почитае-
мый в интеллектуальной среде теоретик Франкфурт-
ской школы показывает, как современная ему система 
капиталистического производства, технологический и 
научный прогресс, техники власти и т.п. создают «ре-
прессивную цивилизацию». По мысли Г. Маркузе, за-
падное общество не дает индивиду удовлетворить при-
сущую ему тягу к удовольствию, в первую очередь сек-
суальному, подчиняя её интересам буржуазной семьи, 
порицающему сексуальную свободу пуританскому 
государству и ряду других репрессивных социальных 
институтов и механизмов. Сексуальное удовольствие 
заменяется сублимацией Эроса, которая проявляется в 

виде  суррогатного удовольствия от безудержного по-
требления и все большей зависимости индивида от ин-
дустрии развлечений. Тяга к смерти переориентиру-
ется на тяжелый труд, личностную ориентацию на по-
строение карьеры, растворение в работе. Все это в со-
вокупности трансформирует принцип удовольствия в 
принцип реальности и гарантирует индивиду лишь 
чувство мнимой безопасности и комфорта, но не при-
носит никакого удовольствия/удовлетворения. В про-
тивовес «репрессивной цивилизации» Г. Маркузе при-
зывает к построению цивилизации нерепрессивной, в 
которой произойдет примирение принципа удоволь-
ствия и принципа реальности, а труд будет носить ли-
бидозный характер. «В условиях действительности, 
управляемой принципом производительности, такой 
либидозный труд – редкое исключение и возможен 
либо за пределами, либо на периферии мира труда – как 
“хобби”), игра или в непосредственно эротической си-
туации» [4. С. 191]. Кажется, параллели с «антипросве-
тительской» критикой Ж.-Ж. Руссо очевидны. В-тре-
тьих, несмотря на оригинальность подхода Ж.-Ж. Руссо 
к позиции соотношения природы и культуры (для его 
системы координат очевидно, что природа – первый эле-
мент, всегда предшествует культуре, взятой как второй 
элемент), логика его рассуждений остается заложницей 
бинарных оппозиций, с которыми как с некритичными 
или даже ложно поставленными проблемами во второй 
половине XX в. будут бороться представители пострук-
турализма и психоанализа лакановского типа. Об этом – 
далее в статье. 

Теперь обратимся к рецепции идей Ж.-Ж. Руссо в 
постмодернистском дискурсе. Ключевой фигурой 
здесь выступит Ж. Деррида, условный «родоначаль-
ник» деконструкции. Именно с позиции деконструк-
ции или производственного чтения Ж. Деррида и под-
ходит к текстам Ж.-Ж. Руссо. В первую очередь,  
Ж. Деррида подрывает и объявляет ложным различие 
между природой и культурой или человеком есте-
ственного состояния и человеком окультуренным. 
В этом заключается нерв его борьбы с бинарными оп-
позициями. С точки зрения Ж.-Ж. Руссо, культура до-
бавляется к природе или привносится человеком ис-
кусственным образом, нарушая его первоначальную 
гармонию, как второй элемент (даже радикально не-
обязательный). Человека «до культуры» можно помыс-
лить и даже провозгласить идеалом, к которому сле-
дует вернуться. Для Ж. Деррида такая оппозиция/ди-
хотомия является лишь уловкой человека изящной и 
высокой культуры, коим и является, собственно,  
Ж.-Ж. Руссо, который всегда совершает двойной жест 
своим теоретизированием. Корректно помыслить че-
ловека природного невозможно, это ложно поставлен-
ная проблема, иллюзия (вполне вероятно, осознавае-
мая самим Ж.-Ж. Руссо). Невозможно полностью отде-
лить человека/субъекта (если вообще допустить право-
мерность такого ярлыка) от символических, культур-
ных и даже  бессознательных структур, которыми он 
детерминируется. Любая наивная мысль, если она дей-
ствительно наивна, будет неинтересна и просто не по-
падёт в область сознания, а если она сознает саму себя, 



Философия / Philosophy 

66 

значит, она уже не является простой и наивной. Декон-
струкция Ж. Деррида, как и, шире, весь ход рассужде-
ний в поструктуралистской философии, со всем пафо-
сом подрывает и перегруппировывает традиционные 
иерархии и традиционные цепочки причинно-след-
ственных связей, где за первым идёт второе (как уже 
было отмечено, в случае Ж.-Ж. Руссо за первым поня-
тием природы следует второе понятие культуры). Для 
Ж. Деррида, напротив, культура – это первый элемент 
в цепочке, из которого в форме дополнения выводится 
второй элемент – критика этой культуры и, соответ-
ственно, мысль о природе / природном состоянии. 
Природа или естественное состояние есть утраченный 
элемент, который никогда не существовал в реально-
сти, но который постоянно беспокоит субъекта, как бы 
расщепляет субъекта, в силу чего субъект и пытается к 
нему навязчиво и постоянно вернуться. Другими сло-
вами, Ж.-Ж. Руссо расщепляет понятие «состояние че-
ловека» на два противоположных и полных понятия: 
природное состояние и культурное состояние. Для 
Ж. Деррида же все сфокусировано на условно понима-
емом понятии культурного человека, которое не явля-
ется самотождественным, смысл не явлен полностью, 
но всегда отсрочен (differance). Культурный человек – 
неполное понятие с разрывом. Этот разрыв, принима-
ющий форму критики культуры, постоянно беспокоит 
субъекта. «Восполнение находится где-то посередине 
между полным отсутствием и полным наличием. Игра 
этих замен одновременно и восполняет нехватку, и 
оставляет на ней свою мету. Однако Руссо рассуждает 
так, будто уже одно только обращение к восполнению 
(в данном случае – к Терезе) могло разрешить все его 
беспокойства по поводу посредничества» [5. С. 312]. 

Второе различие, предпринятое Ж.-Ж. Руссо и про-
веденное им между письмом и языком, также подвер-
гается деконструктивистской критике со стороны 
Ж. Деррида. Для Ж. Деррида письмо или протописьмо 
первично, а язык и живая речь вторичны. В то время 
как важнейшая особенность текстуальности  
Ж.-Ж. Руссо формируется в связи с раздвоением его 
порыва в отношении письма. С одной стороны,  
Ж.-Ж. Руссо показывает, как письмо разрушает нали-
чие субъекта, утверждаемое речью: речь связана с го-
лосом, а голос подтверждает: я – есмь, я – здесь; 
письму эта ситуация чужда, поэтому, принципиально 
не нуждаясь в этом, письмо ее устраняет, отодвигая го-
ворящего и, тем более, смысл). С другой стороны,  
Ж. Деррида демонстрирует, почему работа автора над 
рукописями романов оказывается средством для овла-
дения того, что ускользает от речи. В результате 
письмо у Руссо неожиданным образом восстанавлива-
ется в правах и оправдывается. Немаловажно, что  
Ж.-Ж. Руссо прекрасно понимал, что его призыв к воз-
врату в общество, в котором общение не искажено бес-
конечной цепью письменных распоряжений и цирку-
лярных установлений, а голос и дыхание непосред-
ственно общающихся естественны и ничем не стес-
нены, но, напротив, раскрепощены и поддержаны све-
жим воздухом, чистым небом, прекрасной и свежей зе-
ленью, что все это подобно сну и грезам. И та иде-

ально-идиллическая, а с его точки зрения, естествен-
ная модель, от которой общество удалилось, без каких-
либо усилий не может быть перенесена из воображае-
мой грезы в неприветливую реальность. 

Таким образом, деконструкция и поструктурализм 
вообще, проанализированные здесь в ракурсе критики 
Просвещения, позволяют не только на конкретном 
примере высветить логику борьбы с бинарными оппо-
зициями, но и наметить переход от просвещенческой 
критики через негативную критику (в духе Франк-
фуртской школы) к новой критике одновременно и 
негативной, и просвещенческой критики (в духе 
поструктурализма). Однако момент с негативной кри-
тикой и логикой ее работы – вторым элементом в заяв-
ленной во введении цепочке – остался не проясненным 
до конца. Об этом следующая часть статьи. Для того 
чтобы  прояснить артикулированные выше моменты и 
высветить на контрасте с негативной критикой Франк-
фуртской школы работу поструктуралистской кри-
тики, следует пристально рассмотреть два концепта: 
дискурс Университета и  фигуру интеллектуала. Для 
этого необходимо представить рецепцию статьи 
А. Смулянского «Деполитизация критической мысли и 
ее исток в отношениях интеллектуала и Университета» 
и ввести ее в плоскость анализа данной статьи.  

Дискурс Университета (с большой буквы как ин-
станции, чья власть и структуры репрезентации реаль-
ности распространяются далеко за пределы универси-
тета как топологического пространства) амбивалентен 
в своей сути, т.е. представляет собой апорию. Чтобы 
высветить эту амбивалентность, следует сопрячь кон-
цепт Университета или дискурса Университета с кон-
цептом интеллектуала (впрочем, они и так сопряжены, 
поскольку один порождается другим, но это будет экс-
плицировано позже). Такой интеллектуал, каким его 
отчётливо сформировала социальная и философская 
мысль XX в., по определению критичен по отношению 
к любой административной/властной институции и по 
определению политически ангажирован. Еще  
Ж.-П. Сартр определил, что любая гуманитарная 
мысль обладает политическим зарядом, а любой гума-
нитарий (философ, писатель, критик) так или иначе 
вплетен в сети власти, т.е. ангажирован. «Я назвал бы 
того писателя ангажированным, который старается как 
можно глубже и полнее понять, что находится в  одной 
лодке с другими  людьми. В этом случае он для  себя и 
для других переводит сознание ангажированности из 
спонтанного в обдуманное. Писатель всегда посред-
ник, и его ангажированность только посредничество» 
[6. С. 68]. В свою очередь М. Фуко продемонстриро-
вал, что Университет является институтом отправле-
ния власти (актором в сети властных отношений), ко-
торый в своей сути может быть приближен к таким ре-
прессивным институтами, как школа, фабрика, боль-
ница и т.п. Соответственно, интеллектуал занимает по 
отношению к Университету критическую позицию и 
пытается, насколько хватает критического заряда, от 
него дистанцироваться, его перегруппировать, создать, 
наконец, свой критический топос внутри, как ему 
представляется, топоса некритического.  



Ульянов А.М. Критика критики: от Просвещения через Франкфуртскую школу к постструктурализму и деконструкции 

67 

«При этом лишь в не столь давний период обозна-
чилась ситуация, в которой одно только существова-
ние такого явления, как Университет, подталкивает ин-
теллектуала к скорейшей превентивной политизации. 
Именно с Университета и недовольства его полити-
ками сегодня и начинается отсчет истории любого кри-
тического ангажемента» [7. С. 3]. Если выразиться 
кратко, претензии, предъявляемые интеллектуалом 
Университету, могут быть построены по следующей 
линии: излишний формализм и превалирование бюро-
кратического подхода к осуществлению деятельности, 
отсутствие подлинного (в экзистенциальных терминах 
отчуждения, отмеченных Франкфуртской школой) ин-
тереса в области исследований и образования, сцепка с 
идеологией и работа на идеологические государствен-
ные аппараты и, соответственно, вытекающая отсюда 
встроенность в машинерию общества позднего капита-
лизма. 

Все эти претензии в той или иной степени право-
мерны, обоснованы и требуют какой-то реакции и 
даже попыток решения. Однако здесь сразу в игру 
вступает апория Университетского дискурса, тесно 
связанная с двойственным положением интеллектуала. 
Опять же, если артикулировать данную апорию очень 
коротко, то звучать она будет следующим образом: 
дискурс Университет производит интеллектуала, а Ин-
теллектуал воспроизводит дискурс Университет, и вы-
хода из этой размеченной структуры не предвидится. 
Теперь подробнее рассмотрим каждую сторону этой 
апории, чтобы затем поместить их в зону неразличимо-
сти, внутри которой критика теряет свой критический 
потенциал, ангажированность становится аполитич-
ной, а ретроградность и конформизм приобретают 
черты политической и даже, возможно, революцион-
ной активности. Здесь же может быть лучше прояснена 
позиция С. Жижека, заявленная в самом начале статьи. 

Во-первых, критический инструментарий, который 
интеллектуал задействует в обращении с любой власт-
ной/административной/бюрократической институ-
цией и экстраполирует, наконец, на Университет, лю-
безно предоставлен ему самим этим Университетом. 
Оптика, позволяющая, как кажется, интеллектуалу, 
надев белое пальто, отделять зерна от плевел, подлин-
ное от неподлинного, живой дух от задыхающегося 
формализма, личный интерес от интереса корпорации/ 
идеологии, была откалибрована посредством универ-
ситетских штудий и исследовательской работы в сте-
нах академии. Критический пафос и патетическая бес-
компромиссность, с которой интеллектуал обличает 
власть вообще и власть университетского дискурса в 
частности, патологично повторяет тон высоколобых 
профессоров, обвешанных регалиями и вещающих за 

кафедрами о миссии Просвещения. Любая позиция, ка-
ким бы критическим потенциалом она ни была заря-
жена, в момент своей артикуляции  занимает место, ко-
торое уже занято господствующим дискурсом (в теку-
щем случае, дискурсом Университета). Это происхо-
дит хотя бы потому, что артикуляция позиции импли-
цитно содержит в себе момент утверждения позиции, 
т.е. автоматического утверждения собственной сетки 
различий, собственной классификации тех, кого счи-
тать правыми, а кого нет. А именно этим проведением 
различий и отграничением правых от неправых (имею-
щих право голоса от не имеющих такого права) и зани-
мается Университет на протяжении всей своей исто-
рии. Таким образом, считать критику, производимую 
интеллектуалом, дистиллированной и избавленной от 
примесей любой репрессивности было бы неправо-
мерно. 

Во-вторых, Университет, каким он задумывался 
(ориентиром и примером здесь может послужить 
немецкая концепция образования и Университета – 
Bildung), развивался в своей историчности в соответ-
ствии с духом критики административного/бюрокра-
тического официоза и в соответствии с духом свободы 
от влияния официальной власти и ее институтов. Это 
зерно свободолюбия было уронено в почву ещё на заре 
XVII в., можно сказать, что из него выросло Новое 
время и вся философия модерна, которые, в свою оче-
редь, взрастили критические школы XX в., обративши-
еся против своих корней. Примером, ставшим очевид-
ным благодаря социологическим исследованиям Б. Ла-
тура, здесь может послужить противостояние есте-
ственника Р. Бойля и политического философа Т. Гоб-
бса. Р. Бойль и его последователи создали в своих ла-
бораториях и исследовательских центрах (если вос-
пользоваться современной терминологией) простран-
ство свободной научной мысли, независимой от власти 
суверена (чем и был, собственно, раздосадован 
Т. Гоббс). Естественно, что академические/исследова-
тельские пространства были созданы не исключи-
тельно ради формализма или в угоду политической 
власти, но ради преимущественно чистого ученого ин-
тереса. Таким образом, упрекать университет и (науч-
ный) дискурс, им порожденный, в отсутствии критиче-
ского исследовательского духа и замутненном идеоло-
гией сознании было бы неправомерно. 

Таким образом, критически проанализированная апо-
рия дискурса Университета позволяет перебросить мо-
стик от слепой негативной критики в духе Франкфурт-
ской школы к критике критики / новой критике в духе 
поструктурализма, что позволяет дополнить заявленную 
в целях статьи цепочку и окончательно ее репрезентиро-
вать.

Список источников 
 

1. Латур Б. Нового времени не было. Эссе по симметричной антропологии. СПб. : Изд-во Европейского ун-та в Санкт-Петербурге, 2021. 
296 с.  

2. Фуко М. Что такое просвещение? // Вестник Московского университета. 1999. № 2. С. 132–149. 
3. Руссо Ж.-Ж. Избранное. М. : Детская литература, 1996. 192 с. 
4. Маркузе Г. Эрос и цивилизация. М. : АСТ, 2003. 528 с.  
5. Деррида Ж. О грамматологии. М. : Ad Marginem, 2000. 512 c. 
6. Сартр Ж.-П. Что такое литература? Минск : Попурри, 1999. 447 с. 



Философия / Philosophy 

68 

7. Смулянский А. Деполитизация критической мысли и ее исток в отношениях интеллектуала и Университета // Синий диван. 2011. № 16. 
С. 141–161. 

 
References 

 
1. Latour, B. (2021) Novogo vremeni ne bylo. Esse po simmetrichnoy antropologii [We Have Never Been Modern. Essay in Symmetrical 

Anthropology]. Saint Petersburg: European University at St. Petersburg.  
2. Foucault, M. (1999) Chto takoye Prosveshcheniye? [What is Enlightenment?]. Vestnik Moskovskogo universiteta. 2. pp. 132–149.  
3. Rousseau, J.-J. (1996) Izbrannoye [Selected Works]. Moscow: Detskaya literatura.  
4. Marcuse, H. (2003) Eros i tsivilizatsiya [Eros and Civilization]. Moscow: AST.  
5. Derrida, J. (2000) O grammatologii [Of Grammatology]. Moscow: Ad Marginem.  
6. Sartre, J.-P. (1999) Chto takoye literatura? [What is Literature?]. Minsk: Popurri.  
7. Smulyanskiy, A. (2011) Depolitizatsiya kriticheskoy mysli i yeye istok v otnosheniyakh intellektuala i Universiteta [The Depoliticization of Critical 

Thought and its Origin in the Relations between the Intellectual and the University]. Siniy divan. 16. pp. 141–161.  
 
Информация об авторе: 
Ульянов А.М. – аспирант, ассистент кафедры логики, философии и методологии науки Орловского государственного уни-
верситета им. И.С. Тургенева (Орел, Россия). E-mail: lesh.ulyanov@yandex.ru 
 
Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 
 
Information about the author: 
A.M. Ulianov, postgraduate student, teaching assistant, Orel State University (Oryol, Russian Federation). E-mail: 
lesh.ulyanov@yandex.ru 
 
The author declares no conflicts of interests. 
 

Статья поступила в редакцию 13.04.2025;  
одобрена после рецензирования 18.06.2025; принята к публикации 30.06.2025. 

 
The article was submitted 13.04.2025;  

approved after reviewing 18.06.2025; accepted for publication 30.06.2025. 


