
Вестник Томского государственного университета. 2025. № 515. С. 69–80 
Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta – Tomsk State University Journal. 2025. 515. рр. 69–80 

© Хитрук Е.Б., 2025 

 
 
Научная статья 
УДК 1 (091) 
doi: 10.17223/15617793/515/8 

 
Метафизика пола в русской религиозной философии  

(на примере концепций В.В. Розанова и В.С. Соловьева) 
 

Екатерина Борисовна Хитрук1 
 

1 Национальный исследовательский Томский государственный университет, Томск, Россия, lubomudreg@gmail.com 
 

Аннотация. Исследуются концепции пола в творчестве знаменитых отечественных философов Василия Роза-
нова и Владимира Соловьева. Обосновывается тезис о том, что осмысление пола в творчестве указанных мыс-
лителей тесным образом связано с объективным кризисом христианского (православного) отношения к поло-
вому измерению в человеке, проявившимся в середине XIX столетия и явившимся своеобразным итогом осо-
бого внимания к идеалу девства и иночества в христианской культуре предшествовавших столетий. 
Ключевые слова: мужское, женское, метафизика пола, русская религиозная философия, философия 
серебряного века, философия Владимира Соловьева, философия Василия Розанова, концепция андрогина, 
философия Эроса 
 
Для цитирования: Хитрук Е.Б. Метафизика пола в русской религиозной философии (на примере концепций 
В.В. Розанова и В.С. Соловьева) // Вестник Томского государственного университета. 2025. № 515. С. 69–80. 
doi: 10.17223/15617793/515/8 

 
Original article 
doi: 10.17223/15617793/515/8 
 

Metaphysics of sex in Russian religious philosophy (using the concepts  
of Vasily Rozanov and Vladimir Solovyov as examples) 

 
Ekaterina B. Khitruk 1 

 
1 National Research Tomsk State University, Tomsk, Russian Federation, lubomudreg@gmail.com 

 

Abstract. The article discusses the concepts of sex in the writings of two prominent Russian philosophers, Vasily 
Rozanov and Vladimir Solovyov. It argues for the importance of examining these concepts in their works, as they have 
not received sufficient attention in scholarly literature. The article notes that sex concepts in these authors' writings are 
often overlooked in favor of more popular topics such as the philosophy of love or wholeness. However, their 
intellectual contributions to understanding the relationship between sex and human nature were crucial in shaping 
Russian sex philosophy and Orthodox theology, as exemplified by the works of Father Thomas Hopko and Paul 
Evdokimov. Overall, the article emphasizes the significance of exploring sex concepts in the writings of Rozanov and 
Solovyov, both for their own intellectual value and their influence on subsequent philosophical and theological 
thought.. Rozanov and Solovyov are closely related to the objective crisis of the Christian (Orthodox) attitude towards 
the sexual dimension in human beings, which manifested itself in the mid-19th century and was a result of the emphasis 
on the ideal of virginity and monasticism in the Christian culture of previous centuries. The author concludes that the 
fundamental principles of sex metaphysics in Rozanov's works can be summarized as follows: (1) the recognition of 
the fundamental connection between sex and human nature, (2) the acceptance of the multi-dimensional nature of the 
sexual aspect, and (3) the affirmation of androgyny as the essence of human nature. These fundamental principles form 
the basis of his concept of sex. The following are the postulates of Solovyov: (1) sex is an essential part of a person's 
identity and vocation; (2) the male and female sexes are equal in essence, representing equally imperfect qualities, 
although their social roles and spiritual callings differ; (3) androgyny is the highest form of love, a God-like way that 
unites the masculine and feminine aspects within a person. 
Keywords: sex, metaphysics of sex, Russian religious philosophy, Silver Age philosophy, Vladimir Solovyov's 
philosophy, Vasily Rozanov's concept, androgyny, Eros philosophy 
 

For citation: Khitruk, E.B. (2025) Metaphysics of sex in Russian religious philosophy (using the concepts of 
Vasily Rozanov and Vladimir Solovyov as examples). Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta – Tomsk State 
University Journal. 515. рр. 63–80. (In Russian). doi: 10.17223/15617793/515/7 
 

В отечественной философии второй половины 
XIX – начала XX в. поиск ответов на глубинные, 
«предельные» вопросы человеческого существова-
ния выразился, помимо внимания к таким фундамен-
тальным темам, как всеединство, богочеловечество, 

философия истории, нравственная философия и дру-
гие, в исключительном внимании некоторых ярких 
ее представителей к теме природы половых разли-
чий и связи пола с сущностью и призванием чело-
века.  



Философия / Philosophy 

70 

Такое внимание обусловлено, с одной стороны, тем 
обстоятельством, что так называемый женский вопрос 
в этот исторический период заявляет о себе с особой 
остротой как вызов времени. Данный вызов требует от 
просвещенных представителей человечества проясне-
ния взглядов на природу пола и причины несправедли-
вого отношения к женщинам в историческом контек-
сте. По меткому замечанию знаменитого британского 
мыслителя этой эпохи Дж.С. Милля, «принцип, гос-
подствующий над нынешними социальными отноше-
ниями между обоими полами, есть зло в самой сущно-
сти и одна из главнейших преград человеческому про-
грессу…» [1. С. 31]. Осознанный как зло, этот принцип 
должен быть преодолен. Однако для этого необходимо 
ясно сформулировать фундаментальные основания 
адекватного понимания природы половых различий. 
Поэтому изучение «полового вопроса» в этот истори-
ческий период начинает осознаваться как одна из серь-
езнейших задач подлинного интеллектуального труда, 
стремящегося разоблачить и познать «тайну пола в че-
ловеке» [2. С. 71]. 

С другой же стороны, внимание отечественных  
мыслителей к теме пола связано с еще одним чрезвы-
чайно важным обстоятельством, а именно кризисом 
христианского толкования пола, значимым в контексте 
христианского, а точнее, православного мировосприя-
тия. Дело в том, что по понятным причинам «половой 
вопрос» никогда не был в христианском богословии, а 
следовательно и в христианской культуре, вопросом 
первостепенной важности. Святоотеческая традиция, 
как и впоследствии традиционное богословие христи-
анских конфессий, было занято прояснением вопросов 
о природе Бога и пути спасения человека. «Половой 
вопрос», если и возникал в контексте богословских 
штудий, то только в очень специфическом контексте, 
касающемся не того, «что именно собой представляет 
половое различие в человеке», а того, «как именно че-
ловек должен вести себя в отношении пола, чтобы до-
стичь спасения и реализовать христианский образ 
жизни». 

Акцент на «как» вместо «что» привел к закрепле-
нию представления о двух путях самоопределения 
христианина в отношении половой жизни – пути дев-
ства и безбрачия и пути брака, рождения и воспитания 
детей. Однако он же привел к тому, что в XIX столетии 
после Рождества Христова вопрос о природе пола в че-
ловеке продолжал быть открытым, взывающим к твор-
ческой работе духа мыслящих христиан. Кризисный 
же характер этому вопросу придавало то обстоятель-
ство, что постепенно разделение на два пути ко спасе-
нию привело к представлению о том, что монашество 
является путем гораздо более предпочтительным. В то 
же время брак признавался путем вынужденным, до-
пускающим негативно оцениваемые плотские удо-
вольствия ради продолжения рода для людей относи-
тельно слабых духом, не готовых в силу этой слабости 
принять возвышенные обеты монашеской жизни. Со-
ответственно, половое начало в этом контексте связы-
валось с плотским началом в человеке и оценивалось 

негативно, в то время как концептуальных теоретиче-
ских, «догматических» причин для такой негации по-
просту не существовало и не могло существовать.  

Как отмечают некоторые историки христианства, в 
частности прот. Иоанн Мейендорф, причины такого 
небрежения к половому аспекту человека и признания 
монашества предпочтительным путем ко спасению 
имели не вероучительные, но сугубо исторические 
причины [3. С. 223]. 

Так или иначе, но исключительное внимание к иде-
алу девства и монашеского пути привело к утрате ре-
альных оснований христианской философии брака, от-
сутствию интереса к прояснению фундаментальных 
метафизических оснований половой дуальности в хри-
стианской и православной культуре в частности. Дан-
ная ситуация к середине XIX столетия в России при-
вела к формированию настоящего кризиса пола, кото-
рый не мог не отразится на интеллектуальных и духов-
ных поисках выдающихся представителей отечествен-
ной культуры и философии.  

В данной статье анализ путей философской концеп-
туализации пола в отечественной философии конца 
XIX – начала XX в. сосредотачивается, прежде всего, 
на творческом наследии Василия Розанова и Влади-
мира Соловьева. Оба мыслителя рассуждают в контек-
сте христианской традиции, но приходят при этом к 
выводам, содержащим как общие, так и отличные друг 
от друга положения. Их глубочайший интеллектуаль-
ный порыв к пониманию сути пола, связи пола с сущ-
ностью и призванием человека, с Божиим замыслом о 
нем оказал определяющее влияние на становление по-
следующей философии пола в отечественной традиции 
(например, в творчестве Сергея Булгакова и Николая 
Бердяева [4]), а также на становление православного 
богословия пола в трудах христианских мыслителей 
второй половины XX столетия (о. Фомы Хопко и 
Павла Евдокимова [5]).  

Как отмечает В.А. Фатеев, хотя имена В. Розанова 
и В. Соловьева часто связывают друг с другом, необ-
ходимо признать, что их взгляды во многом не были 
схожими. И тем не менее, «они образуют такую же 
пару писателей-философов с очень разными и в то же 
время в чем-то главном сопоставимыми взглядами, как 
Лев Толстой и Достоевский» [6. С. 154]. Такое сопо-
ставление относительно представлений этих выдаю-
щихся мыслителей о поле является предметом данной 
статьи. 
 

Концептуализация пола в творчестве  
Василия Розанова 

 
Необходимо отметить, что осмысление пола в фи-

лософии Василия Васильевича Розанова не может 
быть представлено в систематическом ключе. Специ-
фика творческого наследия этого выдающегося мысли-
теля состоит как раз в попытке избежать систематич-
ности, искренности духовного поиска, интеллектуаль-
ном порыве, который невозможно уместить в рамки 
какой бы то ни было стройной рациональной системы.  



Хитрук Е.Б. Метафизика пола в русской религиозной философии 

71 

И тем не менее в этом несистематическом матери-
але можно выделить некоторые определяющие мо-
тивы, формирующие специфический, оригинальный 
подход В.В. Розанова к пониманию проблематики 
пола. 

Сам интерес философа к теме пола обусловлен су-
ществованием, на его взгляд, недопустимого, двой-
ственного, по сути, противоречивого отношения к 
полу и половым отношениям в христианской культуре, 
сложившегося под влиянием особого внимания к мо-
нашескому идеалу. С точки зрения Василия Василье-
вича, пренебрежительное отношение к половому об-
щению, выражающееся в «разврате» и проявляющееся 
во всех слоях российского общества, является прямым 
следствием отсутствия христианской философии пола, 
отсутствия подлинного христианского видения свято-
сти и глубины отношений между полами. «У русских 
и православных вообще, – писал В.В. Розанов, – плот-
ская сторона в идее вовсе отрицается, а на деле имеет 
скотское, свинское, абсолютно бессовестное выраже-
ние. Брака по существу вовсе бы не должно быть. Но 
насколько он есть и допускается и законодательно ре-
гулируется, это есть голое и безлюбовное размноже-
ние, ряд случек самца и самки для произведения “ду-
ховных чад Церкви” (обыкновенный мотив при рас-
суждениях о браке духовных писателей)» [7. С. 122]. 

В «Опавших листьях» В.В. Розанов следующим об-
разом выражает отношение Православной церкви к во-
просам пола и семьи:  

«“Христианство и не за пол, и не против пола, а пе-
ренесло человека в совершенно другую плоскость” 
(Флор.).  

– Хозяин не против ремонта дома и не за ремонт: а 
занимается библиографией. 

Мне кажется – дом-то развалится. И хотя “библиогра-
фия” не противоречит домоводству: однако его съедает. 

Вопрос о браке ведь в каждой семье, у меня, у вас 
(будет). Томит дни, ночи, постоянно, всякого. Как же 
можно сказать: “Я никому не запрещаю, а только 
ухожу в Публичную библиотеку заниматься рукопи-
сями”» [8. С. 312]. 

Такое несерьезное отношение к «половому во-
просу» в православной культуре В.В. Розанов считает 
недопустимым. «Отвлекаясь» якобы от низменных 
«половых» проблем и вопросов, христианские мысли-
тели и подвижники оставляют эту область без христи-
анского света – не освещенной, не освященной, не про-
свещенной… Именно благодаря этой отрешенности от 
одной из самых актуальных областей человеческой 
жизни христианство отдает пол во власть всего самого 
низменного, что может быть в человеке. Не сам пол яв-
ляется причиной разврата, растлевающего половые от-
ношения православных христиан, а то, что церковь, в 
течение многих веков превознося идеал монашества и 
девства, оставляла в стороне христианское понимание 
святости брака. Не абстрактной святости, но конкрет-
ной, выражающейся в том числе и в половом общении 
мужчины и женщины.  

В.П. Свенцицкий в статье, посвященной разбору 
произведения В.В. Розанова «Люди лунного света», от-
мечает правоту философа относительно критики того 

двойственного отношения к половому акту, которое 
пронизывает все слои российского общества. «С одной 
стороны, – писал В.П. Свенцицкий, – брак – “таин-
ство”, брак освящается Церковью. С другой стороны, 
половое отношение – нечто “грязное”, что требует 
«очищения», как скверна… Полового акта стыдятся не 
только вне брака, но и в браке. И если бы кто-нибудь 
сказал бы, что новобрачных надо на первую ночь 
оставлять в храме, это бы было принято как кощун-
ство. Потому что, с точки зрения Церковной, “Цер-
ковь”, святое и половое сношение, “грязное” ничего 
общего между собой не имеют… А в результате, гово-
рит Розанов: “У нас в старомосковскую пору новобрач-
ных даже незнакомых друг другу, укладывали в по-
стель и они «делали» – так и до сих пор русские «ски-
дают сапоги» и проч., и, улегшись, «делают», и затем 
засыпают без поэзии, без единого поцелуя часто, без 
единого даже друг другу слова!”. То есть, другими сло-
вами, двойственное учение о половых отношениях 
фактически ведет к чудовищному разврату, хотя бы 
брак и был “законный” и супруги были “верны друг 
другу”… » [9. С. 136]. 

В.П. Свенцицкий, таким образом, соглашается с 
В.В. Розановым в том, что постоянное превозношение 
монашеского идеала в христианской культуре не 
только не уничтожило «разврат», но в прямом смысле 
«породило его» [9. С. 138]. Поскольку разврат – это 
именно и есть отношение к половому общению как 
«грязи» и при этом участие в этой «грязи», поскольку 
она каким-то необъяснимым образом оказалась освя-
щена Церковью ради рождения чад Божиих… Именно 
такой взгляд на половые отношения, продолжает 
В.П. Свенцицкий, создал «то подлое похихикивание, 
которое существует теперь по отношению к женщине. 
Вся “холостяцкая” пошлость с гадкими анекдотами и 
страшной проституцией, все питается идеей, что здесь 
“грязь”. Вместо благоговения получилось глумление. 
Все “стыдятся” и все же “делают” с мерзким смешком, 
без тени сознания своей ответственности, серьезности 
и святости того, над чем они хихикают и о чем расска-
зывают в “курилках”. Унижена женщина, унижено 
творчество, самая цивилизация раздвоилась и ее види-
мая “духовность” бессильна и пуста, потому что не 
восприняла основного земного начала. Не восприняв 
основы, она “не дотянулась и до небес”, застыла “не-
доделанной” в полумертвом бессилии…» [9. С. 138]. 

Выход из сложившейся ситуации возможен лишь 
через переосмысление пола и половых отношений в 
христианском контексте, начинающееся с осознания 
глубины и серьезности вопроса, а также с осознания 
отсутствия вразумительного решения этого вопроса в 
современной христианской философии и теологии. 
«Мы ничего не знаем о семье, – заключает В.В. Роза-
нов. – Мы ничего о ней не начали знать. Мы только 
входим в “азы” ее ведения» [10. С. 587].  

Это «вхождение в азы» должно быть сопряжено с 
интеллектуальным трудом, выражающимся в творче-
стве, но также и с христианской верой, влекущей мыс-
лителя к пониманию замысла Бога о человеке, сотво-
ренном «по образу Божию», как «мужчина и жен-
щина» (Быт. 1:27).  



Философия / Philosophy 

72 

Взявшись за эту работу, В.В. Розанов первона-
чально считает, что сложившаяся двойственность в 
осмыслении пола связана с неким историческим недо-
разумением, искажением подлинного христианского 
благовестия. Однако постепенно Василий Васильевич 
все больше начинает склоняться к представлению о 
том, что именно христианство само по себе, в своем су-
ществе образует эту двойственность и несет за нее от-
ветственность. Как отмечает В.А. Фатеев, «Увлекшись 
темой взаимосвязи религии и сексуальности, Розанов 
поначалу даже и не предполагал, в каком рискованном 
направлении движется. С присущей ему пытливостью 
обратившись к анализу неизученных религиозных и 
как бы даже христианских проблем, он на самом деле 
начал осуществление грандиозного подкопа под хри-
стианство» [6. С. 170].  

Так, первоначально, В.В. Розанов обращается к по-
иску несоответствий между принятым в православной 
среде отношением к полу и половым отношениям, с 
одной стороны, и библейским учением, – с другой.  
С его точки зрения, поэзия пола и брака, характерная 
для библейского повествования, не понята и не воспри-
нята православием, и именно это непонимание необхо-
димо преодолеть, высветив, проявив подлинно глубо-
кое понимание святости брака в Священном Писании. 
В статье «Русская церковь» В.В. Розанов пишет: «Все 
библейское учение о браке вовсе отменено, все биб-
лейское чувство семьи и брака вовсе неизвестно в Пра-
вославии, и, если бы где проявилось [фактически] – 
вызвало бы величайшее озлобление против себя» [7. 
С. 123]. Но «семья точно также имеет для себя религию 
в христианстве, как и институт монашества [8. С. 453]. 

Вместо богословских штудий, подчеркивающих 
святость полового общения в контексте христианского 
вероучения, В.В. Розанов предлагает трансформиро-
вать саму церковную практику, которая должна не 
столько доказывать, сколько показывать святость 
брака в действии. В «Опавших листьях» философ опи-
сывает свое предложение, высказанное на Религиозно-
Философских собраниях оставлять новобрачных в 
храме после венчания, чтобы их первое близкое обще-
ние друг с другом было овеяно чувством святости, 
освящено церковью не только формальным благосло-
вением, но и ощущением присутствия Бога в их жизни 
с самых первых моментов брака. Если это допустимо, 
как отмечает В.В. Розанов, для тех, кто постригается в 
монахи, то почему не допустить такую практику для 
тех, кто вступает в брак, ведь оба пути в равной сте-
пени являются путями спасения… «Уединение в место 
молитвы, при мерцающих образах, немногих зажжен-
ных лампадах, без людей, без посторонних, без чужих 
глаз, без чужих ушей… какие все это может родить 
думы, впечатления! И как бы эти переживания потяну-
лись длинной полосой тихого религиозного света в 
начинающуюся и уже начавшуюся супружескую 
жизнь, – начавшуюся именно здесь, в Доме мо-
литвы…» [8. С. 100].  

В каком же смысле, рассуждает далее В.В. Розанов, 
в Евангелии говорится, что Царство Божие подобно 
чертогу брачному? Не в том ведь смысле, что оно напо-
минает вечеринку с гостями.  

Тогда можно было бы использовать любой образ 
праздника. Но «чертог брачный» указывает именно на 
освященную Богом встречу мужчины и женщины, на 
общение новобрачных… «Ужели то, с чем сравнена са-
мая суть того, о чем учил Спаситель (Царствие Бо-
жие), – неужели это низко, грязно и недостойно того, 
чтобы мы часть церкви своей приспособили, – украсив 
деревьями, цветами и бассейном, – к этому образу в 
устах Спасителя?!» [8. С. 101]. 

Однако постепенно увлеченность В.В. Розанова те-
мой пола способствует переходу его размышлений от 
критики христианства современного, не усвоившего 
еще подлинно христианское отношение к полу, к кри-
тике христианства как такового, самого по себе. Пре-
возношение монашеского идеала начинает рассматри-
ваться философом не как историческое недоразуме-
ние, но как самая суть или «соль» христианства. Вы-
ступая за пол, теперь Василий Васильевич защищает 
его уже не от тех, кто не понимает сути христианства, 
но от самой этой сути. Именно эта антихристианская в 
своем существе метаморфоза в рассуждениях В.В. Ро-
занова способствовала закреплению за ним клише 
«русский Ницше». Как отмечал Д.С. Мережковский, 
«когда этот мыслитель, при всех своих слабостях, в 
иных прозрениях столь же гениальный, как Ницше… 
самородный первозданный в своей антихристианской 
сущности, будет понят, то он окажется явлением едва 
ли не более грозным, требующим большего внимания 
со стороны церкви, чем Л. Толстой» [11. С. 85]. 

Самым отталкивающим элементом христианства 
для В.В. Розанова, конечно, является аскетизм [12. 
С. 119]. Независимо от того, какой именно путь выби-
рает конкретный человек, если он не принимает в ка-
честве идеального ориентира аскетический образ 
жизни, он не может считаться христианином. Именно 
к такому выводу приходит мыслитель. Отсюда проис-
текает и двойственное отношение к половому обще-
нию и половой жизни, поскольку в христианской куль-
туре оно воспринимается как недолжное, отступление 
от истинного подвига веры, заслуживающее отторже-
ния и презрения. Поэтому даже там, где половое обще-
ние является неизбежным и допустимым (в браке), оно 
продолжает восприниматься как недолжное. «Явля-
ется дилемма, – сокрушается В.В. Розанов, – или “от-
вергнуться мира” и идти за Христом, или остаться в 
миру без Христа. Но тогда, с Кем же, и как? А без Хри-
ста прожить трудно» [11. С. 83].  

Для современного исследователя напряженность 
этой дилеммы уже далеко не так очевидна, поскольку 
философия и богословие пола сегодня проработаны в 
несравнимо более глубокой степени, чем это было воз-
можно сто с лишним лет назад.  

Однако для В.В. Розанова сложный выбор между 
браком без Христа и безбрачием во Христе составлял 
настоящий нерв колебаний между верой и безверием, 
спасением и погибелью человека. Изо всех сил пыта-
ясь увидеть в христианском учении поэзию брака, свя-
щенную, хотя в силу исторических перипетий и утра-
ченную в прошлом, В.В. Розанов видел в нем место 
только для одной настоящей поэзии – метафизики мо-
нашества.  



Хитрук Е.Б. Метафизика пола в русской религиозной философии 

73 

«Лютеранство, отвергшее монашество, – писал фи-
лософ в одном из своих самых антихристианских по 
духу произведений “Люди лунного света”, – потеряло 
с ним и всякую метафизику: потому что одно иноче-
ство и составляет всю метафизику в христианстве. Все 
прочее – рационально, объяснимо, обыкновенно. Со-
вершенно необъяснимо, со стороны ли опоры в Пер-
вом Завете, или со стороны понимания, разума – одно 
иночество; и оно одно составляет поворот в истории от 
древнего к новому, оно есть виновник и создатель “но-
вой эры”. Без него – просто ничего нет… Специальное 
Церкви начинается с монаха, пусть нечесаного, пусть 
злого, совершенно невежественного. Все равно – он 
несет в себе метафизическое зерно, которое ошелом-
ляет нас новизной и странностью, которому мы уди-
вимся и перед которым, как перед всяким дивом, мо-
жем преклониться. Эта “дивность” его заключается в 
глубочайшем трансцендентном разобщении со всеми 
нами, в совершенной непохожести на нас, в силу кото-
рой – смотря по расположенности и подготовленно-
сти – мы назовем его “демоном” или “богом” (в про-
стонародье), стоящим выше или ниже человека, но во 
всяком случае в стороне от него…» [13. С. 402]. 

И все, что случается в обычной земной жизни ста-
новится чем-то на порядок более низменным, чем этот 
возвышенный пример «иного», выделенного, особен-
ного, неотмирного… В сравнении с этим все труды и 
страдания супружества выглядят настолько несовер-
шенными, насколько это вообще возможно. «– Нет су-
пружества, семьи! И не надо! В этом состоит не что-
нибудь в христианстве, а все оно… От бессеменности 
спасение!» [13. С. 402, 404]. 

Добродетели супружества еще и потому «ничто», 
рассуждает В.В. Розанов, что самая семья, с точки зре-
ния христианства, – явление преходящее. В будущем 
веке «не будут ни жениться, ни замуж выходить»  
(Мк. 12:25). Добродетели иночества перейдут и в буду-
щий век, но добродетели супружества останутся на 
этой земле, в веке нынешнем, темном и преисполнен-
ном зла. «Какой интерес, что некоторые деревья очень 
хороши в лесу, который завтра сгорит?» [13. С. 405]. 

«Вот Церковь. 
Вот Христианство. 
Вот христианские народы. 
В середине всего этого лежит: 
– Иночество!» [13. С. 405]. 
Таким образом, именно иночество как «бессемен-

ность», как преодоление мирского образа жизни, воз-
вышение над ним и одновременно суд над ним, как 
чем-то недолжным, неподлинным, низменным, пред-
ставляет собой самую основу христианства. И в этом 
отношении христианство выступает религией немно-
гих, «бесссеменных святых», которые унаследуют 
Царство Божие. Так представляет себе В.В. Розанов 
темную сторону христианской религии, позициониру-
ющей себя в качестве «света истины», но несущей в 
себе на самом деле огромный заряд презрения к лю-
дям, не способным исполнить монашеские обеты.  

Так постепенно христианство для В.В. Розанова 
становится объектом настолько глубокой и искренней 
неприязни, что он начинает «хулить» его так, «как не 

приходило в голову какому-нибудь атеисту» [14. 
С. 539]. Но даже эта хула не смогла стать основанием 
для окончательного отвержения Церкви. Несмотря на 
всю противоречивость в теоретическом плане позиции 
В.В. Розанова и на сопровождающие ее душевные тер-
зания самого философа, и пол, и христианство на про-
тяжении всего его творческого пути оставались те-
мами самыми ему близкими и дорогими. «Конечно, я 
умру все-таки с Церковью, – писал В.В. Розанов, – ко-
нечно Церковь мне неизмеримо больше нужна, чем ли-
тература (совсем не нужна) и духовенство все-таки 
всех (сословий) милее. Но среди них умирая, я все-таки 
умру с какой-то мукой о них» [8. С. 177]. 

Эта двойственность позиции В.В. Розанова в отно-
шении Церкви настолько органична самому стилю его 
философствования, что не может быть и не должна 
быть снята. Как отмечает относительно этой особенно-
сти творчества В.В. Розанова В.А. Фатеев, «двойствен-
ность навсегда останется в его религиозных взглядах: 
не принимая многого в христианстве, он все же любит 
и ценит его… Особую силу розановским антихристи-
анским вопрошаниям придавала безусловная искрен-
ность его трагических сомнений – в них чувствуется 
его глубокая душевная боль… Таким он оставался до 
последних дней, менялась только преобладающая сто-
рона его двойственного мироощущения – и от интен-
сивности этих стихийных перемен и зависели, соб-
ственно, его внешне необъяснимые идейные пере-
пады» [6. С. 342–343].  

Таким образом, при всей сложности темы религии 
в творчестве В.В. Розанова можно утверждать все же, 
что творчество это оставалось «религиозно ориентиро-
ванным» [15. С. 47]. И это обстоятельство особенно 
значимо для раскрытия вопроса о концептуализации 
пола в философии В.В. Розанова, поскольку данная 
концептуализация теснейшим образом оказалась свя-
занной с открытостью, нерешенностью «полового во-
проса» в контексте именно христианской культуры и 
философии. В рамках этой работы по осмыслению 
пола особое значение имеют следующие три положе-
ния, которые можно сформулировать на основании 
анализа работ философа: 

1. Пол имеет существенное отношение к природе 
человека.  

С точки зрения В.В. Розанова, половое измерение 
человека имеет прямое отношение к  его сущности или 
природе. Пол не является лишь физиологической ха-
рактеристикой. Он имеет метафизическое измерение и 
должен быть понят и осмыслен в тесной связи с такими 
категориями, как личность и образ Божий в человеке. 
Для В.В. Розанова половое начало – это таинственное 
переплетение физики, метафизики и мистики. Оно не 
удаляет человека от Бога, но, напротив, сближает с 
Ним. «Связь пола с Богом, – подчеркивает философ, – 
большая, чем связь ума с Богом, даже чем связь сове-
сти с Богом…» [8. С. 59]. «Пол есть странное физио-
лого-мистическое явление, где так необыкновенно за-
путаны нити романа и церкви, “мяса” и духа; где 
столько земного и так очевидно есть небесное. Нет еще 
явления, куда сходились бы столько и из самых разно-
образных областей тропинок: наука и поэзия равно 



Философия / Philosophy 

74 

спешат сюда, сюда подходит искусство и сюда торо-
пится священник. Каждый находит здесь свое, себе 
пищу, свою тему. И между тем нет области, менее 
освещенной и даже едва ли осветимой в глубине: эпи-
тет тайны – особенно приложим сюда» [16. С. 280].  

Пол таинствен особенно потому, что необъясни-
мым образом связан с личностью. Он проявляется, рас-
крывает свою силу в неповторимом, личностно окра-
шенном опыте человека, и прежде всего в опыте лич-
ной любви. Нет лица в человеке без пола и нет пола без 
лица. «Да что такое лицо в нас?! Никто не разобрал. 
Точка, где тело начинает “говорить”, к которой и сами 
мы говорим, “обращаемся”; точка, где прорывается 
немота, откуда прорывается глагол; где начинается 
особливость и оканчивается безразличие… Замеча-
тельно, что пока не начинается в природе жизнь, т.е. 
где не начался пол – нет лица; но оно сейчас же появ-
ляется как зачаток, как намек – где появляется пол:  

Печальная береза  
У моего окна 
И прихотью мороза 
Подернута она» [17. С. 22, 24]. 
Пол, считает В.В. Розанов, – это «ночь» в анатоми-

ческой организации человека в том смысле, что су-
хость, строгость, «материальность» тела теряется в 
бездне пола, приближается к трансцендентному, охва-
тывается «огнем поедающим», прорывается к личност-
ности: «…юноша и девушка, тяготея друг к другу бес-
спорно полом, тяготеют им не функционально, но 
лично: ясный знак, что пол – не функция, не орган, – 
ибо какой же есть человек, который лучше предпочел 
бы умереть с голоду, чем непременно есть эту кашу и 
этой ложкой? Не дышать вовсе, чем дышать в этой 
комнате?» [18. С. 213].  

Будучи, таким образом, тесно связан с личностью, 
и, через нее, с метафизической и мистической глуби-
ной человека, пол уже не может считаться характери-
стикой случайной, не имеющей отношения к природе 
человека. Но каким образом это таинственная связь 
пола с сущностью человека может быть понята и опи-
сана? 

2. Пол представляет собой явление многомерное, и 
поэтому описан он может быть только с помощью 
сложного категориального аппарата. Сложность этого 
описания связана с тем обстоятельством, что помимо 
эмпирического различения между мужчинами и жен-
щинами необходимо учитывать и «идеальные» прото-
типы или прообразы, сущности мужественности и 
женственности как таковой. В.В. Розанов обозначает 
пол как явление «текучее», колеблющееся между 
двумя полюсами, «флюксию» [13. С. 270].  

«Здесь мы имеем ряд степеней, – отмечает фило-
соф, – которые удобно выражаются рядом натураль-
ных чисел: … + 7 + 6 + 5 + 4 + 3 + 2 + 1 + – 0 – 1 – 2 – 
3 – 4 – 5 – 6 – 7 … Наибольшая напряженность в 
смысле возможности удовлетворить и в смысле посто-
янной жажды удовлетворения указывает на неболь-
шую степень самочности – самца в противолежании 
его самке и самки в противолежании ее самцу… 
Наибольшая противоположность мужчины и жен-
щины и выразит наисильнейший в них пол! Т.е. чем 

менее “мужеподобна” женщина – тем она самочнее; 
как чем менее “женоподобен” мужчина – тем наиболее 
он самец…» [13. С. 274–276]. 

Таким образом, пол, с точки зрения В.В. Розанова, 
как бы постоянно в человеке колеблется между двумя 
«типовыми» полюсами – мужественностью (деятель-
ность, предприимчивость, изобретательность, сме-
лость, отважность) и женственностью (тихость, 
нежность, кротость, безмолвность) [13. С. 274–276]. 
Первый В.В. Розанов называет «Творцом миров», а 
второй – «вечной женственностью» [13. С. 276]. 

Такой подход к пониманию пола открывает возмож-
ность для трактовки человека как существа бисексуаль-
ного, т.е. содержащего в себе задатки обоих полов, колеб-
лющегося между ними, склоняющегося или к полюсу му-
жественности, или же, напротив, к полюсу женственности.  

Интересно, что к сходным представлениям практи-
чески одновременно с В.В. Розановым приходит и из-
вестный австрийский мыслитель Отто Вейнингер, ко-
торый в своей работе «Пол и характер» настаивает на 
том, что пол представляет собой величину перемен-
ную. «Все особенности мужского пола, хотя и в сла-
бом, едва развитом состоянии, можно найти и у жен-
ского; и наоборот, все половые признаки женщины в 
своей совокупности содержатся и в мужчине, хотя в 
очень неоформленном виде» [19. С. 16–17]. Поэтому 
«колебания» пола, с точки зрения О. Вейнингера, со-
провождают жизнь каждого человека. Для О. Вейнин-
гера, однако, имеет чрезвычайно большое значение 
иерархия полов, и колебания между мужественностью 
и женственностью означают для него в прямом смысле 
колебания между возвышенным и низменным нача-
лами в человеке. Именно с этим пунктом не может со-
гласиться В.В. Розанов, рассматривающий оба начала, 
хотя и в традиционных терминах (активного и пассив-
ного), однако с равным уважением к их метафизиче-
скому и даже мистическому достоинству. «Из каждой 
страницы Вейнингера, – писал В.В. Розанов, – слы-
шится крик: “Я люблю мужчин!”… Ревнование (муж-
чин) к женщинам заставило его ненавидеть “сопер-
ниц”. С тем вместе он полон глубочайшей нравствен-
ной тоски: и в ней раскрыл глубокую нравственность 
женщин, которую в ревности отрицает» [8. С. 98]. 

3. Утверждение андрогинной природы человека. 
Данный тезис, будучи напрямую связан с предыду-
щим, раскрывается В.В. Розановым в религиозном 
контексте. Бог задумал человека именно как существо 
андрогинное – этот мотив позволяет глубже понять 
христианское учение о сотворении человека, а также 
христианское учение о его спасении. В.В. Розанов об-
ращает внимание на то, что Ева, согласно библейскому 
повествованию, творится Богом из «ребра Адама», т.е. 
по сути, уже содержится в нем с самого начала как 
одно из его измерений. «Адам, – рассуждает фило-
соф, – “по образу Божию сотворенный”, был в скрытой 
полноте своей Адамо-Евою, и самцом, и (in potentia) 
самкою, кои разделились, и это было сотворением Евы, 
которою, как мы знаем, закончилось творение новых 
тварей. “Больше нового не будет”. Ева была последней 
новизной в мире, последней и окончательной новиз-
ной» [13. С. 271]. 



Хитрук Е.Б. Метафизика пола в русской религиозной философии 

75 

Христианская сотериология также обретает более 
ясные очертания в отношении полового измерения, 
если это измерение мыслится как сочетание мужского 
и женского начал в каждом человеке, хотя бы, как вы-
ражается В.В. Розанов, и in potentia. Только признавая 
в определенной мере наличие в каждом человеке и 
мужского, и женского, можно приблизиться к понима-
нию того, почему Христос, будучи «пола мужеска», 
признается Спасителем всего человеческого рода. Вос-
приняв человеческую природу и будучи человеком 
мужского пола, Он совершает дело спасения равно как 
мужчин, так и женщин. А  спасено, согласно христиан-
скому вероучению, может быть только то, что воспри-
нято [20. С. 168–169].  

В то же время необходимо признать, что мистиче-
ский андрогинизм вовсе не обязательно должен прини-
мать именно такой вид, какой приняло это представле-
ние в работах В.В. Розанова и О. Вейнингера. Так или 
иначе, к осмыслению этой тайны стремились и другие 
отечественные философы, о чем пойдет речь далее на 
примере учения Владимира Соловьева. Приемлемость 
этого представления с христианской точки зрения 
остается вопросом открытым. 

Итак, с точки зрения Василия Розанова, половое из-
мерение человека, рассматриваемое в контексте рели-
гиозном, должно быть понято как начало, имеющее су-
щественное отношение к природе человека. Это 
начало может быть описано только через различение 
пола как эмпирического факта, с одной стороны, и 
пола как внутреннего колебания человеческой при-
роды между полюсами мужественности и женственно-
сти – с другой. Данное различение влечет за собой вы-
вод об андрогинном устройстве человеческого есте-
ства.   

 
Концепция пола и половой любви  
в творчестве Владимира Соловьева 

 
Пытаясь эксплицировать представления Влади-

мира Соловьева об онтологическом статусе полового 
измерения в человеке, исследователь сталкивается с 
трудностями совсем иного рода, чем при анализе твор-
чества Василия Розанова. Если В.В. Розанов, как уже 
было указано выше, – мыслитель, не считавший необ-
ходимым систематическое оформление собственных 
взглядов, то В.С. Соловьев, напротив, философ, стре-
мившийся создать всеохватывающую систему филосо-
фии, в которой даны ответы на основные фундамен-
тальные вопросы бытия. Метафизика, гносеология, 
этика, эстетика, теория всеединства – вот основные 
столпы философии этого русского классика. По срав-
нению с такими основополагающими темами вопрос 
об устройстве пола, его связи с человеческой природой 
является для творчества Владимира Сергеевича вопро-
сом более чем второстепенным. Поэтому и в критиче-
ской литературе, посвященной анализу работ В.С. Со-
ловьева, чрезвычайно малое внимание уделяется 
именно этому вопросу.  

И тем не менее экспликация представлений о поле 
в творчестве этого выдающегося философа остается 
задачей важной, выявляющей некоторые значимые 

смыслы, глубоко вплетенные в общую канву его фило-
софствования.  

При всем своем стремлении к систематической яс-
ности и всеохватности В.С. Соловьев, как и В.В. Роза-
нов, остается философом-«духовидцем», рассуждения 
которого не могут быть сведены к анализу «наличного 
материала», но уходят в прозрения метафизического и 
мистического характера. Это делает концепции этих 
двух мыслителей при всех отличиях глубоко родствен-
ными друг другу. Как отмечает В.А. Фатеев, «Роза-
нов – философский “антитезис” Соловьева» [6. С. 155]. 
Творчество Розанова кажется более самостоятельным 
и самобытным, особенно в сравнении с «академизмом» 
рассуждений Соловьева. Но при более глубоком ана-
лизе ситуация предстает совсем не такой однозначной. 
«Загадка личности Соловьева, – отмечает В.А. Фа-
теев, – может быть глубже и неразрешимее любого, 
даже самого необъяснимого из розановских жизнен-
ных и философских парадоксов. Образ «рыцаря-мо-
наха» и пророка-духовидца, то поражающего нас глу-
биной своих мистических видений, то повергающего 
нас в уныние нелепыми теократическими построени-
ями, то поднимающего над суетой грешного мира сво-
ими возвышенными, подлинно христианскими сужде-
ниями, то вызывающего недоумение циническими вы-
ходками и сомнительного свойства стишками, дво-
ится, по крайней мере, не в меньшей степени, чем об-
раз Розанова. Именно внутренняя противоречивость, 
двоякость, доходящая до парадоксальности, являюща-
яся в значительной степени знамением переходного 
времени, на которое пришлось творчество обоих мыс-
лителей, и служит основой для их сближения. Соло-
вьев далеко не так целен и однозначен, каким он вы-
глядит обычно в посвященной ему панегирической ли-
тературе» [6. С. 155]. 

Одним из основных мотивов указанной В.А. Фате-
евым неоднозначности, противоречивости учения 
В. Соловьева является его отношение к христианству. 
Как и В. Розанов, он не мыслит себя вне христианской 
культуры, христианских смыслов, «опытной почвы» 
христианства [21. С. 69]. Но «прорабатывая» эту почву 
философскими средствами и методами, В. Соловьев 
нередко выходит за рамки собственно христианского 
вероучения. В осмыслении темы пола и половых отно-
шений эта коренная двойственность творчества В. Со-
ловьева предстает с бесспорной очевидностью. 

Итак, половой вопрос в творчестве В.С. Соловьева 
тесным образом связан с темой эроса, которая пред-
ставляет собой один из определяющих мотивов его фи-
лософии всеединства. Как отмечал выдающийся фило-
соф, современник Владимира Соловьева и, одновре-
менно, исследователь его творчества князь Евгений 
Трубецкой, тема эроса является стержневой для Вла-
димира Сергеевича, поскольку она образует собой не-
кую точку пересечения между его жизнью и его фило-
софией. Именно в этой теме, считает Евгений Никола-
евич, философ черпал свое вдохновение, именно она 
воодушевляла его на создание философских трудов. 
«С юных лет, – писал Е.Н. Трубецкой, – и почти до 
конца своих дней Соловьев провел большую часть 
жизни в состоянии эротического подъема. И с этим 



Философия / Philosophy 

76 

подъемом без всякого сомнения связано все положи-
тельное и отрицательное в его учении. – Его филосо-
фия не была бы жизненной мудростью, если бы не 
сплеталась корнями с самым мощным их его жизнен-
ных стремлений. С другой стороны, если бы его ду-
шевная жизнь в самой глубине своей не озарялась све-
том его философского и религиозного идеала, в его ха-
рактере не было бы той цельности, которая составляет 
красу его духовного облика…» [22. С. 367]. 

Всеединство для Соловьева не было абстрактной 
идеей, оно, как выражается Е.Н. Трубецкой, играло в его 
творчестве «всеми цветами радуги», было осязаемо, ви-
димо мыслителем, непосредственно проживаемо им в 
порыве любовного подъема. Любовь осознавалась фи-
лософом как «индивидуализация всеединства», его кон-
кретизация: всякая подлинная любовь есть один из эта-
пов реализации любви вселенской, соединяющей боже-
ственное и человеческое начала, часть общего «дела». 
«Для любовного чувства его предмет есть все, олицетво-
рение всего драгоценного, что есть в целом мире, сло-
вом – всеединство во образе данной конкретной инди-
видуальности» [22. С. 367]. 

Тема Эроса, таким образом, занимает значительное 
место в философии всеединства Владимира Соловьева 
и представляет в ней один из основных мотивов, поз-
воляющих приблизиться к пониманию главной цели 
творения и пути ее достижения. «И ад, и земля, и 
небо – писал Владимир Сергеевич, – с особым уча-
стием следят за человеком в ту роковую пору, когда 
вселяется в него Эрос. Каждой стороне желательно для 
своего дела взять тот избыток сил, духовных и физиче-
ских, который открывается тем временем в человеке. 
Без сомнения, это есть самый важный, срединный мо-
мент нашей жизни. Он нередко бывает очень краток, мо-
жет также дробиться, повторяться, растягиваться на 
годы и десятилетия, но в конце концов никто не минует 
рокового вопроса: на что и чему отдать те могучие кры-
лья, которые дает нам Эрос? Этот вопрос о главном ка-
честве жизненного пути, о том, чей образ и чье подобие 
примет или оставит за собою человек» [23. С. 201]. 

В работе «Жизненная драма Платона» В.С. Соло-
вьев конкретизирует свое представление о грандиоз-
ной роли половой любви, формулируя концепцию 
«пяти путей». Как и Платон, Владимир Сергеевич рас-
сматривает любовь как путь, который призван увлечь 
человека к высшей цели его существования. Но не все 
используют этого «гения» для собственного блага. 
Первый путь В.С. Соловьев называет «адским» и отка-
зывается от его подробного описания. Второй путь, 
хотя и менее ужасный по сравнению с первым, все еще 
нельзя считать достойным человека. Это путь живот-
ный, для которого любовь имеет только одно выраже-
ние – физическое. Третий путь полагает «разумную 
меру животным влечениям» и ограничивает любовь 
брачными узами, чем способствует воспроизводству 
человеческого рода. Четвертым путем В.С. Соловьев 
считает путь аскезы, осознанного безбрачия и воздер-
жания, он заменяет самый распространенный брачный 
путь более возвышенными стремлениями и более серь-
езным контролем физической природы со стороны че-
ловеческого разума и духа.  

Однако высшим путем аскетизм не может быть 
признан, поскольку его основная задача – уберечь 
энергию Эроса в человеке от расхищения и попрания 
со стороны физиологии, бушующего хаоса материи. 
Высшая же цель человека, по убеждению философа, 
состоит в том, чтобы направить эту энергию на при-
ближение к Божественному первообразу, дать ей воз-
можность переродиться в освобождающем и побежда-
ющем грех и смерть стремлении к Богу.  

В.С. Соловьев обозначает этот путь как «истинный 
андрогинизм», сутью которого является полное соеди-
нение мужского и женского начал в человеке без сме-
шивания внешних форм. Единение мужского и жен-
ского для В.С. Соловьева так же необходимо, как еди-
нение духовного и телесного, божественного и челове-
ческого в общем грандиозном процессе всеединства, 
реализующем одно из главных новозаветных обетова-
ний – «да будет Бог все во всем» (1 Кор. 15:28).  

При этом необходимо особо отметить то обстоя-
тельство, что основное отличие пути «истинного ан-
дрогинизма» от супружеского союза, с точки зрения 
Владимира Сергеевича, должно заключаться в преодо-
лении физического выражения половой любви. Не-
смотря на то, что пятый путь теснейшим образом свя-
зан с «духовной телесностью» и через нее с богочело-
веческим союзом, телесность в половой любви 
В.С. Соловьев осознанно и решительно отрицает. 
«Плотское условие размножения для человека есть 
зло, – пишет философ, – в нем выражается перевес бес-
смысленного материального процесса над самооблада-
нием духа, это есть дело, противное достоинству чело-
века, гибель человеческой любви и жизни; нравствен-
ное отношение наше к этому факту должно быть реши-
тельно отрицательное: мы должны стать на путь его 
ограничения и упразднения… Обязательно для нас и 
имеет нравственное значение внутреннее наше отно-
шение к этому коренному проявлению плотской 
жизни, именно – признание его злом, решение этому 
злу не поддаваться и добросовестное исполнение этого 
решения, насколько это от нас зависит… » [24. С. 147]. 
Физиологическую сторону половых отношений, таким 
образом, В.С. Соловьев называет злом и рассматривает 
как подчинение человека низменному началу, прими-
рение с царством греха и смерти, унижением человече-
ского достоинства.  

Евгений Николаевич Трубецкой обращает внима-
ние на то, что такое понимание любви не может быть 
приемлемо с христианской точки зрения. Создавая 
«идеальный» (в платоническом смысле) образ половых 
отношений, В.С. Соловьев, с точки зрения Е.Н. Тру-
бецкого, отнимает их от земли, но в таком виде «небу» 
они тоже не могут принадлежать. Нет в Царстве Бо-
жием места для исключительной половой любви, и по-
добное представление никогда не являлось элементом 
христианского вероучения. «В устных своих беседах с 
друзьями, – вспоминал Евгений Николаевич, – Соло-
вьев еще яснее, чем в своих сочинениях, высказывал 
мысль о несовместимости пятого пути любви, веду-
щего к андрогинизму и бессмертию, – с половыми от-
ношениями: ибо последние увековечивают путь 
смерти, дурную бесконечность смены поколений.  



Хитрук Е.Б. Метафизика пола в русской религиозной философии 

77 

И именно в половом воздержании философ видел пре-
имущество высшего пути любви перед браком. Ясно, 
что этот “андрогинизм” не переносит любовь на небо; 
а между тем он отнимает ее у земли. И с этой точки 
зрения он во всех отношениях противоестественен» 
[25. С. 587]. 

Однако В.С. Соловьев не останавливается в своих 
размышлениях на отрицании физической стороны по-
ловых отношений. Злом является не только физиче-
ское соединение мужчины и женщины, но и сама по 
себе их разделенность, из которой и происходит тяга 
их друг к другу. Ни мужчина, ни женщина по отдель-
ности не представляют собой, с точки зрения фило-
софа, целое человеческое существо. Их разделение 
само по себе является фактором смерти как дезинте-
грации Божиего творения. Поэтому необходимо разли-
чать между собой два плана бытия человека – эмпири-
ческий, двойственный, половой, порабощенный смер-
тью и идеальный, сверхфизический, в котором и воз-
можно только, по мысли В.С. Соловьева, преодоление 
смерти, разрушения и греха.   

«В эмпирической действительности, – пишет фило-
соф, – человека как такового вовсе нет – он существует 
лишь в определенной односторонности и ограниченно-
сти как мужская и женская индивидуальность… Но ис-
тинный человек в полноте своей идеальной личности, 
очевидно, не может быть только мужчиной или только 
женщиной, а должен быть высшим единством обоих. 
Осуществить это единство, или создать истинного че-
ловека, как свободное единство мужского и женского 
начала, сохраняющих свою формальную обособлен-
ность, но преодолевших свою существенную рознь и 
распадение, – это и есть собственная ближайшая за-
дача любви» [26. С. 164–165]. 

Теория андрогинии, таким образом, в учении Вла-
димира Соловьева базируется на представлении о том, 
что единение мужского и женского начал представляет 
собой важную задачу для человека. Как отмечает прот. 
В. Зеньковский, для Соловьева «андрогинизм не дан, а 
задан, относится не к прошлому, а будущему» [27. 
С. 493]. Решая эту задачу, человек преодолевает свою 
неполноту и, в конечном итоге, смертность. В то же 
время для Василия Розанова андрогинность есть дан-
ность. Эту данность нужно осознать, чтобы прибли-
зиться к пониманию важности половой любви как жиз-
неутверждающего начала, но в строгом смысле «сози-
дать» ее нет никакой надобности. В этом контексте по-
зиция Розанова выглядит более соответствующей хри-
стианскому откровению при всей экстравагантности 
его представлений о поле, описанных выше, поскольку 
она, по-видимому, легче согласуется с представлением 
о спасении во Христе людей обоих полов. 

Однако В.С. Соловьев также не ограничивается 
констатацией фактической разделенности полов в эм-
пирической перспективе. С его точки зрения, эта ситу-
ация половой дезинтеграции, сопровождающая смерт-
ность человеческого естества, тесно связанная с ней, 
для человека не является естественной и требует пре-
одоления в андрогинии именно потому, что не явля-
ется изначальной. Эта ситуация явилась одним из по-

следствий грехопадения и поэтому должна быть пре-
одолена, «излечена» наряду с другими последствиями. 
Иначе говоря, для Владимира Соловьева андрогиния 
действительно не дана, а задана, однако, задана она 
именно как восстановление былой данности, данности 
образа Божия в человеке, который таинственно связан 
с единением мужского и женского начал. «Не к какой-
нибудь отдельной части человеческого существа, – пи-
сал философ в “Смысле любви”, – а к истинному един-
ству двух основных сторон его, мужской и женской, 
относится первоначальный таинственный образ Бо-
жий, по которому создан человек… Бог относится к 
твари, как все к ничему, то есть как абсолютная пол-
нота бытия к чистой потенции бытия; Христос отно-
сится к Церкви, как актуальное совершенство к потен-
ции совершенства, образуемой в действительное со-
вершенство; отношение же между мужем и женой есть 
отношение двух различно действующих, но одинаково 
несовершенных потенций, достигающих совершен-
ства только процессом взаимодействия… Человек мо-
жет зиждительно восстановить образ Божий в живом 
предмете своей любви только так, чтобы восстановить 
этот образ в самом себе; а для этого он у самого себя 
силы не имеет, ибо если б имел, то не нуждался бы и в 
восстановлении; не имея же у себя, должен получить у 
Бога. Следовательно, человек (муж) есть творческое, 
зиждительное начало относительно своего женского 
дополнения не сам по себе, а как посредник и провод-
ник Божественной силы» [26. С. 190].  

Иными словами, андрогиния для В.С. Соловьева 
представляет собой процесс интеграции человека и 
восстановление образа Божия в нем [28. С. 274]. Од-
нако даже в таком виде концепция В.С. Соловьева не 
может быть непротиворечивым образом вписана в 
рамки христианского вероучения, согласно которому 
грехопадение свершилось в мире, где уже существо-
вали мужчина и женщина. Оно привнесло начало 
смерти и распада в их союз, но не оно явилось причи-
ной полового различения как такового. Кроме того, не-
приемлемым с христианской точки зрения является и 
сам исключительный характер, который придает фило-
соф андрогинизму как пути наиболее совершенному, 
богочеловеческому. В.С. Соловьев рассуждает так, как 
будто само вхождение в Царство Божие обусловлено 
половой любовью, находится в зависимости от успеха 
в этом отношении. Превозношение, таким образом, бо-
гочеловеческого «пятого пути» способствует форми-
рованию представления о его обязательности для всех 
людей, жаждущих обрести спасение. Как отмечает Ев-
гений Трубецкой, это и есть самое слабое место всех 
рассуждений В.С. Соловьева о природе пола и андро-
гинии: «Тут мы имеем несомненное преувеличение, 
переоценку половой любви, которая к тому же нахо-
дится в явном противоречии с христианскими осно-
вами миросозерцания нашего философа. Не подлежит 
сомнению, что половая любовь спасительна для мно-
гих; но можно ли вместе с Соловьевым видеть в ней 
для всех обязательную норму?» [25. С. 583–584]. 

В.С. Соловьев, как и В.В. Розанов, прозревает не-
кую таинственную связь пола с образом Божиим в че-



Философия / Philosophy 

78 

ловеке (Быт. 1:27) и пытается выразить ее рацио-
нально. С его точки зрения, эта связь заключается в за-
даче преодоления распада и смерти через единение 
мужского и женского начал посредством осуществле-
ния «пятого пути». Но в самом Бытии (1:27) указыва-
ется на сотворение мужчины и женщины в мире, где 
еще нет все разрушающего начала тления, следова-
тельно половое разделение само по себе не лишает че-
ловека целостности и не требует «оперативного» вме-
шательства в форме духовного единения мужчины и 
женщины, исключающего при этом его чувственное 
выражение. Поэтому теория андрогинии как высшего 
пути к человеческому совершенству является по суще-
ству своему «утопией в буквальном смысле небыва-
лого и невозможного» [25. С. 587]. 

Обобщая, можно сформулировать три основных 
положения концепции пола в учении Владимира Соло-
вьева: 

1. Пол имеет существенное отношение к организа-
ции и призванию человека. Половое разделение рас-
сматривается философом как одно из многих иных раз-
делений, которые человек должен преодолеть на пути 
к собственному спасению, – духовное и телесное, бо-
жественное и человеческое и т.п. При этом после осу-
ществления этой задачи человек не окажется беспо-
лым, напротив, половое различение сохранится в со-
юзе мужчины и женщины, преодолевших разделение, 
привнесенное в их жизнь тлением и распадом.  

2. Владимир Соловьев утверждает принципиальное 
равенство полов при некотором отличии в их ролях 
(мужчина и женщина – одинаково несовершенные по-
тенции). Именно поэтому единение мужского и жен-
ского начал несет в себе спасительный эффект. Здесь 
не высшее соединяется с низшим, но разные и при том 
равные человеческие потенции соединяются в преоб-
ражающем их существование союзе.  

3. Признание андрогинии высшим и спасительным, 
богочеловеческим путем. Противоречивость этой кон-
цепции, описанная выше, представляет собой, на наш 
взгляд, неслучайное явление в контексте как филосо-
фии В.С. Соловьева, так и русской философии конца 
XIX – начала XX в.  

Российские философы этой эпохи пытаются пока-
зать, что именно в христианской перспективе половое 
различение обретает свои подлинные не физиологиче-
ские, но метафизические основания. При этом в самом 
христианском богословии непосредственно они не мо-
гут обрести четкую теоретическую модель такой мета-
физической концепции пола. Традиционной христиан-
ской аналогии между союзом мужа и жены, с одной 
стороны, и союзом Христа и Церкви, – с другой, ока-
зывается недостаточно. Глубина и емкость этой анало-
гии подчеркивает, пожалуй, святость брачных уз, но не 
отвечает напрямую на вопрос о природе половых раз-
личий. Пытаясь, таким образом, самостоятельно вы-
явить эту природу на основании собственного творче-
ского порыва, эти выдающиеся умы создают концеп-
ции, внутренне противоречивые, но тем не менее чрез-
вычайно значимые для будущих поколений мыслите-
лей, поскольку их творческая деятельность обозначает 

проблему и прорабатывает возможные ходы ее реше-
ния. Какие бы претензии к этим ходам ни были или не 
могли быть предъявлены в будущем, само их продумы-
вание является важным достижением российской фи-
лософии этого периода. Как отмечает Никита Алексе-
евич Струве, «Церковь – живой организм, и ткани ее 
постоянно обновляются. Думать, что все в Церкви 
было дано разом и в готовом виде, есть недомыслие. 
Обновление бывает двоякого рода. Через расчистку от 
поздних, неоправданных наслоений, как очищают 
икону от копоти. И через творчество, что в Церкви рав-
носильно святости» [29. С. 269]. На такое творчество и 
оказались «обречены» российские философы второй 
половины XIX – начала XX в. Быть может, философия 
Эроса Владимира Соловьева и была необходима для 
того, чтобы противоречивость идеала андрогинии 
предстала со всей возможной очевидностью… Так 
или иначе, но по меткому замечанию о. Георгия Фло-
ровского, Соловьев «для церковного сознания оста-
ется “внешним” и как бы мы его ни любили, как бы 
мы не были и не должны были бы быть ему благо-
дарны, все же он был не церковным мыслителем, а 
вольным теософом… И религиозная метафизика Со-
ловьева есть не философское исповедание церков-
ного опыта, а умозрительное построение романтиче-
ской души» [22. С. 948]. 

Подводя итог этому небольшому исследованию ре-
лигиозно-философского осмысления пола в трудах Ва-
силия Розанова и Владимира Соловьева, необходимо 
подчеркнуть, что эти выдающиеся мыслители внесли 
существенный вклад в разработку христианской тео-
рии половых различий, подчеркивая мистическое зна-
чение пола и тесную связь пола с сущностью человека. 
Осуществленный ими интеллектуальный поиск мета-
физических и даже мистических оснований полового 
измерения в человеке чрезвычайно важен не только в 
контексте российской культуры. Это неоценимый 
вклад в развитие теории пола как таковой. В отличие 
от своих западных современников, размышлявших о 
поле с позиций приземленных, родовых, психологиче-
ских, эссенциальных (О. Вейнингер, Г. Зиммель, 
З. Фрейд и др.), русские философы конца XIX – начала 
XX в. признавали в поле наличие недосягаемой духов-
ной глубины. Эта глубина препятствует сведению че-
ловека к простому физическому феномену, хотя и не 
может быть до конца объяснена рациональными мето-
дами. Все без исключения российские мистики пола, 
включая не только В.В. Розанова и В.С. Соловьева, но 
и С.Н. Булгакова, вдохновлялись в своих прозрениях. 
Быт.1:27: «И сотворил Бог человека по образу Своему, 
по образу Божию сотворил его; мужчину и женщину 
сотворил их». В этом стихе первой главы Книги Бытия 
пол и образ Божий сопоставлены друг с другом. Од-
нако подлинный смысл этого сопоставления так и 
остается, пожалуй, в контексте христианской культуры 
неразгаданной загадкой, а может быть, даже более 
того – остается еще не излеченной болью. «Болит 
древо жизни, – писал Сергей Николаевич Булгаков, – в 
сердцевине пола и здесь нет вполне торжествующих 
победителей» [30. С. 260].



Хитрук Е.Б. Метафизика пола в русской религиозной философии 

79 

Список источников 
 

1. Милль Дж.С. О подчинении женщины. М. : Группа Компаний «РИПОЛ классик», 2020. 304 с. 
2. Бердяев Н. О назначении человека. Опыт парадоксальной этики. Париж : Современные записки, 1931. 320 c. 
3. Мейендорф Иоанн, протоиерей. Введение в святоотеческое богословие. Клин : Фонд «Христианская жизнь», 2001. 239с. 
4. Хитрук Е.Б. Метафизика «сверхполового» в философии С.Н. Булгакова // Вестник Русской христианской гуманитарной академии. 2016. 

Т. 17, № 1. С. 149–159. 
5. Хитрук Е.Б. Религиозно-философские истоки антропологической аргументации в полемике о женском священстве // Вестник Томского 

государственного университета. Философия. Социология. Политология. 2023. № 73. С. 141–155. doi: 10.17223/1998863Х/73/13 
6. Фатеев В.А. С русской бездной в душе. Жизнеописание Василия Розанова. СПб. : Кострома, 2002. 640с. 
7. Розанов В.В. Русская церковь // Православие: pro et contra. СПб. : РХГИ, 2001. С. 112–136. 
8. Розанов В.В. Уединенное. М. : Изд-во полит. лит., 1990. 543 с. 
9. Розанов В.В. Pro et contra. Кн. 2. СПб. : РХГИ, 1995. 576 с. 
10. Розанов В.В. Собрание сочинений. Семейный вопрос в России. М. : Республика, 2004. 828 с. 
11. Курбатова А.С. Проблема пола и брака в трудах В.В. Розанова // Полигнозис. 2000. № 1. С. 77–85. 
12. Иванова Т.А. Два типа концептуализации андрогина в русской философии Серебряного века // Вестник Московского университета. 

Сер. 7: Философия. 2021. № 5. С. 113–126. 
13. Розанов В.В. Метафизика христианства. Москва : АСТ ; Харьков : Фолио, 2001. 536 с. 
14. Лосев А.Ф. Владимир Соловьев и его время. М. : Молодая гвардия, 2000. 613с. 
15. Емельянов Б.В. Очерки русской философии XX века. Екатеринбург : Изд-во Урал. ун-та, 2001. 337 с. 
16. Корнилов С.В. Русские философы. Справочник. СПб. : Лань, 2001. 448 с. 
17. Розанов В.В. Собрание сочинений. В мире неясного и нерешенного. М. : Республика, 1995. 462 с. 
18. Розанов В.В. Религия и культура. М. : Правда, 1990. 636 с. 
19. Вейнингер О. Пол и характер. М. : ТЕРРА, 1992. 480 с. 
20. Флоровский Г. Восточные отцы церкви. М. : АСТ, 2003. 633 с. 
21. Хоружий С.С. О старом и новом. СПб. : Алетейя, 2000. 475 с. 
22. Соловьев Вл. С. Pro et contra. СПб. : РХГИ, 2000. 1066 с. 
23. Соловьев В.С. Философия искусства и литературная критика. М. : Искусство, 1991. 699 с. 
24. Соловьев В.С. Сочинения : в 2 т. Т. 1. М. : Мысль, 1990. 894 с. 
25. Трубецкой Е.Н. Миросозерцание В.С. Соловьева. Т. 1. М. : Медиум, 1995. 604 с. 
26. Соловьев В.С. Избранное. М. : Сов. Россия, 1990. 496 с. 
27. Зеньковский В. История русской философии. М. : Академический проект; Раритет, 2001. 880 с. 
28. Тупикин А.О. Метафизика любви В.С. Соловьева и философия пола В.В. Розанова как два продолжения речи Диотимы // Вестник РГГУ. 

Серия: Философия. Социология. Искусствоведение. 2011. № 15 (77). С. 274–280. 
29. Струве Н. Православие и культура. М. : Русский путь, 2000. 632 с. 
30. Булгаков С.Н. Свет Невечерний: Созерцания и умозрения. М. : Республика, 1994. 416 с. 

 
References 

 
1. Mill, J.S. (2020) O podchinenii zhenshchiny [The Subjection of Women]. Moscow: Gruppa Kompaniy "RIPOL klassik".  
2. Berdyayev, N. (1931) O naznachenii cheloveka. Opyt paradoksal'noy etiki [On the Destiny of Man. An Essay in Paradoxical Ethics]. Paris: 

Sovremennyye zapiski.  
3. Meyendorff, Ioann, prot. (2001) Vvedeniye v svyatootecheskoye bogosloviye [Introduction to Patristic Theology]. Klin: Fond "Khristianskaya 

zhizn'".  
4. Khitruk, E.B. (2016) Metafizika "sverkhpolovogo" v filosofii S.N. Bulgakova [The Metaphysics of the "Supra-Sexual" in the Philosophy of 

S.N. Bulgakov]. Vestnik Russkoy khristianskoy gumanitarnoy akademii. 17 (1). pp. 149–159.  
5. Khitruk, E.B. (2023) Religious and Philosophical Sources of Anthropological Argumentation in the Debate on Female Priesthood. Vestnik 

Tomskogo gosudarstvennogo universiteta. Filosofiya. Sotsiologiya. Politologiya – Tomsk State University Journal of Philosophy, Sociology and 
Political Science. 73. pp. 141–155. (In Russian). doi: 10.17223/1998863Х/73/13  

6. Fateyev, V.A. (2002) S russkoy bezdnoy v dushe. Zhizneopisaniye Vasiliya Rozanova [With a Russian Abyss in the Soul: A Biography of Vasily 
Rozanov]. Saint Petersburg: Kostroma.  

7. Rozanov, V.V. (2001) Russkaya tserkov' [The Russian Church]. In: Pravoslaviye: pro et contra [Orthodoxy: Pro et Contra]. Saint Petersburg: 
RCSI. pp. 112–136.  

8. Rozanov, V.V. (1990) Uedinennoye [Solitaria]. Moscow: Izdatel'stvo politicheskoy literatury.  
9. Rozanov, V.V. (1995) Pro et contra [Pro et Contra]. Book 2. Saint Petersburg: RCSI.  
10. Rozanov, V.V. (2004) Sobraniye sochineniy. Semeynyy vopros v Rossii [Collected Works. The Family Question in Russia]. Moscow: Respublika.  
11. Kurbatova, A.S. (2000) Problema pola i braka v trudakh V.V. Rozanova [The Problem of Sex and Marriage in the Works of V.V. Rozanov]. 

Polignozis. 1. pp. 77–85.  
12. Ivanova, T.A. (2021) Dva tipa kontseptualizatsii androgina v russkoy filosofii Serebryanogo veka [Two Types of Conceptualization of the 

Androgyne in Russian Silver Age Philosophy]. Vestnik Moskovskogo universiteta. Seriya 7: Filosofiya. 5. pp. 113–126.  
13. Rozanov, V.V. (2001) Metafizika khristianstva [The Metaphysics of Christianity]. Moscow: AST; Kharkov: Folio.  
14. Losev, A.F. (2000) Vladimir Solov'yov i yego vremya [Vladimir Solovyov and His Time]. Moscow: Molodaya gvardiya.  
15. Yemel'yanov, B.V. (2001) Ocherki russkoy filosofii XX veka [Essays on Russian Philosophy of the 20th Century]. Yekaterinburg: Ural University.  
16. Kornilov, S.V. (2001) Russkiye filosofy. Spravochnik [Russian Philosophers. A Handbook]. Saint Petersburg: Lan'.  
17. Rozanov, V.V. (1995) Sobraniye sochineniy. V mire neyasnogo i nereshennogo [Collected Works. In the World of the Unclear and Unresolved]. 

Moscow: Respublika.  
18. Rozanov, V.V. (1990) Religiya i kul'tura [Religion and Culture]. Moscow: Pravda.  
19. Weininger, O. (1992) Pol i kharakter [Sex and Character]. Moscow: TERRA.  
20. Florovsky, G. (2003) Vostochnyye ottsy tserkvi [The Eastern Fathers of the Church]. Moscow: AST.  
21. Khoruzhiy, S.S. (2000) O starom i novom [On the Old and the New]. Saint Petersburg: Aleteyya.  
22. Solov'yov, Vl.S. (2000) Pro et contra [Pro et Contra]. Saint Petersburg: RCSI.  
23. Solov'yov, V.S. (1991) Filosofiya iskusstva i literaturnaya kritika [Philosophy of Art and Literary Criticism]. Moscow: Iskusstvo.  
24. Solov'yov, V.S. (1990) Sochineniya: v 2 tomakh [Works: in 2 vols]. Vol. 1. Moscow: Mysl'.  
25. Trubetskoy, Ye.N. (1995) Mirosozertsaniye V.S. Solov'yeva [The Worldview of V.S. Solovyov]. Vol. 1. Moscow: Medium.  
26.  Solov'yov, V.S. (1990) Izbrannoye [Selected Works]. Moscow: Sovetskaya Rossiya.  
27. Zen'kovskiy, V. (2001) Istoriya russkoy filosofii [A History of Russian Philosophy]. Moscow: Akademicheskiy proyekt; Raritet.  



Философия / Philosophy 

80 

28. Tupikin, A.O. (2011) Metafizika lyubvi V.S. Solov'yeva i filosofiya pola V.V. Rozanova kak dva prodolzheniya rechi Diotimy [The Metaphysics 
of Love of V.S. Solovyov and the Philosophy of Sex of V.V. Rozanov as Two Continuations of Diotima's Speech]. Vestnik RGGU. Seriya: 
Filosofiya. Sotsiologiya. Iskusstvovedeniye. 15 (77). pp. 274–280.  

29. Struve, N. (2000) Pravoslaviye i kul'tura [Orthodoxy and Culture]. Moscow: Russkiy put'.  
30. Bulgakov, S.N. (1994) Svet Nevecherniy: Sozertsaniya i umozreniya [Unfading Light: Contemplations and Speculations]. Moscow: Respublika. 
 
Информация об авторе: 
Хитрук Е.Б. – д-р филос. наук, профессор кафедры онтологии, теории познания и социальной философии Национального 
исследовательского Томского государственного университета (Томск, Россия). E-mail: lubomudreg@gmail.com 
 
Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 
 
Information about the author: 
E.B. Khitruk, Dr. Sci. (Philosophy), professor, National Research Tomsk State University (Tomsk, Russian Federation). E-mail: 
lubomudreg@gmail.com 
 
The author declares no conflicts of interests. 
 

Статья поступила в редакцию 24.01.2025;  
одобрена после рецензирования 16.05.2025; принята к публикации 30.06.2025. 

 
The article was submitted 24.01.2025;  

approved after reviewing 16.05.2025; accepted for publication 30.06.2025. 


