
Вестник Томского государственного университета. Культурология и искусствоведение. 
2025. № 59. С. 22–36. 

© С.В. Герасимова, 2025 

Tomsk State University Journal of Cultural Studies and Art History. 2025. 59. pp. 22–36. 
 

Научная статья 
УДК 008 
doi: 10.17223/22220836/59/3 

«МОЦАРТ И САЛЬЕРИ» А.С. ПУШКИНА: СЕМИОТИЧЕСКАЯ 
МОДЕЛЬ ТЕКСТА НА ОСНОВЕ ДВОЙНОГО КОДИРОВАНИЯ 

Светлана Валентиновна Герасимова 

Российский государственный университет им. А.Н. Косыгина, Москва, Россия; 
Московский политехнический университет, Москва, Россия, metanoik@gmail.com  

Аннотация. В статье воссоздана семиотическая модель текста маленькой трагедии 
А.С. Пушкина «Моцарт и Сальери». В основу моделирования положен принцип двой-
ного кодирования текста и его двойной дешифровки на основе сакрального и профан-
ного кодов культуры. Выделяются два центральных фрейма: для сакрального кода – 
это «святость». Для профанного – «естественность». Важнейшим структурным эле-
ментом фрейма «святость» названо «обожение». Моцарт предстает как сакральный 
мученик и как травестийный двойник святого. 
Ключевые слова: профанное, сакральное, мистерия, Дионис, благодать, закон, Авель, 
Каин, травестия, кенозис 

Для цитирования: Герасимова С.В. «Моцарт и Сальери» А.С. Пушкина: семиотиче-
ская модель текста на основе двойного кодирования // Вестник Томского государ-
ственного университета. Культурология и искусствоведение. 2025. № 59. С. 22–36. doi: 
10.17223/22220836/59/3 

Original article 

“MOZART AND SALIERI” BY A.S. PUSHKIN: SEMIOTIC MODEL 
OF THE TEXT BASED ON DUAL CODING 

Svetlana V. Gerasimova 

The Kosygin State University of Russia, Moscow, Russian Federation; 
Moscow Polytechnic University, Moscow, National Research, metanoik@gmail.com 

Abstract. The methodological basis of the study is based on the literary approach to 
understanding Pushkin’s work and the cultural-semiotic approach, dating back to the 
tradition of Lotman and Levi-Strauss. Culture is a system or catalog of codes and their 
implementations in the languages of culture and texts and actions and suggests that in a 
separate text cultural codes are superimposed on one another, forming a dialogue, dispute or 
symbiosis. The study establishes a connection between sacred (SC) and secular (profane) 
(PC) codes of culture, which form the hierarchy of cultural languages and the structure of 
Pushkin’s little tragedy. The purpose of the study is to identify the specifics of the structure 
of Mozart’s image, indicating the signs of double coding of the text based on SC and PC, 
comprehending the transformations of SC. As a result of the study, the put forward 
hypothesis is confirmed: the little tragedy in general and the image of Mozart in particular 
are structured on the basis of SC and PC. Thanks to SC, Mozart is the personification of 
grace. He is correlated with Christ, Abel, a martyr in the context of the central frame of SC – 
“holiness”. Based on PC, Mozart is a merry reveler. He is compared with Dionysus or 
Orpheus, inscribed in the frame of PC – “naturalness”. Pushkin’s little tragedy is correlated 
with Christian and ancient mystery. Pushkin destroys the boundaries between the languages 
of culture of different hierarchical levels, predicting the Russian revolution. The replacement 
of “the sacred” by “the natural” took place in the Age of Enlightenment, which ended in 



Культурология, теория и история культуры / Culturology, the theory and cultural history 

23 

revolution and the destruction of the sacred code of culture. Cultural bilingualism is the most 
important sign of cultural stability. Salieri is compared with the law, Cain, the murderers of 
Christ, a fighter against God in the context of Christian mystery. He justifies himself as 
having executed only a drunken Dionysus and committed an act of retribution. Unlike 
travesty, Pushkin’s carnivalization of the image of Mozart does not lead to the loss of sacred 
meanings. Pushkin creates the pathos of the sacred-funny, correlated with foolishness and 
kenosis. In the context of the aesthetic code of culture, Mozart is a romantic genius, who is 
opposed by the personification of envy, Salieri, correlated with murderers in mysteries. 
Keywords: Profane, sacred, mystery, Dionysus, grace, law, Abel, Cain, travesty, kenosis 

For citation: Gerasimova, S.V. (2025) “Mozart and Salieri” by A.S. Pushkin: semiotic 
model of the text based on dual coding. Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta. 
Kul’turologiya i iskusstvovedenie – Tomsk State University Journal of Cultural Studies and 
Art History. 59. pp. 22–36. (In Russian). doi: 10.17223/22220836/59/3 

1. Введение 
Изучению творчества Александра Сергеевича Пушкина посвятили труды 

многие поколения ученых. Среди великих исследователей и редакторов 
наследия А.С. Пушкина, работавших над его первыми публикациями, лите-
ратурно-критическим осмыслением его творчества и двумя академическими 
собраниями сочинений, необходимо назвать Семена Егоровича Раича (1792–
1955) [1. Т. 1], Николая Алексеевича Полевого (1796–1846) [2], Степана Пет-
ровича Шевырева (1806–1864) [3], Виссариона Григорьевича Белинского 
(1811–1848) [4], Павла Никитича Сакулина (1868–1930) [5], Бориса Викторо-
вича Томашевского (1890–1957) [6, Т. 2, С. 46–63; 7], Сергея Михайловича 
Бонди (1891–1983) [6. Т. 2. С. 30–45; 7], Дмитрия Дмитриевича Благого 
(1893–1984) [8], Юрия Николаевича Тынянова (1894–1943) [9] и др. Ценный 
вклад в изучение языка Пушкина внес Виктор Владимирович Виноградов 
(1894–1969) [10, 11]. Маленькая трагедия «Моцарт и Сальери» удостоилась 
философских разборов Льва Исааковича Шестова (1866–1938) [12. С. 202–
204], Сергея Николаевича Булгакова (1871–1944) [12. С. 294–301; 13. С. 123–
125], Всеволода Вячеславовича Иванова (1895–1963) [12. С. 252–254]. С мо-
мента гибели поэта вышло 15 полных собраний сочинений поэта, но особую 
научную ценность представляет академическое собрание сочинений, начатое 
Императорской академией в 1899 г. и завершенное Академией наук СССР в 
1929 г. [5, 7, 14], и Полное собрание сочинений, выходившее между двумя 
юбилейными датами поэта – 1937 и 1949 гг. [15], а также пробный комменти-
рованный том к нему, выпущенный еще в 1935 г. и показавший невозмож-
ность уложиться в сроки при столь фундаментальном подходе [16], при этом 
особую ценность тома составляют комментарии Д.П. Якубовича. В результа-
те этого эксперимента второе академическое собрание вышло без коммента-
риев. К столетию гибели поэта также вышел шеститомник под редакцией 
Ю.Г. Оксмана и М.А. Цявловского [17]. 

В настоящее время РАН работает над третьим ПСС поэта в ХХ томах, из 
которых вышли первый том «Стихотворения лицейских лет. 1813–1817» 
(1999 г.), первая книга второго тома «Стихотворения. Петербург. 1817–1820» 
(2004 г.) и седьмой том «Драматические произведения» (2009 г.) [18].  

Классическая интерпретация маленькой трагедии А.С. Пушкина «Мо-
царт и Сальери» основана на взглядах М.П. Алексеева, отметившего связь 
Моцарта с романтическим гением [15] из искусствоведческого эссе 



Герасимова С.В. «Моцарт и Сальери» А.С. Пушкина: семиотическая модель текста 

24 

В. Ваккенродера и Л. Тика «Об искусстве и художниках. Размышления от-
шельника, любителя изящного, изданные Л. Тиком», переведенного 
С.П. Шевыревым. И Моцарт, и Сальери восходят к романтическому гению 
В. Вакенродера [19. С. 539–540]. Однако если гениальный композитор 
И. Берлингер у В. Вакенродера скорбел, осознав, что гармония рождается из 
математической точности, то Сальери горд этим. Он лишается черт романти-
ческого гения, которые переходят к Моцарту. В результате складывается 
конфликт классициста и романтика, отмеченный Г.А. Гуковским [20. С. 306]. 
В.Г. Белинский указывал на конфликт между гением и талантом, а 
М.О. Гершензон – между законом и благодатью [21. С. 114]. Связь Моцарта с 
романтизмом подчёркивает также и В.Э. Вацуро [22]. Вернувшись в декабре 
1826 г. в Москву, А.С. Пушкин сближается с С.П. Шевыревым, переводчиком 
В. Вакенродера, с кругом любомудров [23. С. 238], с которым вскоре разой-
дется, заявив, что провидение – не алгебра [18. С. 797]. Одна из причин раз-
ногласий – различное понимание соотношения рационализма и вдохновения. 
В кругу любомудров «когнитивному началу отводилась более важная роль, 
чем началу креативному» [18. С. 788]. Оспаривая примат математического 
склада ума у Берглингера [24. С. 106], А.С. Пушкин наделяет своего героя 
способностью творить по наитию, что более характерно для Рафаэля и гени-
альных художников В. Вакенродера [24, 25]. Вместе с тем «сравнение Мо-
царта с херувимом, возможно, навеяно стихотворением С.П. Шевырева 
„Преображение“» [18. С. 804] и образом Керубино, героя В.А. Моцарта и 
П. Бомарше, имя которого переводится как «херувим». Вместе с тем, как от-
мечает А.А. Долинин, первые биографы Моцарта «подчеркивали контраст 
между его возвышенной творческой натурой и эксцентрическим бытовым 
поведением» [26. С. 35], имитируя которое, А.С. Пушкин изображает героя 
забавляющимся фальшью слепого скрипача.  

Седьмой том незаконченного двадцатитомного собрания сочинений 
А.С. Пушкина предлагает наиболее полный каталог интерпретаций малень-
кой трагедии «Моцарт и Сальери» [18]. Из других важных интерпретаций 
отметим анализ маленькой трагедии Д.Н. Овсянико-Куликовским [27]. Не 
менее важно сопоставление идей А.С. Пушкина с философией И. Канта, его 
«Критикой способности суждения» и «Антропологией с прагматической точ-
ки зрения»: Л.А. Калинников, вслед за Я.Э. Голосовкером, создавшим труд 
«Достоевский и Кант: Размышление читателя над романом „Братья Карама-
зовы“ и трактатом Канта „Критика чистого разума“», отмечает влияние на 
А.С. Пушкина И. Канта, для которого «гениальность есть свойство не приро-
ды, а свободы» [28. С. 147]. Интересно исследование Марины Кузичевой, 
автора статьи «Пушкин и Моцарт: к вопросу о родстве поэтик», отмеченной в 
2014 г. премией журнала «Вопросы литературы» и повествующей о музы-
кальной атмосфере пушкинского времени [29]. Серия работ, посвященных 
личности А.С. Пушкина, его творчеству и влиянию на духовное пространство 
ХХ в., опубликована на страницах журнала «Научный диалог» [30–34], одна-
ко статей, посвященных маленькой трагедии «Моцарт и Сальери», среди пе-
речисленных работ нет, поэтому продолжить исследование этой во многом 
автобиографической пьесы особенно важно.  

В данной работе развиваются идеи статьи «Моцарт А.С. Пушкина и 
князь Мышкин Ф.М. Достоевского: проблема двойного кодирования», опуб-



Культурология, теория и история культуры / Culturology, the theory and cultural history 

25 

ликованной в девятом выпуске журнала «Научный диалог» за 2023 г.:  
doi: 10.24224/2227-1295-2023-12-9-300-319, а также статьи «„Моцарт и Саль-
ери“ А.С. Пушкина как модификация жанра мистерии», вышедшей в «Вест-
нике Русской христианской гуманитарной академии» за 2023 г. (Т. 24. № 4. 
С. 219–231). 

В данной статье использовано представление о культуре как о каталоге 
культурных кодов и обсуждаются понятия «сакральный код» и «профанный 
код». Также видится перспективным выделить эстетический код культуры и 
в его рамках рассматривать различные его стилевые разновидности, напри-
мер, барочную, романтическую и др. 

Образ Моцарта будет рассмотрен в контексте семиотической системы 
культуры, также будет создана семиотическая модель этого образа на основе 
сопоставления сакрального и профанного кода культуры.  

2. Материал, методы, обзор 
2.1. Семиотическая система культуры и методы ее исследования 

Существует множество определений культуры. К началу ХХI в., как от-
мечает А.И. Кравченко, их было уже более пятисот. «На сегодняшний день 
культура, в самом общем смысле этого слова, является семиаспектным поня-
тием, то есть культура представляет собой: результат, процесс, деятельность, 
способ (например, способ жизни человека, отличающий его от животного), 
отношения, норму, систему)» [35. C. 40]. Можно выделить даже не семь, а 
десять подходов к определению понятия «культура». [36]. Поскольку опреде-
лений культуры много, следует выбрать какую-то одну традицию, в рамках 
которой мы будем работать, и эта традиция восходит к семиотической кон-
цепции Ю.М. Лотмана.  

Ю.М. Лотман, однако, в разные годы и сам по-разному определял сущ-
ность культуры. В его трудах она предстает как «совокупность текстов» или 
их «функций» («Текст и функция») [37. C. 24]; как «совокупность всей нена-
следственной информации, способов ее организации и хранения» («Культура 
и информация», 1970) [37. С. 146], как «механизм познания» [37. С. 146], как 
«исторически сложившийся пучок семиотических систем (языков), который 
может складываться в единую иерархию (сверхъязык), но может представ-
лять собой и симбиоз самостоятельных систем. Но культура включает в себя 
не только определенное сочетание семиотических систем, но и всю совокуп-
ность исторически имевших место сообщений на этих языках (текстов). Рас-
смотрение культуры как совокупности текстов могло бы быть наиболее про-
стым путем для построения культурологических моделей, если бы в силу 
определенных причин, о которых речь пойдет в дальнейшем, такой подход не 
оказался слишком узким» [37. С. 149].  

В основу статьи положено представление о культуре как о системе не 
только текстов или их функций, но и способов «культурного поведения» че-
ловека [37. С. 148]. Сама же культура предстает как универсальная семиоти-
ческая система, объединяющая частные системы, модели поведения, языки и 
их коды. Для данной работы наиболее важным будет принцип антитез, или 
попарных корреляций, который осмысляется как структурообразующий так-
же в трудах Леви-Стросса как автора четырехтомника «Мифологики». В ис-



Герасимова С.В. «Моцарт и Сальери» А.С. Пушкина: семиотическая модель текста 

26 

следовании наиболее важной будет антитеза сакрального и светского (про-
фанного) кодов культуры, задающих иерархию языков культуры. Однако «в 
реальности семиосферы иерархия языков и текстов, как правило, нарушается: 
они сталкиваются как находящиеся на одном уровне. Тексты оказываются 
погружены в не соответствующие им языки, а дешифрующие их коды могут 
вовсе отсутствовать» [38. С. 15]. В результате на один и тот же текст могут 
быть спроецированы различные коды, прежде всего, сакральный и профан-
ный, или религиозный и светский. Смысл текста зависит не только от смыс-
ла, который вкладывал в него автор, и кода, который лежит в основе его язы-
ка, но и от кода получателя информации – от интерпретатора и его 
принципов дешифровки текста. 

В основу нашей статьи будет положено представление о двойном коди-
ровании текста и двойном прочтении его смысла. Декодирование текста, ко-
торый может быть прочитан на основе сакрального и светского (профанного) 
кода в контексте семиотической системы русской культуры, – основной 
научный методологический принцип статьи, позволяющий создать семиоти-
ческую модель трагедии, ее образов и прежде всего образа Моцарта.  

2.2. Цель и гипотеза исследования, новизна 

Цель исследования – выявить специфику структуры маленькой трагедии 
А.С. Пушкина «Моцарт и Сальери» и образа Моцарта, их место в семиотиче-
ской системе культуры. Для достижения цели необходимо решить две цен-
тральные задачи: во-первых, предстоит отметить признаки двойного кодиро-
вания текста на основе СК, т.е. сакрального кода, и ПК, т.е. светского 
(профанного) кода. Далее будем пользоваться этими аббревиатурами. А во-вто-
рых, осмыслить причины трансформации сакрального текста в маленькой 
трагедии А.С. Пушкина, структурированного на основе противопоставления 
концептов «закон» и «благодать», генетически восходящих к торжественной 
проповеди св. Илариона Киевского «Слово о законе и благодати», а через нее – 
к Библии.  

Античная трагедия с самого своего зарождения была религиозной. Она 
помогла древним грекам выйти из духовного кризиса [39. С. 200–201], по-
скольку, как и средневековые мистерии, моралите и миракли, она укореняла в 
народном сознании иерархию ценностей. Античная трагедия – это мистерия 
древности. Античные трагедии и средневековые мистерии занимали сходное 
место в семиотических системах своих культур: трагедия и мистерия транс-
лировали сакральные ценности в профанный мир.  

Одна из самых ярких недавних работ, посвященных мистерии, принад-
лежит М.А. Дзюбенко [40], утверждающего: мистерия эсхатологична и опи-
сывает универсальные судьбы всего человечества.  

Среди важнейших исследователей античной мистерии следует назвать 
таких ученых, как Дж. Фрейер [41] М. Нильсон [42], Вяч. Иванов [43], 
А.Ф. Лосев [44]. Средневековой мистерии посвятили свои исследования 
Р. Штайнер [45], В. Колязин [46], А.Н. Горбунов [47]. Серебряный век, время 
становления литературоведения и культурологии, проявлял больший интерес 
к Дионису [48, 49], а не ко Христу. Этот сдвиг интересов, возможно, стал од-
ной из причин революции (Иер., 2 :19).  



Культурология, теория и история культуры / Culturology, the theory and cultural history 

27 

Маленькая трагедия А.С. Пушкина обладает типологическим сходством 
со средневековой мистерией: они обе построены с опорой на библейский 
текст, обе сочетают высокий стиль Библии и низкий стиль текстов карна-
вальной культуры; обе делают акцент на духовной брани, т.е. на борьбе сил 
добра и зла в душе героев. Символы средневековой мистерии являются 
структурными элементами сакрального кода «Моцарта и Сальери». Однако 
пушкинский шедевр можно интерпретировать и в контексте элевсинской ми-
стерии, учитывая, что А.Ф. Лосев считает ее дионисийской [44. С. 145–146]. 
Будучи некогда сакральной, античная мистерия в христианское время смеща-
ется в профанную сферу. Языческие символы лежат в основе профанного 
кода пушкинского текста.  

Актуальность исследования состоит в осмыслении причин сосущество-
вания в пушкинском тексте смыслов, определяющихся сакральным и про-
фанным кодами культуры. Исследование предполагает герменевтический 
подход к анализу текста.  

Гипотеза статьи: маленькая трагедия в целом и образ Моцарта в частно-
сти структурированы на основе двух культурных кодов – сакрального, с цен-
тральным фреймом «святость», и профанного, с фреймом «естественность».  

Благодаря СК Моцарт может быть осмыслен как персонификация боже-
ственной благодати, соотнесенная с Личностью Христа, Авеля. На основе ПК 
он прочитывается как веселый гуляка, склонный к дионисизму: выпивке, эпа-
тажному поведению, как новый Орфей. Вариантом светского кода культуры 
является эстетический код. На его основе Моцарт предстает великим роман-
тиком, соотнесенным с гениями Вакенродера, для которого гений – сверхъ-
естествен [24. С. 37]. В терминах Леви-Стросса гений – медиатор между свя-
тым СК и земным Дионисом ПК. Он сочетает сверхъестественность, атрибут 
благодати и склонность к бытовому веселью ПК.  

А.С. Пушкин разрушает границы между языками культуры разных 
иерархических уровней, становясь вестником революции. «Естественность» 
подменяет собой «святость». Эта трансформация кода характерна для фран-
цузского Просвещения. «Благодаря проведенным реформам, ориентирован-
ным на западный тип цивилизации, Россия начинает оформляться как евро-
пейская держава» [50. С. 108]. В начале XIX в. французский язык в среде 
аристократов занимает нишу сакрального языка, что предвещает цивилиза-
ционный кризис 1812 г.  

Концепты «закон» и «благодать» и образы Каина и Авеля, спроециро-
ванные на Сальери и Моцарта, могут преобразовываться на основе ПК и при-
обретать карнавальное звучание – в мистерии это вторичное кодирование 
образов касается отрицательных персонажей: злодеи смешны. У А.С. Пуш-
кина смешным становится положительный герой. В этом отличие пушкин-
ского текста от средневековой мистерии. В отличие от травестирования пуш-
кинская карнавализация образа не приводит к утрате сакральных смыслов. 
Герой живет в двух мирах, в двух типах культуры и воспринимается как но-
ситель несовместимых начал – божественного и дионисийского. Авель у свя-
тых отцов и комментаторов Библии предстает как прообраз Христа. И Мо-
царт гибнет, как Авель, от руки брата-композитора. Но у А.С. Пушкина 
Моцарт – это также страдающий и смеющийся Дионис. Осмысление отме-
ченной проблемы коррелирует с исследованием трансформаций фольклорной 



Герасимова С.В. «Моцарт и Сальери» А.С. Пушкина: семиотическая модель текста 

28 

и мифологической традиций в пушкинской поэтике [51, 52]. Поэт, если мыс-
лить в категориях Я.Э. Голосовкера, извлекал имагинативный Абсолют из 
мифа [51–53], творчески перерабатывая фольклорные и мифологические мо-
тивы, оспаривая традиционные взгляды.  

3. Результаты и обсуждение 
3.1. Структурная модель маленькой трагедии 

«Святость» как важнейший фрейм, способный стать атрибутом человека 
в сакральной культуре, структурируется на основе таких концептов, как 
«обожение», «образ и подобие Божье в человеке», «благодать», «свобода».  

Центральный фрейм профанной культуры – это «естественность» с ха-
рактерными для нее концептами «дионисизм», «своеволие», «пьянство», «ве-
селье», «гомерический хохот». Эти травестийные двойники сакральных кон-
цептов приносят удовольствие, подменяющее собой ту духовную радость, 
которую дают породившие их сакральные первоисточники.  

Пьянство – профанный двойник сакрального испития вина, т.е. прича-
стия, связанного с таинством преложения. Сакральный и профанный коды 
культуры отражаются в различных цепочках корреляций: 

Свобода – духовная радость – причастие (СК).  
Своеволие – веселье – пьянство (ПК). 
Отметим также, что СК не только противостоит ПК, но и сам обладает 

внутренней антиномичностью: в нем противопоставлены сакральные добро и 
сакральное зло. Сакральное добро не гнушается профанной культуры, стре-
мится ее освоить и освятить, поэтому Моцарт приводит слепого скрипача. 
Сакральное зло надменно: Сальери возмущается легкомыслием Моцарта, ко-
торое как бы оправдывает злодейство. Подобно фарисеям, инициировавшим 
распятие Христа, Сальери отравляет Моцарта, реализуя средневековый ми-
стериальный сюжет. 

Однако сакральному злу – Сальери – противостоит не только сакральный 
гений, но и профанный гуляка, естественный человек, движимый естествен-
ными порывами и страстями. Травестируя образ гениального страдальца, 
А.С. Пушкин, не отрицает сакральной интерпретации его характера. Однако 
часто у А.С. Пушкина герои ведут диалог из контекста разных пластов куль-
туры: сакральному злу, Сальери, противостоит профанный естественный ве-
сельчак, Моцарт, обретающий сакральный статус благодаря смерти, а не 
жизни, благодаря мученичеству, а не повседневному поведению, поскольку в 
быту герой поступает как профанный двойник самого себя.  

Итак, важнейшим фреймом сакральной культуры является «святость», 
включающая важнейший структурный элемент «обожение». Называя Моцар-
та «богом», Сальери актуализирует в сознании носителя культуры концепты 
«человек как образ Божий», «подобие Божье», о которых Мейендорф пишет: 
«Человек, сотворенный по образу Божию, призван добровольно достичь „бо-
жественного подобия“» [54. С. 8]. Моцарт – композитор, творец. Творческий 
дар – одно из ключевых проявлений образа Божия в человеке, поскольку «Бог 
всегда остается Всемогущим Творцом» [54. С. 39], даже когда творение мира 
завершено. Образ Божий в человеке запечатлен в его даре слова, в духовном 
бессмертии и в его «свободе» [54. С. 314].  



Культурология, теория и история культуры / Culturology, the theory and cultural history 

29 

Подобия человек достигает не своими силами, а по благодати. Сами да-
ры человеку как образу Божию могут быть амбивалентными: слово, творче-
ство, бессмертие способны стать и благими, и мучительными, деструктивны-
ми, комически абсурдными.  

Однако Моцарт не просто человек, он всечеловек, обладающий универ-
сальностью, поэтому его талант, как и дар Орфея, привлекает всех. Наиболее 
яркий образ Орфея воссоздан в 12-й главе труда Лукиана, обращенного к 
«Неучу, который покупал много книг». Лукиан свидетельствует, что Орфей 
мог привлечь своей музыкой и человека, и животных, и даже камни [55. 
С. 350]. Подобно Всечеловеку Адаму, дававшему имена животным, отража-
ющим их суть, Орфей также обладает властью над тварью. В мифе реализо-
ваны профанно-сниженные варианты библейских сказаний, и Орфей не пре-
тендует называться Всечеловеком и предком всех людей, но как 
мифологический персонаж он близок Моцарту своей погруженностью в му-
зыкальную стихию, трагической смертью. Однако в Моцарте есть и отсвет 
Адама. Подобно Первочеловеку и Всечеловеку, он обладает универсальным 
языком и способен говорить со всеми: и с талантливым музыкантом Сальери, 
и со слепым скрипачом. Моцарт каждому сочувствует и в результате движет 
сердцем каждого: одного он убеждает следовать за ним, а другого приводит в 
восторг своей музыкой. Моцарт как Всечеловек, как гений и медиатор соеди-
няет в своей душе несоединимое – смех и благодать, сакральную радость и 
профанное веселье, в котором есть отсвет дионисийской стихийности.  

Как медиатор Моцарт склонен к гомерическому хохоту, который реали-
зуется у Гомера в контексте пира. Моцарт также представлен у А.С. Пушкина 
проголодавшимся. Герой соединяет божественное и человеческое. А.Ф. Ло-
сев, ссылаясь на Прокла Диадоха, указывает, что вместе с гомерическим хо-
хотом на землю нисходят жизнетворные и упорядочивающие энергии [56. 
С. 367] – так и Моцарт изливает гомерический смех в присутствии слепого 
скрипача, который ущербен и поэтому нуждается в жизнетворных энергиях. 
Гомерический хохот также сродни смеху на тризне, как бы дарующему 
усопшему энергию для дальнейшего существования. «Культурные мотиви-
ровки смеха относились к разряду иррационального. О.М. Фрейденберг 
называла смех „метафорой смерти в фазе возрождения“ [57. С. 104–105]. 
<…> Смех на похоронах символизировал жизнь, „наиболее надежно обеспе-
чивал вечную жизнь, бессмертие души“» [58. С. 36–37].  

В современной культуре смех и благодать несовместимы как доминанты 
профанной и сакральной сферы культуры, выражающие ключевые эмоции 
радования на языке каждой из этих сфер.  

Мистерия у Пушкина подверглась модификации, так как центральный 
образ – Моцарт – прочитывается не только с опорой на СК как проекция 
Христа, Авеля, святого мученика, как персонификация благодати, но и как 
профанный аналог Орфея, как носитель гомерического хохота, выразитель 
традиции барочного карнавального смеха в контексте бурлескных жанров. 
Отметим также наше согласие с М.А. Дударевой [59]. Действительно, СК 
русской культуры определяется апофатикой – неявленностью. Моцарт – эхо 
Христа и Авеля, но пушкинский герой переводит их на уровень профанных 
образов-аналогов; являет, не являя, – как это характерно не только для апо-
фатики, но и для кенозиса, т.е. самоумаления, выражающегося в том, что 



Герасимова С.В. «Моцарт и Сальери» А.С. Пушкина: семиотическая модель текста 

30 

Моцарт реализует не сакральный драматический аналог Христа и Авеля, но 
умаляет их до мифологических профанных образов Орфея или Диониса. Со-
единяя несоединимое и разделенное границей, Моцарт становится персони-
фикацией «пограничного романа» [38. С. 15]. 

В этой манере поведения проявляется склонность русского СК к кенози-
су. В юродстве всегда есть элемент самоумаления, так, св. Гавриил Ургебадзе 
(1929−1995) ходил в диадеме по улице, чтобы рассмешить собственной пер-
соной прохожих. Моцарт не исчерпывается травестийным шутовством, в нем 
есть священное смирение юродивого, которое позволяет ему не возгордиться 
и не соблазниться сопоставлением с Богом, которые оказались роковыми да-
же для Евы. Моцарт – это Адам и всечеловек, преодолевающий искушение 
святым смирением юродивого.  

Наконец, Моцарт – автобиографический герой [60. Р. 304], который сви-
детельствует, как сам А.С. Пушкин преодолевал искусительные мысли о 
масштабе своего дарования, получая помощь в этом от современной критики, 
не только утвердившей поэта в качестве «солнца» (В.Г. Белинский «Литера-
турные мечтания») [33. С. 157], но и заявившей о его «затмении» 
(О.И. Сенковский) [33. С. 158] и назвавшей его «светилом, в полдень угас-
шим» [33. С. 159]. Пушкин сам чувствовал, как его идеализируют и как сме-
ются над ним, поэтому понимание двойственного восприятия обществом 
собственной персоны становится для А.С. Пушкина условием двойного ви-
дения автором своего автобиоргафического героя – Моцарта. 

4. Заключение 
В основу статьи положено представление о культуре как о системе ко-

дов, которые формируют задающийся СК и ПК языки культуры, типы пове-
дения человека или литературного героя, созданные им тексты, их функции. 
Каталог культурных кодов не исчерпывается СК, ПК, эстетическим кодом, но 
его формирование требует дальнейших исследований.  

А.С. Пушкин создает характер Моцарта на основе двойного кодирования 
образа своего героя, так что он может быть различно интерпретирован на ос-
нове СК и ПК, лежащих в основе семиотической модели образа Моцарта и 
трагедии в целом.  

В результате образ Моцарта на основе СК и ПК обретает различные 
смыслы. Связь с библейской образностью и средневековой мистерией носит 
генетический характер и отражает идеи, которые сознательно выражает 
Пушкин, создавая эту трагедию [61]. Если на основе СК Моцарт предстает 
как носитель благодати и выразитель соборности, чувствующий свое родство 
со всеми, то на основе ПК он воспринимается как аналог смеющегося языче-
ского божества, чей смех символизирует энергии, изливающиеся в мир, что-
бы его исцелить, но не исцеляющие, так как время язычества прошло. Смех 
лишь языческий двойник христианской благодати, не способный преобразить 
мир.  

Многочисленные параллели с Дионисом свидетельствуют, что пушкин-
ский шедевр может быть рассмотрен и как модификация элевсинской диони-
сийской мистерии, связанной с оплакиванием и воскресением Диониса [44. 
С. 145–146]. Жанровое своеобразие «Моцарта и Сальери» А.С. Пушкина 



Культурология, теория и история культуры / Culturology, the theory and cultural history 

31 

определяется двойной модификацией жанра мистерии. СК реализуется в кон-
тексте модифицированной средневековой мистерии, а ПК – дионисийской.  

Как романтический гений Моцарт становится медиатором между СК и 
ПК.  

Список источников 

1. Раич С.Е. Из статей о сочинениях Пушкина // Пушкин в воспоминаниях современни-
ков.  3-е изд., доп. СПб. : Академический проект, 1998.  Т. 1–2. Т. 1. 1998.  С. 367–368. 

2. Полевой Н.А. Очерки русской литературы. СПб., 1839. Ч. 1. С. 211–229. 
3. Шевырев С.П. Об отечественной словесности. М. : Высшая школа, 2004. 302 с.  
4. Белинский В.Г. Полное собрание сочинений : в 13 т. М. : Изд-во Акад. наук СССР, 1953–

1959. Т. 7: Статьи и рецензии : 1843; Статьи о Пушкине : 1843–1846 / подгот. и коммент. сост. 
В.С. Спиридонов ; [ред. Д.Д. Благой]. 1955. 740 с. 

5. Пушкин А.С. Полное собрание сочинений : в 6 т. / под общ. ред. Демьяна Бедного, 
А.В. Луначарского, П.Н. Сакулина [др.] ; [вступ. статья А.В. Луначарского]. 2-е изд. М. ; Л. : 
Художественная лит., 1934.  

6. Пушкин А.С. в прижизненной критике. 1834–1837. СПб. : Государственный Пушкин-
ский театральный центр в Санкт-Петербурге, 2008. Т. 1. 632 с. Т. 2. 698 с.  

7. Пушкин А.С. Полное собрание сочинений : в 6 т. / под общ. ред. С.М. Бонди, Б.В. Тома-
шевского и М.А. Цявловского ; вступ. статья А.В. Луначарского. 5-е изд. М. : Худож. лит., 
1937–1948. 

8. Пушкин А.С. Стихотворения. Поэмы. Сказки / вступ. статья, примеч. Д. Благого. М. : 
Худ. литература, 1977. 783 с. (БВЛ. Серия вторая. Литература XIX в. Т. 103).  

9. Тынянов Ю.Н. Пушкин : роман. СПб. : Азбука, 2019. 637 с.  
10. Виноградов В.В. Язык Пушкина : Пушкин и история русского литературного языка. 

М. ; Л. : Academia, 1935. 454 с.  
11. Виноградов В.В. Проблема авторства и теория стилей. М. : Гослитиздат, 1961. 613 с.  
12. Пушкин А.С. в русской философской критике. М. : Книга, 1990. 518 с. 
13. Пушкин А.С. Pro et contra. Личность и творчество Александра Пушкина в оценке рус-

ских мыслителей и исследователей. Антология. Т. I–II. СПб. : Изд-во Русского Христианского 
гуманитарного института, 2000. 

14. Пушкин А.С. Академическое издание сочинений Пушкина. Сочинения Пушкина / Изд. 
Имп. Акад. наук. Приготовил и прим. снабдил Леонид Майков. Т. 1: Лирические стихотворения 
(1812–1817). СПб., 1899. 57 с. 

15. Пушкин А.С. Моцарт и Сальери // Полное собр. соч. : в 10 т. Т. 5. 2-е изд. М. : Изд-во 
Академии наук СССР, 1957. С. 357–368.  

16. Пушкин А.С. Драматические произведения // Полное собрание сочинений. Т. 7 / ред. 
VII тома Д.П. Якубович. М. ; Л. : Изд-во Академии наук, 1935. 724 с. 

17. Пушкин А.С. Полное собрание сочинений : в 6 т. : К столетию со дня гибели 1837–1937 
/ под ред. Ю.Г. Оксмана, М.А. Цявловского. М. : Academia, 1936.  

18. Багно В.Е. «Моцарт и Сальери» // Пушкин А.С. Полное собрание сочинений : в 20 т. 
СПб. : Наука, 2009. Т. 7. С. 777–813. 

19. Алексеев М.П. «Моцарт и Сальери» // Пушкин А.С. Полное собрание сочинений. М. ; 
Л., 1935. Т. 7: Драматические произведения. С. 524–547. 

20. Гуковский Г.А. Пушкин и проблемы реалистического стиля. М. : Гос. изд-во худ. лите-
ратуры, 1957. 416 с.  

21. Гершензон М. Мудрость Пушкина. М. : Т-во «Книгоиздательство писателей в Москве», 
1919. 229 с.  

22. Вацуро В.Э. О «Моцарте и Сальери» Пушкина. URL: https://omiliya.org/article/o-
motsarte-i-saleri-pushkina-ve-vatsuro.html (дата обращения: 16.10.2023).  

23. Гаврилов И.Б. Степан Петрович Шевырёв о «русском воззрении» // Христианское чте-
ние. 2016. № 1. С. 229–289. 

24. Вакенродер В.Г. Фантазии об искусстве. М. : Искусство, 1977. 263 с. 
25. Поташова К.А. О природе гения: влияние «Фантазий об искусстве» В.Г. Вакенродера 

на творческую концепцию трагедии А.С. Пушкина «Моцарт и Сальери» // Русистика без гра-
ниц. 2020. Т. 4, № 3. С. 51–58. 

26. Долинин А.А. Из нового комментария к «Моцарту и Сальери». URL: 
http://lib.pushkinskijdom.ru/Default.aspx?tabid=10150 (дата обращения: 27.10.2022). 



Герасимова С.В. «Моцарт и Сальери» А.С. Пушкина: семиотическая модель текста 

32 

27. Овсянико-Куликовский Д.Н. «Моцарт и Сальери» // Литературно-критические работы : 
в 2 т. М. : Худ. литература, 1989. Т. 1. С. 379–392. 

28. Калинников Л.А. Теория гения в эстетике Канта и «Моцарт и Сальери» Пушкина // 
Кантовский сборник : Межвузовский тематический сборник научных трудов. 2001. № 1 (22). 
С. 138–171. 

29. Кузичева М. Пушкин и Моцарт : к вопросу о родстве поэтик // Вопросы литературы. 
2014. URL: https://voplit.ru/2022/07/31/pushkin-i-motsart-k-voprosu-o-rodstve-poetik/ (дата обра-
щения: 28.10.2022). 

30. Богданова О.В. Полижанровые стратегии «Прогулок с Пушкиным» А. Терца (А. Си-
нявского) // Научный диалог. 2021. № 6. С. 173–191. doi: 10.24224/2227-1295-2021-6-173-191 

31. Киселева И.А. Особенности поэтического экфрасиса в стихотворении А.С. Пушкина 
«Полководец» (1835): от черновика к беловику // Научный диалог. 2021. № 4. С. 240–253. doi: 
10.24224/2227-1295-2021-4-240-253 

32. Круглова А.В. Перцептивная оценка глубины просодического членения в звучащем 
стихе (на материале «Евгения Онегина» А.С. Пушкина) // Научный диалог. 2023. Т. 12, № 8. 
С. 179–192. doi: 10.24224/2227-1295-2023-12-8-179-192 

33. Кудряшов И.В. Еще раз к вопросу о титуле А.С. Пушкина «солнце русской поэзии» // 
Научный диалог. 2019. № 11. С. 155–163. doi: 10.24224/2227-1295-2019-11-155-163 

34. Сухих О.С. Мотивы повести А.С. Пушкина «Пиковая дама» в романе А.В. Иванова 
«Ненастье» // Научный диалог. 2021. № 6. С. 240–250. doi: 10.24224/2227-1295-2021-6-240-250 

35. Бочарова И.Е. Смысловая доминанта культуры в переводе текста // Бочарова И.Е. 
Язык и мир изучаемого языка. Саратовский институт (филиал) ФГБОУ ВПО «Российский госу-
дарственный торгово-экономический университет». 2011. № 2. С. 34–42. 

36. Дводненко Е.В., Лысова И.И., Петряева Н.И. Комплексный подход в определении по-
нятия «культура» // Вестник Белгородского государственного технологического университета 
им. В.Г. Шухова. 2013. № 2. С. 212–214. 

37. Лотман Ю.М. Статьи по семиотике культуры и искусства. СПб. : Акад. проект, 2002. 
542 с. 

38. Лотман Ю.М. Статьи по семиотике и топологии культуры // Избранные статьи : в 3 т. 
Таллин : Александра, 1992. Т. 1. 247 с.  

39. Курциус Э. История Древней Греции : в 5 т. (Классическая мысль) Минск : Харвест, 
2002. Т. 4. 398 с.  

40. Дзюбенко М.А. Литературные суды как разновидность революционной мистерии. & 
Вопрос Т.А. Касаткиной. URL: https://vk.com/video-18077050_456240519 (дата обращения: 
02.08.2024). 

41. Фрейзер Дж. Золотая ветвь / пер. с англ. М.К. Рыклина. М. : Эксмо, 2006. 958. 
42. Nilsson M. Geschichte der griechische Religion. Bd. I, München, 1941. 980 p. URL: 

https://archive.org/details/geschichtedergri0000nils/mode/2up (accessed: 03.08.2024). 
43. Иванов Вяч. Дионис и прадионисийство. СПб. : Алетейя, 1994. 341 с.  
44. Лосев А.Ф. Античная мифология в ее историческом развитии. М. : Учпедгиз, 1957. 

620 с. 
45. Штайнер Р. Мистерия древности и христианство. М. : СП «Интербук». Моск. фил., 

1990. 123 с.  
46. Колязин В. От мистерии к карнавалу. Театральность немецкой религиозной и площад-

ной сцены раннего и позднего средневековья. М. : Наука, 2002. 208 с.  
47. Горбунов А.Н. От сотворения мира до его конца (мистерии Йоркского цикла) // Мисте-

рии Йоркского цикла. М. : Ладомир. Наука, 2014. С. 767–829.  
48. Колобаева М.А. Русский символизм. М. : Изд. Моск. ун-та, 2000. 296 с. 
49. Варакина Г. Между Дионисом и Аполлоном. Очерки о русской культуре «серебряного 

века». Рязань : Рос. ин-т культурологии, 2007. 221 с.  
50. Фуражева Н.С. Европейская идея дворянских закрытых учебных заведений и ее адап-

тация в культурном пространстве России второй половины XVIII – первой половины XIX в. 
2023. Т. 69. С. 106–118. 

51. Галиева М.А. Имагинативный абсолют в фольклоре (на материале фольклорной экспе-
диции МГУ 2014 г.) // European Social Science Journal (Европейский журнал социальных наук). 
2014. Т. 8, № 3. С. 295–299. 

52. Галиева М.А. Ритуальный орнамент в Сказке о царе Салтане А.С. Пушкина // Вестник 
Ленинградского государственного университета им. А.С. Пушкина. 2015. Т. 2, № 1. С. 16–21. 

53. Голосовкер Я.Э. Имагинативный абсолют М. : Академический проект, 2012. 318 с. 



Культурология, теория и история культуры / Culturology, the theory and cultural history 

33 

54. Мейендорф И. (протоиерей). Византийское богословие. Исторические тенденции и 
доктринальные темы / пер. с англ. В. Марутика. Минск : Лучи Софии, 2001. 336 с.  

55. Лукиан С. Неучу, который покупал много книг / пер. Н.П. Баранова // С. Лукиан. Ан-
тичность. Литература и искусство. М. : Директ Медиа Паблишинг, 2004. С. 346–356.  

56. Лосев А.Ф. Гомер / предисл. А.А. Тахо-Годи. М. : Молодая гвардия, 2006. 400 с. 
57. Фрейденберг О.М. Поэтика сюжета и жанра. М. : Лабиринт, 1997. 448 с. 
58. Голосова Н.В., Ревякина Н.П. Cемиотика «обрядового юмора» // Культура и цивилиза-

ция. 2017. Т. 7, № 6A. С. 34–39. 
59. Дударева М.А. Апофатика культуры в поэме Н.А. Некрасова «Кому на Руси жить хо-

рошо: национальное бытие и инобытие» // Известия Самарского научного центра Российской 
академии наук. Социальные, гуманитарные, медико-биологические науки. 2021. Т. 23, № 80. 
С. 68–74. 

60. Zakharov K.M. On the problem of cyclization of “little tragedies” by A.S. Pushkin // Izvestiya of 
Saratov University. New Series. Series: Philology. Journalism. 2022. Vol. 22, № 3. P. 301–05. 

61. Ильин И.А. «Моцарт и Сальери» Пушкина. Гений и злодейство // Собрание сочинений : 
в 10 т. М. : Русская книга, 1996. T. VI, кн. 2. С.91–107. 

62. Гальковский Н.М. Обличение духовной власти против игр и плясок (§ 100) // Борьба 
христианства с остатками язычества в Древней Руси. Т. 1. URL: 
https://azbyka.ru/otechnik/Istorija_Tserkvi/borba-hristianstva-s-ostatkami-jazychestva-v-drevnej-rusi-
tom-1/10_2 (дата обращения: 02.08.2024). 

References 

1. Raich, S.E. (1998) Iz statey o sochineniyakh Pushkina [From Articles on Pushkin's Works]. 
In: Vatsuro, V.E. (ed.) Pushkin v vospominaniyakh sovremennikov [Pushkin in the Memoirs of 
Contemporaries].  3rd ed. Vol. 1. St. Petersburg: Akademicheskiy proekt.  pp. 367–368. 

2. Polevoy, N.A. (1839) Ocherki russkoy literatury [Essays on Russian Literature]. Vol. 1. St. 
Petersburg: [s.n.]. pp. 211–229. 

3. Shevyrev, S.P. (2004) Ob otechestvennoy slovesnosti [On Russian Literature]. Moscow: 
Vysshaya shkola.  

4. Belinskiy, A.G. (1955) Polnoe sobranie sochineniy: v 13 t. [Complete Works: in 13 vols]. 
Vol. 7. Moscow: USSR AS.  

5. Pushkin, A.S. (1934) Polnoe sobranie sochineniy: v 6 tomakh [Complete Works: in 6 vols]. 
2nd ed. Moscow; Leningrad: Khudozhestvennaya lit.  

6. Larionova, E.O. (ed.) (2008) Pushkin A.S. v prizhiznennoy kritike. 1834–1837 [A.S. Pushkin in 
Contemporary Criticism. 1834–1837]. St. Petersburg: State Pushkin Theatre Centre in St. Petersburg.  

7. Pushkin, A.S. (1937–1948) Polnoe sobranie sochineniy: v 6 tomakh [Complete Works: in 6 
vols]. 5th ed. Moscow; Leningrad: Khudozhestvennaya lit. 

8. Pushkin, A.S. (1977) Stikhotvoreniya. Poemy. Skazki [Poems. Narrative Poems. Fairy Tales]. 
Moscow: Khudozhestvennaya lit.  

9. Tynyanov, Yu.N. (2019) Pushkin: roman [Pushkin: A Novel]. St. Petersburg: Azbuka.  
10. Vinogradov, V.V. (1935) Yazyk Pushkina: Pushkin i istoriya russkogo literaturnogo yazyka 

[Pushkin's Language: Pushkin and the History of the Russian Literary Language]. Moscow; Leningrad: 
Academia.  

11. Vinogradov, V.V. (1961) Problema avtorstva i teoriya stiley [The Problem of Authorship 
and the Theory of Styles]. Moscow: Goslitizdat.  

12. Galtseva, R.A. (ed.) (1990) Pushkin A.S. v russkoy filosofskoy kritike [A.S. Pushkin in 
Russian Philosophical Criticism]. Moscow: Kniga. 

13. Markovich, V.M. (ed.) (2000) Pushkin A.S. Pro et contra. Lichnost' i tvorchestvo Aleksandra 
Pushkina v otsenke russkikh mysliteley i issledovateley [A.S. Pushkin. Pro et Contra. The Personality 
and Work of Alexander Pushkin in the Assessment of Russian Thinkers and Researchers]. Vols. I–II. 
St. Petersburg: Russian Christian Institute for the Humanities. 

14. Pushkin, A.S. (1899) Akademicheskoe izdanie sochineniy Pushkina. Sochineniya Pushkina 
[Academic Edition of Pushkin's Works. Pushkin's Works]. Vol. 1. St. Petersburg: Imperial Academy of 
Sciences.  

15. Pushkin, A.S. (1957) Polnoe sobranie sochineniy v 10 t. [Complete Collected Works in 
10 vols]. Vol. 5. 2nd ed. Moscow: USSR AS. pp. 357–368.  

16. Pushkin, A.S. (1935) Polnoe sobranie sochineniy [Complete Works]. Vol. 7. Moscow; 
Leningrad: USSR AS. 



Герасимова С.В. «Моцарт и Сальери» А.С. Пушкина: семиотическая модель текста 

34 

17. Pushkin, A.S. (1936) Polnoe sobranie sochineniy: v 6 t.: K stoletiyu so dnya gibeli 1837–
1937 [Complete Works: in 6 vols. For the Centenary of His Death 1837–1937]. Moscow: Academia.  

18. Bagno, V.E. (2009) “Motsart i Sal'eri” [“Mozart and Salieri”]. In: Pushkin, A.S. Polnoe 
sobranie sochineniy: v 20 t. [Complete Works: in 20 vols]. Vol. 7. St. Petersburg: Nauka. pp. 777–813. 

19. Alekseev, M. P. (1935) “Motsart i Sal'eri” [“Mozart and Salieri”]. In: Pushkin, A.S. Polnoe 
sobranie sochineniy [Complete Works]. Vol. 7. Moscow; Leningrad: [s.n.]. pp. 524–547. 

20. Gukovskiy, G.A. (1957) Pushkin i problemy realisticheskogo stilya [Pushkin and the 
Problems of Realist Style]. Moscow: Gos. izd-vo khud. literatury.  

21. Gershenzon, M. (1919) Mudrost' Pushkina [The Wisdom of Pushkin]. Moscow: 
Knigoizdatel'stvo pisatelei v Moskve.  

22. Vatsuro, V.E. (n.d.) O “Motsarte i Sal'eri” Pushkina [On Pushkin's “Mozart and Salieri”]. 
[Online] Available from: https://omiliya.org/article/o-motsarte-i-saleri-pushkina-ve-vatsuro.html 
(Accessed: 16th October 2023).  

23. Gavrilov, I.B. (2016) Stepan Petrovich Shevyrev o “russkom vozzrenii” [Stepan Petrovich 
Shevyryov on the “Russian View”]. Khristianskoe chtenie. 1 pp. 229–289. 

24. Wackenroder, W.H. (1977) Fantazii ob iskusstve [Fantasies on Art]. Moscow: Iskusstvo.  
25. Potashova, K.A. (2020) O prirode geniya: vliyanie “Fantaziy ob iskusstve” 

V.G. Vakenrodera na tvorcheskuyu kontseptsiyu tragedii A.S. Pushkina “Motsart i Sal'eri” [On the 
Nature of Genius: The Influence of W.H. Wackenroder's “Fantasies on Art” on the Creative Concept 
of A.S. Pushkin's Tragedy “Mozart and Salieri”]. Rusistika bez granits. 4(3). pp. 51–58. 

26. Dolinin, A.A. (n.d.) Iz novogo kommentariya k “Motsartu i Sal'eri” [From a New 
Commentary on “Mozart and Salieri”]. [Online] Available from: http://lib.pushkinskijdom.ru/ 
Default.aspx?tabid=10150 (Accessed: 27th Ovtober 2022). 

27. Ovsyaniko-Kulikovskiy, D.N. (1989) Literaturno-kriticheskie raboty: v 2 t. [Literary-Critical 
Works: in 2 vols]. Vol. 1. Moscow: Khudozhestvennaya literatura. pp. 379–392. 

28. Kalinnikov, L.A. (2001) Teoriya geniya v estetike Kanta i “Motsart i Sal'eri” Pushkina [The 
Theory of Genius in Kant's Aesthetics and Pushkin's “Mozart and Salieri”]. Kantovskiy sbornik. 1(22). 
pp. 138–171. 

29. Kuzicheva, M. (2014) Pushkin i Motsart: k voprosu o rodstve poetik [Pushkin and Mozart: 
On the Kinship of Poetics]. Voprosy literatury. 31st July. [Online] Available from: 
https://voplit.ru/2022/07/31/pushkin-i-motsart-k-voprosu-o-rodstve-poetik/ (Accessed: 28th October 
2022). 

30. Bogdanova, O.V. (2021) Polizhanrovye strategii “Progulok s Pushkinym” A. Tertsa 
(A. Sinyavskogo) [Polygeneric Strategies of “Strolls with Pushkin” by A. Tertz (A. Sinyavsky)]. 
Nauchnyy dialog. 6. pp. 173–191. DOI: 10.24224/2227-1295-2021-6-173-191 

31. Kiseleva, I.A. (2021) Osobennosti poeticheskogo ekfrasisa v stikhotvorenii A.S. Pushkina 
“Polkovodets” (1835): ot chernovika k beloviku [Poetic Ekphrasis in A.S. Pushkin's Poem “The 
Commander” (1835): From Draft to Fair Copy]. Nauchnyy dialog. 4. pp. 240–253. DOI: 
10.24224/2227-1295-2021-4-240-253 

32. Kruglova, A.V. (2023) Pertseptivnaya otsenka glubiny prosodicheskogo chleneniya v 
zvuchashchem stikhe (na materiale “Evgeniya Onegina” A.S. Pushkina) [Perceptual Evaluation of the 
Depth of Prosodic Division in Sounding Verse (Based on A.S. Pushkin's “Eugene Onegin”]. Nauchnyy 
dialog. 12(8). pp. 179–192. DOI: 10.24224/2227-1295-2023-12-8-179-192 

33. Kudryashov, I.V. (2019) Eshche raz k voprosu o titule A.S. Pushkina “solntse russkoy 
poezii” [Once Again on A.S. Pushkin's Title “the Sun of Russian Poetry”]. Nauchnyy dialog. 11. pp. 
155–163. DOI: 10.24224/2227-1295-2019-11-155-163 

34. Sukhikh, O.S. (2021) Motivy povesti A.S. Pushkina “Pikovaya dama” v romane 
A.V. Ivanova “Nenast'e” [Motifs of A.S. Pushkin's Story “The Queen of Spades” in A.V. Ivanov's 
Novel “The Bad Weather”]. Nauchnyy dialog. 6. pp. 240–250. DOI: 10.24224/2227-1295-2021-6-240-
250 

35. Bocharova, I.E. (2011) Smyslovaya dominanta kul'tury v perevode teksta [The Semantic 
Dominant of Culture in Text Translation]. In: Zarayskiy, A.A. (ed.) Yazyk i mir izuchaemogo yazyka 
[Language and the World of the Target Language]. Vol. 2. pp. 34–42. 

36. Dvodnenko, E.V., Lysova, I.I. & Petryaeva, N.I. (2013) Kompleksnyy podkhod v opredelenii 
ponyatiya “kul'tura” [An Integrated Approach to Defining the Concept of “Culture”]. Vestnik 
Belgorodskogo gosudarstvennogo tekhnologicheskogo universiteta im. V.G. Shukhova. 2. pp. 212–214. 

37. Lotman, Yu.M. (2002) Stat'i po semiotike kul'tury i iskusstva [Articles on the Semiotics of 
Culture and Art]. St. Petersburg: Akademicheskiy proekt. 

38. Lotman, Yu.M. (1992) Izbrannye stat'i: v 3 t. [Selected Articles: in 3 vols]. Vol. 1. Tallin: 
Aleksandra. 



Культурология, теория и история культуры / Culturology, the theory and cultural history 

35 

39. Kurtsius, E. (2002) Istoriya Drevney Gretsii: v 5 t. [History of Ancient Greece]. Vol. 4. 
Minsk: Kharvest.  

40. Dzyubenko, M.A. (n.d.) Literaturnye sudy kak raznovidnost' revolyutsionnoy misterii. & 
Vopros T.A. Kasatkinoy [Literary Trials as a Variety of Revolutionary Mystery. & A Question by 
T.A. Kasatkina]. [Online] Available from: https://vk.com/video-18077050_456240519 (Accessed: 2nd 
August 2024). 

41. Frazer, J. (2006) Zolotaya vetv' [The Golden Bough]. Translated from English by 
M.K. Ryklin. Moscow: Eksmo. 

42. Nilsson, M. (1941) Geschichte der griechische Religion. Vol. 1. München: [s.n.]. [Online] 
Available from: https://archive.org/details/geschichtedergri0000nils/mode/2up (Accessed: 3rd August 
2024). 

43. Ivanov, Vyach. (1994) Dionis i pradionisiystvo [Dionysus and Pre-Dionysianism]. 
St. Petersburg: Aleteyya.  

44. Losev, A.F. (1957) Antichnaya mifologiya v ee istoricheskom razvitii [Ancient Mythology in 
its Historical Development]. Moscow: Uchpedgiz.  

45. Steiner, R. (1990) Misteriya drevnosti i khristianstvo [Ancient Mystery and Christianity]. 
Translated from German. Moscow: Interbuk.  

46. Kolyazin, V. (2002) Ot misterii k karnavalu. Teatral'nost' nemetskoy religioznoy i 
ploshchadnoy stseny rannego i pozdnego srednevekov'ya [From Mystery to Carnival. The Theatricality 
of the German Religious and Public Square Stage of the Early and Late Middle Ages]. Moscow: 
Nauka.  

47. Gorbunov, A.N. (2014) Ot sotvoreniya mira do ego kontsa (misterii Yorkskogo tsikla) [From 
the Creation of the World to Its End (Mysteries of the York Cycle)]. In: Gorbunov, A.N. (ed.) Misterii 
Yorkskogo tsikla [Mysteries of the York Cycle]. Moscow: Ladomir. Nauka. pp. 767–829.  

48. Kolobaeva, M.A. (2000) Russkiy simvolizm [Russian Symbolism]. Moscow: Moscow State 
University. 

49. Varakina, G. (2007) Mezhdu Dionisom i Apollonom. Ocherki o russkoy kul'ture 
“serebryanogo veka” [Between Dionysus and Apollo. Essays on Russian Culture of the “Silver Age”]. 
Ryazan: Russian Institute of Culturology.  

50. Furazheva, N.S. (2023) Evropeyskaya ideya dvoryanskikh zakrytykh uchebnykh zavedeniy i 
ee adaptatsiya v kul'turnom prostranstve Rossii vtoroy poloviny XVIII – pervoy poloviny XIX v. [The 
European Idea of Noble Closed Educational Institutions and Its Adaptation in the Cultural Space of 
Russia in the Second Half of the 18th – First Half of the 19th Century]. Vestnik slavyanskikh kul'tur. 
69. pp. 106–118. DOI: 10.37816/2073-9567-2023-69-106-118 

51. Galieva, M.A. (2014) Imaginativnyy absolyut v fol'klore (na materiale fol'klornoy ekspeditsii 
MGU 2014 g.) [The Imaginative Absolute in Folklore (Based on the Materials of the Moscow State 
University Folklore Expedition 2014)]. European Social Science Journal. 8(3). pp. 295–299. 

52. Galieva, M.A. (2015) Ritual'nyy ornament v Skazke o tsare Saltane A.S. Pushkina [Ritual 
Ornament in A.S. Pushkin's Tale of Tsar Saltan]. Vestnik Leningradskogo gosudarstvennogo 
universiteta im. A.S. Pushkina. 2(1). pp. 16–21. 

53. Golosovker, Ya.E. (2012) Imaginativnyy absolyut [The Imaginative Absolute]. Moscow: 
Akademicheskiy proekt.  

54. Meyendorf, I. (2001) Vizantiyskoe bogoslovie. Istoricheskie tendentsii i doktrinal'nye temy 
[Byzantine Theology: Historical Trends and Doctrinal Themes]. Translated from English by 
V. Marutik. Minsk: Luchi Sofii.  

55. Lucian, S. (2004) Antichnost'. Literatura i iskusstvo [Antiquity. Literature and Art]. Moscow: 
Direkt Media Pablishing. pp. 346–356.  

56. Losev, A.F. (2006) Gomer [Homer]. Moscow: Molodaya gvardiya.  
57. Freydenberg, O.M. (1007) Poetika syuzheta i zhanra [Poetics of Plot and Genre]. Moscow: 

Labirint. 
58. Golosova, N.V. & Revyakina, N.P. (2017) Semiotika “obryadovogo yumora” [Semiotics of 

“Ritual Humor”]. Kul'tura i tsivilizatsiya. 7(6A). pp. 34–39. 
59. Dudareva, M.A. (2021) Apofatika kul'tury v poeme N.A. Nekrasova “Komu na Rusi zhit' 

khorosho”: natsional'noe bytie i inobytie [The Apophatics of Culture in N.A. Nekrasov's Poem “Who 
Lives Well in Russia”: National Being and Otherbeing]. Izvestiya Samarskogo nauchnogo tsentra 
Rossiyskoy akademii nauk. Sotsial'nye, gumanitarnye, mediko-biologicheskie nauki. 23(80). pp. 68–74. 

60. Zakharov, K.M. (2022) On the problem of cyclization of “little tragedies” by A.S. Pushkin. 
Izvestiya of Saratov University. New Series. Series: Philology. Journalism. 22(3). pp. 301–05. 

61. Ilin, I.A. (1996) Sobranie sochineniy: v 10 t. [Collected Works: in 10 vols]. Vol. 6(2). 
Moscow: Russkaya kniga. pp.91–107. 



Герасимова С.В. «Моцарт и Сальери» А.С. Пушкина: семиотическая модель текста 

36 

62. Galkovskiy, N.M. (n.d.) Oblichenie dukhovnoy vlasti protiv igr i plyasok (§ 100) [The 
Denunciation by the Spiritual Authorities Against Games and Dances (§ 100)]. [Online] Available 
from: https://azbyka.ru/otechnik/Istorija_Tserkvi/borba-hristianstva-s-ostatkami-jazychestva-v-drevnej-
rusi-tom-1/10_2 (Accessed: 2nd August 2024). 

Сведения об авторе:  
Герасимова С.В. – кандидат филологических наук, доцент; доцент кафедры лингвистики 
и иностранных языков Российского государственного университета им. А.Н. Косыгина 
(Москва, Россия); доцент кафедры русского языка и истории литературы Московского 
политехнического университета (Москва, Россия). E-mail: metanoik@gmail.com  

Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 
Gerasimova S.V. – Candidate of Philological Sciences, Associate Professor; Associate Professor 
of the Department of Linguistics and Foreign Languages of the Russian State University named 
after A.N. Kosygin (Moscow, Russian Federation); Associate Professor of the Department of 
Russian Language and History of Literature of the Moscow Polytechnic University (Moscow, 
Russian Federation). E-mail: metanoik@gmail.com 

The author declares no conflicts of interests. 
 

Статья поступила в редакцию 12.09.2024; 
одобрена после рецензирования 04.12.2024; принята к публикации 14.08.2025. 

The article was submitted 12.09.2024; 
approved after reviewing 04.12.2024; accepted for publication 14.08.2025. 

 


