
Вестник Томского государственного университета. Философия. Социология. Политология. 2025. 
№ 87. С. 104–113. 

© О.В. Герасимова, И.В. Черникова, 2025 

Tomsk State University Journal of Philosophy, Sociology and Political Science. 2025. 87. pp. 104–113. 
 

Научная статья 
УДК 167 
doi: 10.17223/1998863X/87/10 

МЕТОДОЛОГИЧЕСКИЕ ТРАНСФОРМАЦИИ БИОЭТИКИ. 
ВЕКТОР СОВРЕМЕННОГО РАЗВИТИЯ 

Ольга Владимировна Герасимова1, Ирина Васильевна Черникова2 

1, 2 Национальный исследовательский Томский государственный университет,  
Томск, Россия 

1 Сибирский государственный медицинский университет, Томск, Россия  
1 okamastro@mail.ru 
2 chernic@mail.tsu.ru 

Аннотация. В статье прослеживается путь биоэтики от нормативной дисциплины к 
описательной, рассматриваются причины ее методологических трансформаций, опре-
деляется статус и место биоэтики в структуре современного научного знания.  
Ключевые слова: биоэтика, теория, социальная практика, эмпирический поворот, 
цифровая биоэтика 

Для цитирования: Герасимова О.В., Черникова И.В. Методологические трансформа-
ции биоэтики. Вектор современного развития // Вестник Томского государственного 
университета. Философия. Социология. Политология. 2025. № 87. С. 104–113. doi: 
10.17223/1998863X/87/10 

Original article 

METHODOLOGICAL TRANSFORMATIONS OF BIOETHICS.  
THE VECTOR OF MODERN DEVELOPMENT 

Olga V. Gerasimova1, Irina V. Chernikova2 
1, 2 National Research Tomsk State University, Tomsk, Russian Federation 

1 Siberian State Medical University, Tomsk, Russian Federation 
1 okamastro@mail.ru 
2 chernic@mail.tsu.ru 

Abstract. Throughout its existence, bioethics has undergone continuous transformation, 
driven by shifts in its subject matter that, in turn, demand new approaches, altered research 
perspectives, and methodological shifts. Emerging from the tensions between advancing 
technologies and human values, bioethics originated as a normative science. In this early 
stage, a prominent role was given to methodologies derived from philosophical theories 
aimed at establishing ethical and legal norms (B.G. Yudin). However, within two decades, 
the limitations of a purely normative approach – which championed impartiality and was 
devoid of cultural context – became apparent. This recognition prompted a methodological 
shift towards descriptive ethics, leading to the formation of a new bioethics concept termed 
the “empirical turn”. These changes were responses to methodological crises stemming from 
the estrangement of traditional biomedical ethics from the particularities of social practices 
in normative decision-making, and its inability to account for sociocultural dynamics and 
regional specificities. Consequently, a need arose to incorporate the approaches of the social 
sciences, resulting in several distinct “turns” within bioethics (e.g., anthropological, cultural, 
relational, empirical, digital). Among these, the empirical turn is central, signifying the 
methodological shift wherein methods and data from the social sciences were systematically 
adopted. In the process of establishing this new analytical vector and expanding its subject 



Социальная философия и философская антропология / Social philosophy and philosophy of humanity 

105 

area, the digitalization of healthcare has precipitated a digital shift (occurring within the 
broader empirical turn), which, under certain conditions, may facilitate a return to 
philosophical traditions. Therefore, in answering the question of the status and place of 
bioethics within the system of knowledge, modern bioethics can be definitively characterized 
as an institutionalized direction of transdisciplinary research. This research is focused on the 
consequences of the emergence and application of biomedical technologies. The evolution of 
bioethics reflects the development of science within its general methodology. The emergence 
of the empirical turn is a logical outcome of this development, representing a progression 
from the normative to the descriptive, from abstract theoretical constructs to the study of 
facts, and from prescribing “how it should be” to understanding “how it is”. 
Keywords: bioethics, theory, social practice, empirical turn, digital bioethics 

For citation: Gerasimova, O.V. & Chernikova, I.V. (2025) Methodological transformations 
of bioethics. The vector of modern development. Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo 
universiteta. Filosofiya. Sotsiologiya. Politologiya – Tomsk State University Journal of 
Philosophy, Sociology and Political Science. 87. pp. 104–113. (In Russian). doi: 
10.17223/1998863X/87/10 

Введение 
Биоэтика как наука возникла на рубеже 60–70-х гг. ХХ в. Основной при-

чиной ее появления называют развитие технологий, в первую очередь, био-
медицинских, а ее главную задачу – защиту жизни, достоинства и личной 
свободы человека. В процессе своего становления и развития биоэтика про-
шла несколько этапов трансформаций. Биоэтика объединила ученых из таких 
различных академических дисциплин, как медицина, право, философия и 
теология, для решения проблем, связанных с рисками развивающихся меди-
цины и биотехнологий. Б.Г. Юдин отмечает, что современной биоэтике при-
суща следующая черта: «…все более заметное место в ней занимает деятель-
ность, направленная на создание этических и юридических норм» [1. C. 7]. 
Выработка медицинских протоколов и рекомендаций, регулирующих иссле-
дования в области биомедицины, на основе которых впоследствии разраба-
тываются технологии, ориентированные на диагностику, лечение и профи-
лактику, невозможны без биоэтического анализа. 

Первоначально биоэтику оценивали как нормативную дисциплину, опи-
рающуюся на методологический аппарат философских теорий. Спустя два 
десятилетия стала проявляться ограниченность нормативного подхода, осно-
ванного на беспристрастности, непредвзятости, лишенного культурной обу-
словленности, что привело к сдвигу в сторону описательной этики и форми-
рованию новой концепции биоэтики, получившей название «эмпирический 
поворот» в биоэтике. Многообразие векторов развития биоэтики, в первую 
очередь, определяется динамикой прогресса биомедицинских наук и техно-
логий, но не только, например, изменения в сфере IT-технологий привели к 
появлению цифровой биоэтики. Таким образом, цель данной работы – обо-
значить направления трансформаций биоэтики и определить ее статус и ме-
сто в структуре современного научного знания.  

Становление биоэтики 
Появление термина «биоэтика» связывают с именем Вана Ренселлера 

Поттера, американского ученого, который называет ее «наукой выживания» и 
«мостом в будущее», способной провести человечество сквозь опасности и 
вызовы развивающихся технологий. 



Герасимова О.В., Черникова И.В. Методологические трансформации биоэтики 

106 

С момента своего возникновения (а это рубеж 60–70 гг. ХХ в.) биоэти-
ка не имела однозначного толкования, а сам Поттер считал, что биоэтика 
должна стать «новой дисциплиной, соединяющей в себе биологические 
знания и познание человеческих ценностей» [2. C. 216]. Поттер подчерки-
вал, что биоэтика выполняет объединяющую роль, является «мостом» 
между естественнонаучным и социально-гуманитарным знанием, она при-
звана «распространить свой метод не только на человека, но и на биосферу 
как целое» [3. C. 11]. Такой взгляд отличает биоэтику от традиционной ме-
дицинской этики, так как он гораздо шире, чем профессиональная меди-
цинская этика.  

В качестве причины возникновения новой биоэтики П.Д. Тищенко на 
первое место ставит прогресс биотехнологий, развитие которых выявило 
«новую экзистенциальную угрозу для жизни, чести и достоинства пациен-
тов» [5. C. 77]. С. Шер и К. Козловска выделяют ряд факторов, повлиявших 
на появление биоэтики: научный и медицинский прогресс, который привел к 
возникновению новых этических проблем и дилемм, связанных с изменением 
восприятия пациентов, с их требованиями большей автономии в принятии 
решений о своем здоровье, а также социальные и политические изменения 
(движение за права потребителей, требование учета интересов общества в 
медицинских решениях) [6. Р. 31]. У.Т. Райх указал на то, что биоэтика акту-
ализировала острые конфликты между развитием технологий и основными 
человеческими ценностями, касающиеся жизни, смерти и здоровья, возник 
интерес к самой постановке вопросов биоэтической проблематики: «Дилем-
мы в настоящее время сами по себе являются предметом споров, в которых 
этические принципы и приоритеты оказываются под постоянным внимани-
ем» [7]. Кроме того, развитию биоэтики способствовала междисциплинарная 
открытость. По мнению Ф. Каскайса, предпосылки появления биоэтики свя-
заны с увеличением сложности медицинских технологий и практик, что по-
рождает новые этические дилеммы, которые обусловлены использованием 
новых методов терапии, диагностики, достижениями генетики, а также рас-
ширением области здравоохранения.  

Как видим, вопросы, связанные с общественным здоровьем, репродукци-
ей, генетикой и экологическим здоровьем, потребовали нового подхода к 
этике в медицине и биологии. Медицинская этика оказалась недостаточной 
для решения сложных моральных дилемм, возникающих в условиях приме-
нения новых технологий, генной инженерии. Эффективному решению био-
этических проблем способствуют междисциплинарный подход, сотрудниче-
ство различных научных и гуманитарных дисциплин, включая медицину, 
философию, социологию, право и др. Необходимо углубленное понимание 
социокультурных реалий и их влияния на понятия здоровья, болезни и меди-
цинских практик [7]. 

Итак, исследователи сходятся во мнении, что возникновение технологий 
в сфере биомедицины обусловило выход массива проблем медицинской 
практики на рефлексивный уровень: «Неудовлетворенность старой медицин-
ской этикой привела к появлению биоэтики» [8. C. 78]. Потребовалась не 
только трансформация старой медицинской этики, которая обратилась в вид 
корпоративной этики, но и концептуализация новой парадигмы этики – био-
этики. 



Социальная философия и философская антропология / Social philosophy and philosophy of humanity 

107 

Место биоэтики в структуре научного  
знания 

П.Д. Тищенко описывал специфику биоэтики как «пограничное про-
странство» [9. C. 9], имея в виду философский опыт осмысления ситуаций, 
провоцируемых биомедицинским прогрессом, на грани с опытами биологии, 
медицины, права, богословия и других дисциплинарных форм осмысления 
жизни. То есть проблемное поле биоэтики – всегда за гранью, всегда между 
науками и выходит в социальное пространство, что позволяет отнести био-
этику к трансдисциплинарным исследованиям, которые в отличие от меж-
дисциплинарных означают выход в практику жизни, это социально распреде-
ленное производство знаний [10. С. 110]. 

То, что биоэтика находится в рамках трансдисциплинарного дискурса, 
утверждает и Е.Г. Гребенщикова [11]. Рассматривая биоэтическую эксперти-
зу как инструмент биоэтики, она отмечает, что данная экспертиза во многом 
выражает особенности трансдисциплинарных способов решения задач, кото-
рые, безусловно, способны задавать вектор актуальных дискуссий в самых 
разнообразных областях деятельности. Она подчеркивает то обстоятельство, 
что основополагающие характеристики трансдисциплинарного дискурса 
присущи и биоэтической экспертизе: «Это связано с пониманием того, что: 
1) невозможно найти устраивающую всех моральную доктрину; 2) комплекс-
ный характер рассматриваемых проблем предполагает совмещение различ-
ных взглядов подходов в едином проблемном поле; 3) условием совместного 
рассмотрения проблем является определенный настрой – общее для всех во-
влеченных сторон стремление достичь наиболее приемлемого решения» [12. 
C. 82].  

Трансдисциплинарность вошла в практику науки и стала особенно акту-
альной в связи с технонаукой и конвергентными технологиями, участником 
которых являются и биомедицинские технологии. «Трансдисциплинарные 
исследования – это качественно новый этап интегрированности науки в об-
щество. В новой концепции науки, обозначаемой как постнеклассическая 
наука, технонаука, знание второго типа (Mode 2), знание производится не 
только в контексте открытия и фундаментального обоснования, но и в кон-
тексте оцениваемых последствий применения» [13. С. 75].  

Трансдисциплинарность биоэтики означает интеграцию знаний и мето-
дов из различных дисциплин для решения сложных проблем. Как уже отме-
чалось, биоэтика охватывает множество тем, связанных с биологией, меди-
циной, философией, социологией, правом, психологией и другими 
областями. Для полного понимания этических проблем в этих областях необ-
ходимо включать знания и методы из различных дисциплин. 

Для решения этих проблем часто возникает необходимость методологи-
ческого синтеза разных наук, как естественных, так и гуманитарных, в том 
числе социальных. Например, для анализа этических проблем в области ген-
ной инженерии могут потребоваться знания из биологии, генетики, филосо-
фии и права. Решение биоэтических проблем обычно требует сотрудничества 
специалистов из различных областей. Например, медицинские этики, юри-
сты, биологи, философы и представители общественности могут работать 
вместе для разработки политики и рекомендаций в области биомедицины и 



Герасимова О.В., Черникова И.В. Методологические трансформации биоэтики 

108 

здравоохранения. «Именно биоэтический подход, в силу его трансдисципли-
нарных методологических возможностей, позволяет учитывать социально 
распределенные формы междисциплинарного производства знаний и ответ-
ственности, объективную потребность соразмерности продуктов инноватики 
как человеку, так и природе, эвристические ресурсы и фундаментальные 
ограничения новых форм позиционирования человека в техносфере» [14. 
C. 131]. 

Итак, поставив вопрос о статусе и месте биоэтики в системе знаний,  
мы относим современную биоэтику к институционализированному направ-
лению трансдисциплинарных исследований последствий биомедицинских 
технологий.  

Философские и методологические причины поворотов  
в биоэтике 

Согласно общепринятой со времени публикации Т. Куном «Структуры 
научных революций» интерпретации научного «поворота», доминирующая 
парадигма, обеспечивающая основу для «нормальной науки», становится 
несовместимой с наблюдаемыми новыми явлениями, что приводит к необхо-
димости принятия новой парадигмы в качестве объяснительной основы. Од-
нако в биоэтике этот процесс выглядел несколько иначе. Как отмечают 
С. Саллок и Ф. Урсин, в биоэтике разнородная совокупность причин (мето-
дологических, прагматических, нормативных) привела к заимствованию эм-
пирических методов (не столько теорий) из других научных направлений [15. 
Р. 286]. Кроме того, необходимо учитывать определенную специфику пред-
метной области биоэтики. В то время как научная парадигма представляет 
собой то, что разделяют члены научного сообщества, и только они, биоэтика 
предстает как трансдисциплинарное исследование, в котором объекты и ме-
тоды разнообразны и не меняются внезапным образом. Это значит, что в слу-
чае трансформаций в биоэтике не вполне корректно говорить о смене пара-
дигмы, «поскольку ни одна отдельная дисциплина не может претендовать на 
исключительное представительство биоэтической науки в биоэтике, которую 
можно заменить другой исследовательской парадигмой, но можно, конечно, 
и дополнить» [15. Р. 288]. Поэтому речь должна идти не о смене парадигм, а 
об определенном повороте.  

Феномен поворота знаком нам по философии, где выделяют самые 
различные повороты, такие как онтологический, лингвистический, икони-
ческий, теологический, перформативный, медиальный, антропологический, 
риторический, нарративный, пространственный и др. Чем являются пово-
роты в биоэтике и есть ли они «форма возврата», мы постараемся опреде-
лить далее.  

Повороты в биоэтике были связаны с методологическими кризисами, 
обусловленными отстраненностью традиционной биомедицинской этики при 
принятии нормативных решений от особенностей социальных практик, не-
способностью учитывать социокультурную динамику и региональную спе-
цифику. Стала проявляться необходимость обращения к опыту социальных 
наук, что и породило появление ряда поворотов в биоэтике.  

Социологи Рене Фокс и Джудит Свэйзи в 1984 г. охарактеризовали аме-
риканскую биоэтику как «лишенную признания социальных и культурных 



Социальная философия и философская антропология / Social philosophy and philosophy of humanity 

109 

сил, влияющих на этические явления, и замкнутую в самой себе» [16. P. 15]. 
Для ранней биоэтики был характерен способ решения проблем, методологи-
ческим основанием которого являлась аналитическая философия.  

Много вопросов возникло и к так называемому принципализму, т.е. без-
оговорочному следованию четырем основным принципам биоэтики, описан-
ным Томом Бичемом и Джеймсом Чилдрессом в своей работе «Принципы 
биомедицинской этики» [18]. Это такие принципы, как не навреди, делай 
благо, принцип уважения автономии пациента и принцип справедливости, 
которые способны вступать в противоречия не только друг с другом, но и с 
культурными, социальными, религиозными нормами того или иного сообще-
ства или общества в целом. Ален А.А. Альварес убежден, что применяя те 
или иные моральные принципы по отношению к народам с отличающимися 
культурными нормами, традициями, необходимо удостовериться, совмести-
мы ли эти принципы с ценностями разных культур. Утверждение, что данный 
моральный принцип применим к разным культурам, означает, что между 
этими культурами существует определенное сходство. Подобное утвержде-
ние должно быть эмпирически подтверждено: «Именно поэтому биоэтика не 
может ограничиваться в своих исследованиях лишь нормативной этикой» 
[18. P. 501].  

По убеждению некоторых ученых, решение различных моральных про-
блем в сфере здравоохранения и биомедицины только философскими мето-
дами подобно тирании [19. P. 186]. Действительно, характеристика биоэтики 
как формы экспертного знания влечет за собой вопросы о власти и авторите-
те: не рискует ли биоэтика заменить одну форму власти (врачей и ученых) 
другой формой власти (экспертов)? В итоге возникло понимание, что если 
моральные теории начинают создавать нормы в отношении социальных 
практик, то они должны учитывать контекст этих социальных практик. 

Один из первых поворотов биоэтики получил название антропологиче-
ский поворот. Его основная идея заключается в признании важности куль-
турных и социальных факторов в формировании этических взглядов и прак-
тик. Философские основания этого поворота связаны с антропологическими 
теориями, которые подчеркивают культурный релятивизм и многообразие 
моральных систем в различных культурах. Антропологический поворот 
предполагает использование методов социальных наук, таких как этногра-
фия, антропология и др., для изучения культурных контекстов и традиций, 
влияющих на этические решения.  

Основная идея культурологического поворота состоит в том, чтобы рас-
сматривать биоэтику как социокультурный феномен и изучать роль культуры 
в формировании ценностей и практик в области этики в медицине. Философ-
ские основания этого подхода могут быть связаны с философией культуры, 
социологией и культурными исследованиями. Культурологический поворот 
подразумевает активное использование методов анализа культурных контек-
стов и традиций, а также исследование того, какие именно культурные фак-
торы влияют на этические решения в медицине и биомедицинских исследо-
ваниях.  

Реляционный поворот в биоэтике базируется на представлении о взаимо-
связях и взаимозависимостях в социальных и культурных практиках, а также 
на идеях об идеографическом подходе к этике. Философские основания этого 



Герасимова О.В., Черникова И.В. Методологические трансформации биоэтики 

110 

подхода могут быть связаны с философией действия, социальной теорией и 
концепциями взаимодействия и взаимозависимости в обществе. Реляцион-
ный подход предполагает использование методов, которые учитывают соци-
альные и культурные взаимосвязи, а также анализ влияния этих взаимосвязей 
на этические аспекты в медицине и биомедицинских исследованиях. 

Эмпирический поворот обозначает методологический сдвиг, при котором 
ученые-биоэтики начали заимствовать методы и данные из социальных наук. 
Эмпирический поворот в биоэтике относится к изменению методологического 
подхода к изучению этических вопросов в медицине и биомедицинских иссле-
дованиях. Вместо того, чтобы полагаться исключительно на теоретические и 
философские рассуждения, необходимо использование эмпирических мето-
дов, принятых в социологии, психологии, антропологии и этнографии, для 
изучения этических проблем в их реальных контекстах. В рамках эмпириче-
ского поворота при рассмотрении этических дилемм медицинской практики 
первостепенное значение имеют конкретные данные, факты и результаты 
наблюдений. Важно сочетать теоретические основы с практическими данны-
ми, чтобы обеспечить более основательный подход к решению этических 
вопросов. 

Цифровизация здравоохранения, формируя новый вектор анализа в био-
этике, расширяя её предметную область, стала причиной появления цифрово-
го поворота и дала жизнь новому направлению в биоэтике, получившему 
название цифровой биоэтики.  

Выше мы выявили то, что эмпирический поворот привел к уходу от нор-
мативной биоэтики к дескриптивной, однако, как считает Е.В. Брызгалина, 
цифровой поворот при определенных условиях может обеспечить возврат к 
философской традиции: «Если цифровая биоэтика станет фактором пере-
определения ценностных принципов в случае кардинального их расхождения 
с практическими действиями субъектов, это продвинет цифровую биоэтику 
от „поверхностных исследований“ ближе к нормативной традиции» [20. 
C. 100]. Мы видим, что многообразие цифровых методов в области биоэтиче-
ских исследований открывает новые возможности для понимания позиций 
различных социальных субъектов, с одной стороны, и подчеркивает междис-
циплинарный характер биоэтики – с другой. Цифровая биоэтика не только 
оценивает цифровые решения в здравоохранении, но и рассматривает их вли-
яние на общество, справедливость и солидарность. Она поднимает вопросы о 
том, как технологии влияют на ценности и благополучие на разных уровнях, 
от локального до глобального.  

Выводы 
Биоэтика во все периоды своего существования претерпевала и продол-

жает претерпевать разного рода трансформации, связанные с изменениями в 
ее предметном поле, которые, в свою очередь, требовали новых подходов 
внутри науки, изменения исследовательского ракурса и новых методологиче-
ских сдвигов. Биоэтика, порожденная противоречиями между развивающи-
мися технологиями и человеческими ценностями, начинаясь как нормативная 
наука, постепенно двигалась в сторону описательности. Как следствие – нор-
мативный дискурс вытеснялся эмпирическим.  



Социальная философия и философская антропология / Social philosophy and philosophy of humanity 

111 

Безусловно, биоэтика нацелена на практику (и практика здравоохране-
ния, биомедицинских исследований требует ее вмешательства в качестве 
эксперта), но она не сможет дать ничего нового, не развив свой методологи-
ческий аппарат, не совершив перехода от философского уровня познания к 
эмпирическому. Развитие биоэтики – это развитие отдельно взятой науки в 
рамках общей методологии науки. Появление эмпирического поворота – это 
закономерный результат развития науки, движущейся по пути от норматив-
ности к описательности, от абстрактных теоретических построений к иссле-
дованиям фактов, от «как должно быть» к «как оно есть». 

Список источников 

1. Актуальные проблемы биоэтики: сб. обзоров и реф. / РАН. ИНИОН. Центр науч.-
информ. исслед. по науке, образованию и технологиям; отв. ред. Б.Г. Юдин. М., 2016. 242 с. 
(Серия : Наука, образование и технологии).  

2. Поттер В.Р. Биоэтика: мост в будущее / под ред. С.В. Вековшининой, В.Л. Кулиничен-
ко. Киев, 2002. 216 с. 

3. Мещерякова Т.В. Модели биоэтики: философско-методологический анализ социокуль-
турных оснований биоэтики. Томск : Издательство ТГПУ, 2016. 160 с. 

4. Тищенко П.Д. К началам биоэтики // Вопросы философии. 1994. № 3. C. 63–66. 
5. Тищенко П.Д. Био-власть в эпоху биотехнологий. М. : Ин-т философии РАН, 2001. 

177 с. 
6. Scher S. et al. The rise of bioethics: a historical overview // Rethinking health care ethics. 

2018. Р. 31–44. 
7. Cascais F. Bioethics: From the Early Days to the Present // Studia Bioetica. Vol. 3. 
8. Михель И.В. Биоэтика в контексте истории: философские исследования биоэтического 

движения. Саратов : Саратов. гос. техн. ун-т, 2015. 248 с. 
9. Тищенко П.Д. На гранях жизни и смерти: философские исследования оснований био-

этики. СПб. : Изд. дом «Мiръ», 2011. С. 45–46. 
10. Киященко Л.П. Философия трансдисциплинарности: подходы к определению // Транс-

дисциплинарность в философии и науке: подходы, проблемы, перспективы. М., 2015.  
11. Гребенщикова Е.Г. Трансдисциплинарная парадигма в биоэтике // Знание. Понимание. 

Умение. 2010. № 2. С. 79–83. 
12. Гребенщикова Е.Г. Философско-методологическое обоснование трансдисциплинарной 

парадигмы в биоэтики : дис. … д-ра филос. наук. М., 2012. 
13. Черникова И.В. Междисциплинарные и трансдисциплинарные методологии и техноло-

гии современной науки. Томск : Изд. дом Томского государственного университета, 2018. 86 с. 
14. Асеева И.А., Буданов В.Г. Философские и биоэтические аспекты развития новых кон-

вергентных технологий как фактора трансформации среды обитания человека // Известия Юго-
западного государственного университета. Серия: Экономика. Социология. Менеджмент. 2014. 
№ 3. С. 130–137. 

15. Salloch S., Ursin F. The birth of the “digital turn” in bioethics? // Bioethics. 2023. Vol. 37, 
№ 3. P. 285–291. 

16. Jacoby L. Empirical methods for bioethics: a primer / ed. L.A. Siminoff. Emerald Group 
Publishing Limited, 2007.  

17. Beauchamp T.L. Methods and principles in biomedical ethics // Journal of Medical Ethics. 
2003. Vol. 29. 

18. Alvarez A.A.A. How rational should bioethics be? The value of empirical approaches // Bio-
ethics. 2001. Vol. 15, № 5–6. P. 501–519. 

19. Campbell A.V. Presidential Address: global bioethics-dream or nightmare // Bioethics. 1999. 
P. 186–187. 

20. Брызгалина E.В. Цифровая биоэтика: дисциплинарный статус между традицией и вы-
числением // Вопросы философии. 2023. № 1. С. 94–103.  

References 

1. Yudin, B.G. (ed.) (2016) Aktual'nye problemy bioetiki [Current Problems of Bioethics]. 
Moscow: RAS.  



Герасимова О.В., Черникова И.В. Методологические трансформации биоэтики 

112 

2. Potter, V.R. (2002) Bioetika: most v budushchee [Bioethics: Bridge to the Future]. Kyiv: 
[s.n.].  

3. Meshcheryakova, T.V. (2016) Modeli bioetiki: filosofsko-metodologicheskiy analiz 
sotsiokul'turnykh osnovaniy bioetiki [Models of Bioethics: Philosophical-Methodological Analysis of 
the Sociocultural Foundations of Bioethics]. Tomsk: TSPU. 

4. Tishchenko, P.D. (1994) K nachalam bioetiki [Towards the Origins of Bioethics]. Voprosy 
filosofii. 3. pp. 63–66. 

5. Tishchenko, P.D. (2001) Bio-vlast' v epokhu biotekhnologiy [Bio-Power in the Age of 
Biotechnologies]. Moscow: Institute of Philosophy, Russian Academy of Sciences. 

6. Scher, S. et al. (2018) The rise of bioethics: a historical overview. In: Scher, S. & Kozlowska, 
K. Rethinking Health Care Ethics. Singapore: Palgrave Pivot. pp. 31–44. 

7. Cascais, F. (n.d.) Bioethics: From the Early Days to the Present. [Online] Available from: 
Utopia.duth.gr.  

8. Mikhel, I.V. (2015) Bioetika v kontekste istorii: filosofskie issledovaniya bioeticheskogo 
dvizheniya [Bioethics in the Context of History: Philosophical Studies of the Bioethics Movement]. 
Saratov: Saratov State Technical University.  

9. Tishchenko, P.D. (2011) Na granyakh zhizni i smerti: filosofskie issledovaniya osnovaniy 
bioetiki [On the Borders of Life and Death: Philosophical Studies of the Foundations of Bioethics]. St. 
Petersburg: Mir". pp. 45–46. 

10. Kiyashchenko, L.P. (2015) Filosofiya transdistsiplinarnosti: podkhody k opredeleniyu [The 
philosophy of transdisciplinarity: Approaches to definition]. In: Bazhanov, V. & Sholts, R.V. (eds) 
Transdistsiplinarnost' v filosofii i nauke: podkhody, problemy, perspektivy [Transdisciplinarity in 
Philosophy and Science: Approaches, Problems, Perspectives]. Moscow: Navigator. pp. 110.  

11. Grebenshchikova, E.G. (2010) Transdistsiplinarnaya paradigma v bioetike [The 
transdisciplinary paradigm in bioethics]. Znanie. Ponimanie. Umenie. 2. pp. 79–83. 

12. Grebenshchikova, E.G. (2012) Filosofsko-metodologicheskoe obosnovanie 
transdistsiplinarnoy paradigmy v bioetiki [Philosophical-methodological substantiation of the 
transdisciplinary paradigm in bioethics]. Philosophy Dr. Diss. Moscow. 

13. Chernikova, I.V. (2018) Mezhdistsiplinarnye i transdistsiplinarnye metodologii i tekhnologii 
sovremennoy nauki [Interdisciplinary and Transdisciplinary Methodologies and Technologies of 
Modern Science]. Tomsk: Tomsk State University. 

14. Aseeva, I.A. & Budanov, V.G. (2014) Filosofskie i bioeticheskie aspekty razvitiya novykh 
konvergentnykh tekhnologiy kak faktora transformatsii sredy obitaniya cheloveka [Philosophical and 
Bioethical Aspects of the Development of New Convergent Technologies as a Factor in the 
Transformation of the Human Environment]. Izvestiya Yugo-zapadnogo gosudarstvennogo 
universiteta. Seriya Ekonomika. Sotsiologiya. Menedzhment. 3. pp. 130–137. 

15. Salloch, S. & Ursin, F. (2023) The birth of the “digital turn” in bioethics? Bioethics. 37(3). 
pp. 285–291. 

16. Jacoby, L. & Siminoff, L.A. (eds) (2007) Empirical Methods for Bioethics: A Primer. 
Emerald Group Publishing Limited.  

17. Beauchamp, T.L. (2003) Methods and principles in biomedical ethics. Journal of Medical 
Ethics. 29(5). pp. 269–74. DOI: 10.1136/jme.29.5.269 

18. Alvarez, A.A.A. (2001) How rational should bioethics be? The value of empirical 
approaches. Bioethics. 15(5–6). pp. 501–519.  

19. Campbell, A.V. (1999) Presidential Address: global bioethics-dream or nightmare. Bioethics. 
13(3-4). pp. 183–190. DOI: 10.1111/1467-8519.00145 

20. Bryzgalina, E.V. (2023) Tsifrovaya bioetika: distsiplinarnyy status mezhdu traditsiey i 
vychisleniem [Digital Bioethics: Disciplinary Status Between Tradition and Computation]. Voprosy 
filosofii. 1. pp. 94–103. 

Сведения об авторах: 
Герасимова О.В. – старший преподаватель кафедры философии с курсами культуроло-
гии, биоэтики и отечественной истории Сибирского государственного медицинского уни-
верситета (Томск, Россия); аспирант кафедры философии и методологии науки, философ-
ского факультета Национального исследовательского Томского государственного 
университета (Томск, Россия). Е-mail: okamastro@mail.ru 
Черникова И.В. – доктор философских наук, профессор, заведующая кафедрой филосо-
фии и методологии науки Национального исследовательского Томского государственного 
университета (Томск, Россия). Е-mail: chernic@mail.tsu.ru 



Социальная философия и философская антропология / Social philosophy and philosophy of humanity 

113 

Авторы заявляют об отсутствии конфликта интересов. 

Information about the authors: 
Gerasimova O.V. – senior lecturer, Department of Philosophy with Courses in Cultural Studies, 
Bioethics, and Russian History, Siberian State Medical University (Tomsk, Russian Federation); 
postgraduate student, Department of Philosophy and Methodology of Science, Faculty of Philo-
sophy, National Research Tomsk State University (Tomsk, Russian Federation). E-mail: okamas-
tro@mail.ru 
Chernikova I.V. – Dr. Sci. (Philosophy), full professor, head of the Department of Philosophy 
and Methodology of Science, National Research Tomsk State University (Tomsk, Russian  
Federation). E-mail: chernic@mail.tsu.ru  

The authors declare no conflicts of interests. 
 

Статья поступила в редакцию 31.08.2025; 
 одобрена после рецензирования 26.09.2025; принята к публикации 24.10.2025 

The article was submitted 31.08.2025; 
approved after reviewing 26.09.2025; accepted for publication 24.10.2025 

 


