
102 

© К.В. Аршин, 2025 

Вестник Томского государственного университета. История. 2025. № 97 

Tomsk State University Journal of History. 2025. № 97 

 

ПРОБЛЕМЫ ВСЕОБЩЕЙ ИСТОРИИ  

И МЕЖДУНАРОДНЫХ ОТНОШЕНИЙ 

 

PROBLEMS OF WORLD HISTORY AND INTERNATIONAL RELATION 

 
Научная статья 

УДК 179.6 

doi: 10.17223/19988613/97/13 

 

Мученичество за нацию в контексте формирования  

гражданских религий современности 
 

Константин Валерьевич Аршин 
 

Первый Московский государственный медицинский университет им. И.М. Сеченова (Сеченовский Университет),  

Москва, Россия, Kosta-10@yandex.ru 

 

Аннотация. Рассмотрены вопросы создания гражданской религии. Методология исследования: контент-анализ, 

анализ структуры текста, принцип целеполагания и направленности анализа. В качестве источников использо-

вались произведения философов эпохи Просвещения и XIX в., работы современных авторов. Указывается, что 

мученики-герои воплощают те рамки памяти, которые ответственны за формирование идентичности в различных 

политических объединениях, поскольку их подвиг выступал тем событием, повторное переживание которого  

в рамках коллективных ритуалов воссоздавало единство политического сообщества. 

Ключевые слова: мученик, нация, коллективная память, гражданская религия, христианство, античность 

 

Для цитирования: Аршин К.В. Мученичество за нацию в контексте формирования гражданских религий  

современности // Вестник Томского государственного университета. История. 2025. № 97. С. 102–110. doi: 

10.17223/19988613/97/13 
 

 

Original article  

 

Martyrdom for the Nation in the context of the Formation  

of Modern Civil Religions 
 

Konstantin V. Arshin 
 

First Moscow State Medical University named after I.M. Sechenov, Moscow, Russian Federation, Kosta-10@yandex.ru 

 

Abstract. As the English anthropologist and historian B. Anderson pointed out in his work “Imagined Communities” 

that one of the characteristics of the nationalist imagination and at the same time its trigger is the cult of the “unknown 

soldier”, which serves as a kind of symbol of the immortality of the nation and, at the same time, a symbol of the possi-

bility of gaining immortality by an ordinary person in the body nation. At the same time, the reverse side of the cult  

of the unknown soldier, as well as an equally effective trigger that triggers the nationalist imagination and ensures the 

perception of the nation as an objectively existing phenomenon, can also be considered the phenomenon of martyrdom 

for the nation, which, unlike the cult of the unknown soldier, is extremely open and public. As a consequence, an ordi-

nary person, without losing his name, can also become the embodiment of the existence of a nation, acquiring the status 

of a martyr who sacrificed his life for the life of the community. 

The indicated phenomenon, the life and heroic death of the hero, or the mental suffering he endured (Mark Junius  

Brutus, present at the execution of his sons) or physical suffering (Mark Mucius Scaevola, who burned his hand to show 

the strength and endurance of the Romans to the Etruscan ruler Porsene) was largely studied by the French philosophers 

of the Enlightenment (Helvetius and Rousseau), who, referring to Greek and Roman history, postulated the need to refer 

to ancient Roman history as part of the creation of a national state, the ideal of which they saw as the ancient Roman 

community during the existence of the Roman Republic and the policy during its heyday (6-5 centuries BC). Further,  

the German philosopher Karl Marx demonstrated how admiration for ancient Roman aesthetics was used in establishing 

the counter-revolutionary regime of the French President and then Emperor Napoleon III. On the contrary, French thinker 

A. Tocqueville, a contemporary of Marx, described how the combination of the ancient Roman aesthetics of martyrdom 

with Christian messianism shaped the American nation. This article considers the issues of the formation of civil religion 

as an important element of the existence of a modern state that was formed in the 19th-20th centuries. Modern times,  



 Аршин К.В. Мученичество за нацию в контексте формирования гражданских религий 103 

the role of martyrs in maintaining the unity of collective memory, the main methods of constructing the most famous 

images of martyrs in the framework of the formation of national communities are identified. From the point of view  

of the author of the article, the basis of the cult of the martyr was formed by an appeal to ancient sources, namely to the 

history of the formation of ancient states (Greek poleis and Rome), which were considered as models for the creation  

of post-revolutionary states and as models of patriotic behavior. Christianity played a slightly lesser role in the formation 

of the cult of the martyr. 

Keywords: martyr, nation, collective memory, civil religion, Christianity, antiquity 
 

For citation: Arshin, K.V. (2025) Martyrdom for the Nation in the context of the Formation of Modern Civil Religions. 

Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta. Istoriya – Tomsk State University Journal of History. 97.  

pp. 102–110. doi: 10.17223/19988613/97/13 
 

 

Введение 

 

Спустя четыре года после окончания Американской 

революции один из ее активных деятелей и третий пре-

зидент Соединенных Штатов Америки Томас Джеф-

ферсон писал в письме полковнику Смиту: «Дерево 

свободы время от времени должно поливаться кровью 

патриотов и тиранов. Это его естественное удобрение» 

[1. C. 281]. В данном случае он, без сомнения, соотно-

сил свои слова с событиями недавней истории США, 

когда осознавшее себя единым народом население  

13 колоний в кровопролитной борьбе, стоившей жизни 

многим патриотам, одержало победу над, казалось бы, 

непобедимой метрополией, воплощенной в сверхдер-

жаве того времени – Великобритании. Но одновремен-

но он, будучи человеком высокообразованным, отсы-

лал к античным образцам самопожертвования ради 

своей страны и народа, которые в ту эпоху рассматри-

вались в качестве необходимых элементов письменной 

речи образованного человека. Как указывает в своей 

книге «Идеологические истоки Американской револю-

ции» американский историк Бернард Бейлин, «Гомер, 

Софокл, Платон, Еврипид, Геродот, Фукидид, Ксено-

фонт, Аристотель, Страбон, Лукиан, Дион, Полибий, 

Плутарх и Эпиктет из греков, Цицерон, Гораций, Вер-

гилий, Тацит, Лукан, Сенека, Ливий, Корнелий Непот, 

Саллюстий, Овидий, Лукреций, Катон, Плиний, Юве-

нал, Курций, Марк Аврелий, Петроний, Светоний, Це-

зарь, законоведы Ульпиан и Гай, и Юстиниан из рим-

лян» – на всех ссылаются и многих цитируют авторы 

революционной эпохи. «Только самый заштатный пам-

флетист не мог выискать хотя бы одного античного 

примера или подходящей к случаю максимы» [2. C. 29]. 

И хотя американский историк уверен, что «антич-

ные авторы… играли роль иллюстративного материа-

ла и не имели решающего влияния на характер поли-

тической и общественной мысли» [2. C. 30], позволим 

себе с ним не согласиться. С момента основания пер-

вых колоний в Северной Америке, как указывает из-

вестный исследователь национализма Лия Гринфилд, 

американский национализм колониального периода 

«был английским, а потом британским» [3. C. 379]. 

Стремление колонистов к формированию сообщества, 

которое бы отражало тождественность их идентично-

сти с покинутой родиной, выражалось как в географи-

ческих названиях, так и в попытках обнаружить похо-

жие черты между покинутой Великобританией и вновь 

обретенной землей. Один из отцов-основателей, при-

плывший на «Мэйфлауэре», так описал эти пережива-

ния: «Новая Англия названа так не только потому, что 

капитан Смит дал ей такое имя в своем описании, но 

потому, что она напоминает Англию, родную англий-

скую землю; в ней почти так же тепло летом и холод-

но зимой; такие же равнины, и нет высоких гор, что 

чем-то напоминает Кент и Эссекс. Она обильна лугами 

и долинами, реками и чистыми родниками, как Ан-

глия. Но главным образом она напоминает Англию 

тем, что она отрезана от основных американских зе-

мель, как Англия от Европы» [3. C. 380]. 

Поэтому неудивительно, что попытка противопо-

ставить себя англичанам в 1760–1770- е гг. требовала 

от образованного класса американских колоний при-

мера, с которым они могли бы себя отождествить. 

Этим примером и стала Античность. Как указывал уже 

упоминаемый Б. Бейлин, «они (колонисты. – К.А.) бы-

ли уверены, что их провинциальным добродетелям, 

старинным и простым, но подлинным и непреклонным, 

угрожает развращенная метрополия с ее деспотизмом 

и деградировавшим конституционным порядком. Они 

хотели видеть себя в Бруте, Кассии и Цицероне и 

слышать свой голос в их сочинении <…> Колонисты 

принимали роль простого и несгибаемого Катона, от-

чаянного в самопожертвовании Брута, красноречивого 

Цицерона и язвительного Тацита, обличавшего рим-

ский упадок и превозносившего добродетель герман-

цев. <…> Чуть позднее им станет ясно, что Британия 

для Америки то же, “что Цезарь для Рима”» [2. C. 30].  

Тем более что Античность предоставляла много-

численные примеры гражданского мужества и верно-

сти взятым на себя обязательствам. Греческие тиран-

оборцы Гармодий и Аристогитон, создатели Римской 

республики Луций Юний Брут и Публий Валерий 

Публикола, братья Горации, пожертвовавшие собой 

ради спасения Рима, верный римским традициям Марк 

Порций Катон-старший – это лишь небольшой список 

тех, на кого призывали равняться и сами равнялись 

трибуны новой Американской республики. Поэтому 

неудивительно, что, например, ряд американских по-

литических деятелей (А. Гамильтон, Дж. Мэдисон и 

Дж. Джей) в период наиболее жаркой полемики вокруг 

положений Конституции Соединенных Штатов Аме-

рики взяли себе псевдоним Публий в честь соратника 

Луция Юния Брута римского государственного деяте-

ля Публия Валерия Публиколы [4]. 

Континентальные революционеры также не обо-

шли вниманием героев древнегреческой и римской 

истории. «Камилль Демулен, Дантон, Робеспьер, Сен-

Жюст, Наполеон, как герои, так и партии и народные 

массы старой французской революции осуществляли  

в римском костюме и с римскими фразами на устах 



104     Проблемы всеобщей истории и международных отношений / Problems of world history and international relation 

 

задачу своего времени – освобождение от оков и уста-

новление современного буржуазного общества» [5.  

C. 423]. Частое обращение к Античности неудиви-

тельно. Ведь, говоря словами Гельвеция, она «полна 

примеров… героизма», основа которого заключается  

в том, что «законодатели этих государств связали 

[свои] частные интересы с интересами общественны-

ми» [6. C. 437–439]. Именно поэтому лидеры Великой 

Французской революции, которые зачастую не обла-

дали необходимым управленческим опытом, активно 

обращались к античным сюжетам и, сравнивая себя  

с античными героями, искали пути решения встающих 

перед ними проблем. Особенно характерно обращение 

к античным сюжетам было в период якобинского тер-

рора (1793–1794), когда лидеры якобинцев – Робеспьер, 

Сен-Жюст, Баррер и Бийо-Варренн – особенно часто 

использовали отсылки к античным сюжетам в своих 

программных речах. Таким образом, повторим слова 

К. Маркса, «в этих революциях воскрешение мертвых 

служило для возвеличения новой борьбы, а не для па-

родирования старой, служило для того, чтобы возве-

личить данную задачу в воображении, а не для того, 

чтобы увильнуть от ее разрешения в действительно-

сти, – для того, чтобы найти снова дух революции,  

а не для того, чтобы заставить снова бродить ее при-

зрак» [5. C. 424]. 

Причем первая задача, которая стояла перед рево-

люционерами, диктовала необходимость сплочения 

общества перед лицом опасности, грозившей погубить 

революцию. Это справедливо как для Американской 

революции, победа которой обернулась постоянно 

стоявшей перед Союзом опасностью сецессионизма 

отдельных штатов и образования на территории США 

отдельных небольших государств, так и для Француз-

ской революции, в результате которой французское 

общество оказалось фрагментированным (третье со-

словие против первого и второго; якобинцы против 

жирондистов и т.д.), что противоречило учению идео-

логического отца революции Руссо о «Суверене» и 

«Общей воле». Один из путей спасения виделся во 

внедрении гражданской религии в качестве основы для 

сплочения нации. 

 

О понятии гражданской религии 

 

Общеизвестно, что сам термин «гражданская рели-

гия» был введен в оборот французским философом 

Жан-Жаком Руссо в трактате «Об общественном дого-

воре» (1771) для обозначения совокупности духовных 

уз, необходимых «для политического единства нового 

национального государства, основанного на суверени-

тете народа» [7. C. 98]. Исповедание веры подобной 

религии, построенной, по мысли Руссо, по образу и 

подобию античных религий, должно быть «чисто граж-

данское, статьи которого надлежит устанавливать суве-

рену; и не в качестве догматов религии, но как правила 

общежития, без которых невозможно быть ни добрым 

гражданином, ни верным подданным» [8. C. 320]. Ха-

рактерно, что в качестве иллюстрации данного утверж-

дения Руссо выбрал античный пример защиты Цезарем 

Катилины. Так, Цезарь, пытаясь воспрепятствовать 

вынесению Катилине смертного приговора, апеллиро-

вал к смертности души, на что обвинители Катилины  

в лице Цицерона и Катона, указав на гибельность ар-

гумента Цезаря для государственного устройства, 

опровергли данный аргумент. Соответственно, и дог-

маты гражданской религии должны быть таковы, что-

бы поддерживать единство государства, а именно: 

«Существование Божества могущественного, разумно-

го, благодетельного, предусмотрительного и заботли-

вого; загробная жизнь, счастье праведных, наказание 

злых, святость Общественного договора и законов» [8. 

C. 321], – а также отрицание нетерпимости, которая 

препятствует возможности установления гражданского 

порядка как такового. Последнее, однако, неприменимо 

к тем, кто отказывается соблюдать законы и догматы 

гражданской религии, а следовательно, оказывается 

неспособным «искренне любить законы, справедли-

вость и жертвовать в случае необходимости жизнью 

во имя долга» [8. C. 320]. Терпимость к подобным бу-

дет означать смерть государства и общества. 

Таким образом, существование государства, по мыс-

ли Руссо, базировалось на формировании такого граж-

данина, для которого благо государства и общества, 

рассматриваемых в единстве, было высшей целью су-

ществования. Возможно, это было лишь в том случае, 

если Дитя, открывая глаза, должно видеть отечество и 

до самой смерти не видеть ничего, кроме него. Всякий 

истинный республиканец с молоком матери впитывает 

любовь к отечеству, т.е. любовь к законам и свободе. 

В этой любви сосредоточено все его существование; 

перед его глазами только отечество, он живет лишь 

ради него; коль скоро он оказался в одиночестве – он 

ничто; коль скоро у него нет больше отечества – он 

больше не существует; и если он не умрет, тем хуже 

для него [9. C. 511]. 

Любовь же к Отечеству следует прививать через 

уроки истории: «Я хочу, чтобы, научившись читать, он 

(ребенок. – К.А.) читал о деяниях своей страны, чтобы 

в десять лет он знал обо всем том, что она производит, 

в двенадцать – все ее провинции, все дороги, все города; 

чтобы в пятнадцать лет он узнал ее историю, в шестна-

дцать – все законы; чтобы не было в Польше ни заме-

чательного поступка, ни знаменитого человека, знанием 

о которых не заполнили бы его память и сердце и о них 

он не сумел бы при случае рассказать» [9. C. 511]. 

Характерно, что практически одновременно с Рус-

со на другом берегу Атлантического океана Бенджа-

мин Франклин размышлял о необходимости обучения 

молодых людей истории в целях поддержания прин-

ципов публичной (гражданской) религии для сохране-

ния спокойствия в обществе и прививания молодежи 

чувства социальной ответственности для формирова-

ния у нее «основы знаний и способностей, которые 

могут подготовить их к достижению и занятию раз-

личных должностей по гражданской службе с пользой 

и славой для себя и для своей страны»[10]. 

Именно любовь к отечеству стала основой той граж-

данской религии, которая сформировалась в результа-

те революций XVIII в. Тот факт, что она приняла раз-

ные формы в США и Франции как первых носителях 

гражданской религии, можно объяснить скорее исто-



 Аршин К.В. Мученичество за нацию в контексте формирования гражданских религий 105 

рической флуктуацией, основанной на различном ис-

торическом опыте, в рамках которого формировалось 

государство и развертывалась революция, а не как мыс-

лила Ханна Арендт – различным пониманием власти 

французскими и американскими революционерами или 

стремлением к конституционному порядку одних и 

равенству других [11]. Ведь, как было показано выше, 

значительная часть идейных истоков для обеих рево-

люций была общей, как, впрочем, наблюдалось един-

ство их активных участников (маркиз де Лафайет, То-

мас Пейн) [12]. 

Причина того, почему гражданская религия приня-

ла столь разные формы в США и Франции, вероятно, 

кроется в том, что во Франции, в отличие от США, 

господствовала, выражаясь словами У. Джемса, ин-

ституциональная религия. Соответственно, в борьбе и 

подражании ей и формировалась гражданская религия 

Франции. Так, одним из первых декретов Националь-

ной Ассамблеи стало «Гражданское устройство духо-

венства», в соответствии с которым осуществлять  

религиозные обряды позволялось только тем священ-

никам, которые принесли клятву верности Республике. 

Католические церкви были превращены в гражданские 

храмы. По всей стране совершались гражданские об-

ряды и воздвигались «алтари Отечества». Сама Декла-

рация прав человека и гражданина стала националь-

ным катехизисом, а Конституция превратилась в свя-

щенное писание. «Кокарды с триколором, “деревья 

свободы”, фригийские колпаки, экземпляры Деклара-

ции прав человека и гражданина и Конституции, алта-

ри Отечества – все было символами новой веры» [13. 

Р. 103]. В качестве замены христианского Бога был 

провозглашен культ Верховного Существа, декларация 

существования которого была принята 7 мая 1794 г.  

В декларации, практически дословно повторяя выше-

приведенный отрывок Руссо о гражданской религии,  

в частности, говорилось, что «французский народ  

признает Верховное Существо и бессмертие души.  

Он признает, что достойное поклонение Верховному 

Существу есть исполнение человеческих обязанно-

стей. Во главе этих обязанностей он ставит ненависть 

к неверию и тирании, наказание изменников и тира-

нов, помощь несчастным, уважение к слабым, защиту 

угнетенных, оказывание ближнему всевозможного 

добра и избежание всякого зла» [14]. 

В свою очередь гражданская религия в США фор-

мировалась как в значительной мере персональное 

личное чувство, основанное на вере в Высшее Суще-

ство и сопряженное с нравственными переживаниями 

человека. Этот момент был отмечен А. де Токвилем  

в его трактате «Демократия в Америке». Указывая на 

множество существующих в США сект, он тем не ме-

нее акцентирует внимание на их единстве относитель-

но «обязанностей людей в отношениях друг с другом», 

которое основывается на единстве христианской мо-

рали. При этом именно религия, как отмечает Токвиль, 

является одним из наиболее влиятельных институтов  

в стране. Однако ее влияние не прямое, а опосредо-

ванное. «Она руководит воспитанием нравов, занима-

ется делами семьи и таким образом оказывает воздей-

ствие на государство» [15. C. 222]. 

Выводы Токвиля о значении христианства для фор-

мирования гражданской религии в США поддерживает 

и один из основоположников в исследовании феноме-

на гражданской религии американский социолог Ро-

берт Белла. Тщательно анализируя процесс становле-

ния гражданской религии в США, он отмечает: «Хотя 

многое в ней (гражданской религии США. – К.А.) про-

исходит из христианства, эта религия, очевидно, не 

само христианство <…> Бог гражданской религии 

является не только достаточно “общим”, у него есть и 

другие черты, суровые, связанные скорее с законом, 

порядком и правом, чем со спасением и любовью» [16. 

C. 179]. И это опять-таки выступает практически пря-

мой калькой руссоистского понимания гражданской 

религии. Как и во Франции, гражданская религия  

в США имеет свое Священное писание. Оно формиру-

ется из Конституции и Билля о правах, а также инау-

гурационных и прощальных речей президентов страны 

и речей, произнесенных ими по каким-либо знамена-

тельным датам. Так, наиболее известная из таких ре-

чей – Геттисбергская речь А. Линкольна, которую  

Р. Белла назвал «частью “Нового завета”» ([граждан-

кой религии США. – К.А.). 

Вместе с тем, будучи чем-то иным, нежели христи-

анство, гражданская религия многое из него заимство-

вала, и это справедливо как для Франции, так и для 

Соединенных Штатов Америки. Эта религия совершила 

настоящую религиозную революцию, продемонстри-

ровав, что религия может быть фактически «без Бога, 

без культа и без иной жизни», но обладать «своими 

воителями, апостолами и мучениками» [17. C. 23]. 

 

Проблема мученичества в христианстве  

и гражданской религии 

 

Характерно, что для античных религий, которые 

брали в качестве примера гражданские религии совре-

менности, проблема мученичества не стояла. Эти ре-

лигии были основаны в большинстве своем на культе 

героев, которые при определенных обстоятельствах 

могли быть обожествлены. Необходимо отметить, что, 

как правило, причиной героизации становились заслу-

ги перед общиной. 

В своем фундаментальном исследовании «История 

античных религий» Ф.Ф. Зелинский достаточно подоб-

но рассмотрел, каким образом формировались культы 

героев в Древней Греции. Опираясь на античные ис-

точники, он делает вывод, что культ героя практиче-

ски всегда был связан с его могилой и усилен заупо-

койным культом. Даже в случае, если была неизвестна 

могила героя или если обнаружить его останки не пред-

ставлялось возможным, то создавалась искусственная 

«пустая могила» (кенотаф), в которой, по мысли древ-

них греков, обитала его душа. Могила же служила и 

местом поклонения герою, на котором ему возноси-

лись различные почести. 

Важно отметить, что сами ритуалы в честь героя 

отличались от ритуалов, которые возносились богам. 

Как указывает Ф.Ф. Зелинский, ритуалы в честь героев 

«были принципиально отличны (от ритуалов. – К.А.) 

<...> в честь богов: те происходили днем, эти ночью 



106     Проблемы всеобщей истории и международных отношений / Problems of world history and international relation 

 

или в сумерках; для тех брались светлые, для этих 

черные животные; там они приносились на высоком 

алтаре, здесь на низком “очаге” (eschara); там по сож-

жении символических частей остальная туша служила 

угощением для живых, здесь животное сжигалось со-

всем, и никто не должен был даже отведать его мяса. 

Одним словом, там жертвоприношение имело олим-

пийский, здесь – хтонический характер» [18. C. 584]. 

Причем, и это крайне важно отметить, ритуалы осу-

ществлялись от имени либо государства, либо отдель-

ной социальной группы, которая хотела добиться от 

героя какой-либо услуги взамен осуществленных ри-

туалов и принесенной жертвы. 

Очевидно, что герои в представлении древних не 

были мучениками. Пережитые ими при жизни страда-

ния отнюдь не способствовали тому, чтобы тот или 

иной человек был причислен к лику героев. Скорее, 

наоборот: героем станет тот, кто в течение своей жиз-

ни демонстрировал какие-либо выдающиеся способ-

ности, оставив о себе память в общине. Зелинский, 

описывая круг тех, кто мог войти в сонм героев, при-

водит четверостишье из Вергилия, из которого стано-

вится ясно, что круг возможных героев был достаточно 

широк: от воинов, проявивших себя в битве, до поэтов 

и изобретателей, чья деятельности послужила славе 

государства и общины. 

В этом плане мученики христианства значительно 

отличаются от героев Античности. Ведь, согласно хри-

стианскому вероучению, только пострадавшие за Хри-

ста и христианскую веру удостаиваются наименования 

мученика. При этом мучениками не могут стать те, кто 

пострадал за родину или соотечественников, проявил 

верность великим идеям, идеалам, научным истинам. 

Однако можно обнаружить и ряд общих черт. Так, 

изначально именно мученики, как и герои в античных 

религиях, обладали особыми силами. В христианстве – 

особой формой святости, отличавшей их от иных свя-

тых. Празднование памяти мучеников первоначально 

рассматривалось как особый частных обряд, соверша-

емый на их могилах, и лишь позднее он превратился  

в торжественный праздник, отмечаемых всей Церковью. 

Только с институционализацией христианства, пре-

вращением его в государственную религию Римской 

империи, принятием соответствующих статутов (напри-

мер, Гангрский (20-й канон) в 340 г.) культ мучеников 

превратился из частной обрядовой практики отдель-

ных приходов в пышные празднования, организуемые 

Церковью, а само почитание мучеников – в обязатель-

ный элемент христианского вероучения, следовать 

которому необходимо было под страхом отлучения от 

Церкви. 

Наконец, для того чтобы стать мучеником, необхо-

димо было погибнуть и своей смертью засвидетель-

ствовать силу христианской веры. Равным образом и  

в Античности только факт достойной смерти был ос-

новой для причисления человека к героям: «Леонид 

был на все времена героем в Спарте; еще дальше по-

шли в этом отношении демократические Афины – все 

павшие под Марафоном были признаны героями для 

своего отечества» [18. C. 584]. При этом, как было ука-

зано выше, для античного человека крайне важно было 

место, с которым связан культ героя. Равным образом 

для раннего христианства было важно место, где му-

ченик обрел свой мученический венец или, как пред-

полагалось, был захоронен. Однако наличие в указан-

ных могилах останков не рассматривалось как нечто 

важное. Так, существует только одно свидетельство того, 

что в период наиболее активных гонений на христиан 

мощи мучеников собирались выжившими христиана-

ми и почитались как реликвии [19]. Лишь позднее  

в культе мучеников появились элементы почитания 

мощей, элементов одежды и орудий казни мучеников, 

которые, как считалось, обладали особой исцеляющей 

силой. И хотя в течение поздней Римской империи  

с указанными элементами очевидно языческих пере-

житков пытались бороться и Церковь, и официальные 

государственные органы, победить данную практику 

до конца не удалось. С наступлением же Средних ве-

ков практика почитания мощей и предметов, связан-

ных с мучениками и христианскими святыми, стала 

достаточно распространенной. 

Указанные черты сходства обусловили тот факт, что 

сторонники так называемой «мифологической школы» 

в изучении христианства осуществили попытку объяс-

нить их через утверждение простого заимствования 

христианами элементов языческой религии, рассмат-

ривать культ мучеников как христианскую аналогию 

культа языческих героев. Однако это является карди-

нальной ошибкой, поскольку подобные объяснения 

игнорируют разницу языческой ментальности и хри-

стианской, основное отличие которой заключается в от-

рицании принципа взаимности при обращении к Выс-

шему существу, на котором строились отношения меж-

ду человеком и богами / героями в античную эпоху. 

В сущности, гражданская религия государств Но-

вого времени достаточно много заимствует как из 

гражданских религий Античности, так и из христиан-

ства. И прежде всего – это культ героя и мученика, 

сплавленного в единое целое. 

В своей обретшей мировой успех книге «Вообра-

жаемые сообщества» британский антрополог Бенедикт 

Андерсон, размышляя о механизмах формирования 

коллективных идентичностей в условиях «анонимных 

сообществ», приводит в качестве важнейшего примера 

символа современной гражданской религии (в интер-

претации Б. Андерсона – национализма) могилу неиз-

вестного солдата. Подобные мемориалы, как указыва-

ет британский исследователь, характерны практически 

для всех современных государств. Их можно встретить 

и в США, и во Франции, и в России, и в Индонезии. 

Распространенность подобных памятников он усмат-

ривает в стремлении человека как смертного существа 

обрести уверенность в собственном бессмертии (пусть 

не полном, но хотя бы частичном) через наличие зри-

мых символов этого бессмертия. И если как античные 

религии, так и христианство предоставляли такую уве-

ренность (стоит вспомнить доказательства бессмертия 

души Платона и христианский догмат о бессмертии), 

то современный человек, в отличие от своих предков, 

такой уверенностью не обладает. Вот значимым суб-

ститутом и служат монументы, символизирующие 

другой тип бессмертия – бессмертие того сообщества, 



 Аршин К.В. Мученичество за нацию в контексте формирования гражданских религий 107 

к которому человек себя относит (в данном случае 

нации). Именно поэтому, несмотря на то что «в этих 

пустых могилах (могилах Неизвестного солдата. – К.А.) 

нет ни поддающихся идентификации смертных остан-

ков, ни бессмертных душ», они служат зримым под-

тверждением неслучайности существования человека, 

его необходимости как связки между прошлым и бу-

дущим, как воплощения существования вечного сооб-

щества или, как это поэтически указал Б. Андерсон, 

повторяя слова французского государственного деяте-

ля Мишеля Дебре: «Да, то что я родился французом – 

совершенно случайно; но, в конце концов, Франция – 

вечна» [20. C. 33–35]. 

Могила Неизвестного солдата принципиально ано-

нимна, и, как указывал Б. Андерсон, кощунством со-

чтут требование раскрыть имя того, кто лежит под 

данным монументом, или поместить под монумент 

настоящие кости. Однако для обычного человека 

именно анонимность могилы Неизвестного солдата 

служит препятствием для отождествления себя с ним, 

а следовательно, и с жизнью сообщества. Для разъяс-

нения этого положения представляется необходимым 

обратиться к концепции социальных рамок памяти 

французского социолога М. Хальбвакса. В своем трак-

тате «Социальные рамки памяти» он устанавливает 

связь между личной памятью человека и памятью дру-

гих людей, причем именно последняя, по мысли фран-

цузского социолога, служит основой для личной памя-

ти. То есть человек переживает некие личные события. 

Указанные переживания формируют воспоминания, 

однако эти воспоминания о событиях всегда принад-

лежат сообществу, т.е. тем, с кем мы совместно пере-

живали эти события. В то же время впечатления, кото-

рые человек испытал, переживая определенное событие, 

принадлежат именно этому человеку, и только он мо-

жет вызвать их в своей памяти. Но само событие, ко-

торое также является частью воспоминания, носит 

интерсубъективный характер, поскольку его человек 

пережил совместно с другими людьми. Таким обра-

зом, именно событие является той опорной точкой, на 

основе которой формируется коллективная память. 

Совокупность таких событий, пережитых совместно, 

формирует важнейшее понятие социологии М. Хальб-

вакса – понятие рамки, которое он определяет так: 

«Событие суть воспоминание, но и сама рамка состоит 

из воспоминаний. Эти два рода воспоминаний разли-

чаются тем, что вторые более устойчивы, всегда за-

метны нам, и мы пользуемся ими для припоминания и 

реконструкции первых» [21. C. 135]. Рамки принципи-

ально социальны. Их форма усваивается человеком  

в процессе социализации в том обществе, в котором он 

родился. В этом рамки памяти очень похожи на язык. 

Как и язык, они поддерживают единство культуры, 

определяют ее связность во времени и пространстве.  

И именно благодаря рамкам памяти и действующей  

в их пределах коллективной памяти функционируют 

социальные институты – семья, религия, нация. 

В этой связи крайне важна трактовка религии, дан-

ная М. Хальбваксом. С его точки зрения, религия –

совокупность обрядов и ритуалов, необходимых для 

поддержания коллективной памяти о событиях и пер-

сонажах, которые завершились и исчезли. Такая кол-

лективная память необходима для поддержания един-

ства сообщества, исключения возможности аномии. 

Возможность последней всегда достаточно высока, 

поскольку ни коллективная память, согласно Хальб-

ваксу, ни рамки памяти не являются статическими 

структурами, они принципиально динамичны и могут 

претерпевать изменения в зависимости от происходя-

щих социальных событий. Именно поэтому важней-

шей частью сохранения коллективной памяти стано-

вится институционализация коллективных верований, 

мифов и обрядов, цель которой – периодическое под-

тверждение идентичности и единства сообщества. А это, 

как представляется, возможно только через совместное 

переживание определенного события заново, – отсюда 

то важное значение, которое придается национальным 

праздникам в гражданских религиях современности. 

Особенно праздникам, связанным со смертью как ис-

купительной жертвой во имя существования сообще-

ства, – культ пожертвовавших собой в честь нации и 

своей смертью засвидетельствовавших вечность ее су-

ществования. Наиболее яркий пример – празднование 

Дня рождения президента США Авраама Линкольна 

12 февраля, смерть которого рассматривалась как 

жертва ради спасения единства Соединенных Штатов 

Америки. 

 

Конструирование образа мученика за нацию: 

США, Ирландия, Украина 

 

Авраам Линкольн – один из наиболее популярных 

президентов США за всю историю страны. В своей 

книге «Политические религии» итальянский полито-

лог Э. Джентилле следующим образом охарактеризовал 

его: «Линкольн сразу вошел в Пантеон американской 

гражданской религии, заняв в нем избранное место 

наравне в Вашингтоном: рядом с Отцом нации воссе-

дал его Сын, принесший себя в жертву ради спасения 

единства и демократии» [7. C. 111]. Действительно, 

сконструированный образ Авраама Линкольна в зна-

чительной степени напоминает воплощение идеально-

го политика, в котором объединены все лучшие черты, 

свойственные великому политику: решимость, демо-

кратизм, простота в общении, способность слышать 

различные точки зрения и учиться на своих ошибках, 

умение контролировать эмоции и осознание собственных 

слабостей. Да и сам он был воплощением американ-

ской мечты – сын бедного поселенца, который исклю-

чительно благодаря своему упорству, трудолюбию, 

интеллекту и любознательности взошел на вершину 

политического Олимпа страны.  

Президентство Линкольна было омрачено граж-

данской войной, результатом которой мог стать распад 

страны. Однако именно личные качества Линкольна, 

как считается, предопределили успех Севера и пора-

жение Юга, что в начальный период гражданской  

войны вовсе не было очевидным. Поэтому убийство  

А. Линкольна в 1865 г. было воспринято как настоящая 

трагедия, шокировав американское общество. Шок 

американцев от этого события, вероятно, не в послед-

нюю очередь был связан с тем фактом, что Линкольн 



108     Проблемы всеобщей истории и международных отношений / Problems of world history and international relation 

 

был первым американским президентом, убитым в ре-

зультате покушения. 

Похороны Линкольна в значительной степени напо-

минали шоу. В течение трех недель его останки путеше-

ствовали из Вашингтона (округ Колумбия) в Спринг-

филд (штат Иллинойс), проехав 444 населенных пункта 

в 7 штатах. При этом в каждом городе проходила цере-

мония прощания, которая сопровождалась различными 

траурными мероприятиями и шествиями. Миллионы аме-

риканцев приняли участие в прощании с Линкольном. 

Тогда же начал формироваться и культ Линкольна 

как мученика за единство нации. Как уже было отме-

чено выше, день его рождения (12 февраля) стал 

праздноваться как национальный праздник. Празднич-

ные мероприятия осуществлялись вплоть до 1970-х гг., 

когда празднования в честь Линкольна стали проводить 

в День президентов США, также известный как «День 

рождения Вашингтона». Крупнейший поэт США Уолт 

Уитмен посвятил ему четыре стихотворения, объеди-

ненные в «Похоронный гимн президента Линкольна» 

и помещенные им в наиболее известном стихотворном 

сборнике «Листья травы». 

Также было принято решение о создании мемориала, 

посвященного погибшему президенту. Хотя решение 

было принято уже в 1867 г., через два года после гибе-

ли Линкольна, открыт мемориал был только в 1914 г. 

Еще через 27 лет лик Линкольна наряду с изображени-

ями Вашингтона, Джефферсона и Теодора Рузвельта 

украсил гору Рашмор. 

Однако важнейшим элементом формирования куль-

та Линкольна стала его Геттисбергская речь, которую, 

как сказано выше, социолог Роберт Белла назвал  

«частью Нового завета» гражданской религии США. 

Причина того, почему Геттисбергская речь получила 

столь широкое внимание, по мнению представителя 

американских консерваторов Ричарда Гэмбла, в том, 

что Линкольну удалось сформулировать идеи, ставшие 

«частью нашей гражданской религии и того, что мы 

должны называть нашей “гражданской историей” и 

“гражданской философией” – то есть религии, истории 

и философии, которые мы исповедуем не ради их са-

мих и не ради правды, но которые мы используем  

в качестве инструментов управления, чтобы рассказы-

вать поучительные истории о народе, о его идентично-

сти и миссии» [22]. В этой связи речь Линкольна срав-

нивается с речью Перикла на могиле павших воинов, 

которую передал Фукидид в своей «Истории Пелопо-

несской войны». Однако, в отличие от последней, она 

не апеллирует к какой-либо территории, но обращена 

к вечным ценностям, легшим в основу американского 

самопонимания – ценностям свободы и демократии, 

одновременно перенося в сферу трансцендентного те 

жертвы, которые были принесены на полях граждан-

ской войны в целях единства нации. И сам он стал та-

кой же жертвой, погибнув от руки убийцы в день 

празднования окончания гражданской войны, став 

мучеником той религии, которую призывал создать  

в своих самых первых политических речах. 

Похожим образом обеспечивалось формирование 

образа мученической смерти и в других случаях – ру-

ководителей Пасхального восстания в Ирландии 24 ап-

реля 1916 г. и «Небесной сотни» в 2014 г. В данном 

случае оставим в стороне причины, приведшие к со-

бытиям, в результате которых их участники стали му-

чениками, а также идеологические мотивы, двигавшие 

ими. Указанные содержательные моменты не столь 

важны, сколько важны механизмы формирования об-

разов мучеников гражданской религии Ирландии и 

Украины соответственно. 

Это, во-первых, учреждение национального праздни-

ка. В случае ирландского Пасхального восстания им стал 

день католической пасхи, в который традиционно прово-

дятся парады в честь образования независимой Ирлан-

дии. «Днем Небесной сотни» было назначено 20 февраля, 

поскольку именно в этот день в 2014 г. на Майдане Неза-

висимости погибло наибольшее количество людей. 

Во-вторых, учреждение мемориалов в честь по-

гибших. В Ирландии такими памятниками стали двор 

военной тюрьмы Арбор-хилл, где были казнены руко-

водители восстания, и их могилы в Дублине. В честь 

«Небесной сотни» в течение 2014–2016 гг. было уста-

новлено 13 монументов в различных городах Украи-

ны, а также в Чикаго (США). 

В-третьих, увековечивание памяти погибших в про-

изведениях искусства. Ирландские поэты активно от-

кликнулись на события Пасхального восстания. Так, 

Френсис Эдвард Леджвидж написал ряд баллад о тех 

событиях, наиболее известные из которых «Улица 

О’Коннела», «Плач по поэтам тысяча девятьсот шест-

надцатого», «Плач по Томасу Макдоне». А лауреат 

Нобелевской премии по литературе 1923 г. Уильям 

Батлер Йейтс в свойственном ему символическом  

стиле описал свои чувства от событий 1916 г. в поэме 

«Пасха, 1916». Что касается «Небесной сотни», то  

о событиях 2014 г. и людях, которые были включены  

в список «Небесной Сотни», уже в 2014 г. был снят 

одноименный документальный фильм. 

В-четвертых, награда, учрежденная в честь муче-

ников или событий, в рамках которых была принесена 

жертва. В данном случае показателен пример «Небес-

ной сотни», поскольку уже в 2015 г. президентом 

Украины была учреждена специальная награда «Орден 

Героев Небесной Сотни», которым в соответствии со 

статутом награждают за «служение Народу Украины». 

Увековечивание памяти мучеников в форме награды 

можно обнаружить и в случае Ирландии, где в 1941 г. 

была учреждена специальная «Медаль 1916 года» для 

награждения всех живых участников Пасхального вос-

стания, а также в США, где существует специальный 

приз Линкольна, за лучшую научно-исследовательскую 

работу по истории гражданской войны в США. 

 

Заключение 

 

Исходя из изложенного выше, можно констатиро-

вать, что мученичество выступает одним из важней-

ших элементов формирования гражданских религий 

современности. Причина этого в том, что феномен 

мученичества в различных формах существовал как  

в Античности, принимая роль героев, так и в христи-

анстве (христианские мученики). Более того, он вы-

ступал и выступает в качестве конститутивного эле-



 Аршин К.В. Мученичество за нацию в контексте формирования гражданских религий 109 

мента существования полисов, христианской общины, 

нации. Античные герои, христианские мученики и 

мученики за нацию, выражаясь языком М. Хальбвакса, 

воплощают собой те рамки памяти, на основе которых 

формировалась коллективная память сообщества (по-

лиса, христианской общины, нации соответственно), 

поскольку их жизнь и подвиг выступали теми событи-

ями, повторное переживание которых в рамках кол-

лективных ритуалов воссоздавало единство сообще-

ства, препятствуя его дроблению на составные части  

в виде «публичных сообществ» (в противоположность 

«анонимным сообществам», каковой является нация), 

семей и даже отдельных индивидов. 

В этой связи обращение лидеров Американской и 

Французской революций к опыту Античности в значи-

тельной мере закономерно. Будучи адептами просве-

щенческой идеологии, а следовательно, относясь пре-

имущественно негативно к христианской религии, они 

вынуждены были искать методы, обеспечивающие 

единство создаваемых ими обществ в Античности. 

Это, в сущности, неудивительно, поскольку мученики 

за нацию имеют значительно больше общих черт  

с героями Античности, нежели с христианскими му-

чениками. Таким образом, практики формирования 

образов мучеников за нацию в значительной степени 

напоминают Античность – с формированием имен-

ных мемориалов, торжественными похоронами, воз-

несением панегириков в их честь, созданием памят-

ников и организацией практик по увековечиванию их 

памяти. 
 

Список источников 

 
1. Джефферсон Т. О демократии. СПб. : Рес Гумана, Ленииздат, 1992. 335 с. 

2. Бейлин Б. Идеологические истоки Американской революции. М. : Новое издательство, 2010. 308 с. 

3. Гринфилд Л. Национализм. Пять путей к современности. М. : ПЕР СЭ, 2008. 527 с. 

4. Федералист : политические эссе А. Гамильтона, Дж. Мэдисона и Дж. Джея. М. : Прогресс : Литера, 1994. 592 с. 

5. Маркс К. Восемнадцатое брюмера Луи Бонапарта // Маркс К., Энгельс Ф. Избранные произведения : в 3 т. М.: Изд-во полит. лит., 1980. Т. 1. 

С. 418–516. 

6. Гельвеций К.А. Об уме // Гельвеций К.А. Сочинения : в 2 т. М.: Мысль, 1974. Т. 1. С. 143–606. 

7. Джентилле Э. Политическая религия. Между демократией и тоталитаризмом. СПб. : Владимир Даль, 2021. 370 с. 

8. Руссо Ж.-Ж. Об общественном договоре // Руссо Ж.-Ж. Об общественном договоре. Трактаты. М. : Канон-пресс ; Кучково поле, 1998.  

С. 195–322. 

9. Руссо Ж.-Ж. Соображения об образе правления в Польше и о плане его переустройства, составленном в апреле 1771 г. // Руссо Ж.-Ж. Поли-

тические сочинения. СПб. : Росток, 2013. С. 497–588. 

10. Franklin B. Proposals Relating to the Education of Youth in Pennsylvania. URL: https://franklinpapers.org/framedVolumes.jsp (accessed: 

01.02.2021). 

11. Арендт Х. О революции. М. : Европа, 2011. 464 с. 

12. Бовыкин Д.Ю. Идея нации во Франции в эпоху Революции до Второй империи // Национальная идея в Западной Европе в Новое время : 

очерки истории. М. : Зерцало-М, 2005. C. 158–230. 

13. Hayes C. Essays on Nationalism. New-York : The Macmillan Company, 1926. 279 с. 

14. Робеспьер // Энциклопедический словарь Ф.А. Брокгауза и И.А. Ефрона. URL: https://dic.academic.ru/dic.nsf/brokgauz_efron/87949/Робеспьер 

(дата обращения: 01.02.2021). 

15. Токвиль А. Демократия в Америке. М. : Прогресс, 1992. 593 с. 

16. Белла Р. Гражданская религия в Америке // Вестник Русской Христианской Гуманитарной Академии. 2014. Т. 15, № 4. С. 162–182. 

17. Токвиль А. Старый порядок и революция. СПб. : Алетейя, 2008. 250 с. 

18. Зелинский Ф.Ф. История античных религий. СПб. : Квадривиум, 2020. Т. 1–3. 864 с. 

19. Passio sanctorum martyrum Fructuosi episcopi, Auguri et Eulogi diaconorum // Musurillo H. The Acts of the Christian Martyrs. Oxford : Clarendon 

Press, 1972. С. 176–185. 

20. Андерсон Б. Воображаемые сообщества. Размышления об истоках и распространении национализма. М. : Канон-Пресс-Ц ; Кучково поле, 

2001. 286 с. 

21. Хальбвакс М. Социальные рамки памяти. М. : Новое издательство, 2007. 288 с. 

22. Гэмбл Р. Геттисбергское Евангелие // ИноСМИ. URL: https://inosmi.ru/world/20131117/214862470.html (дата обращения: 14.04.2021). 

 
References 

 
1. Jafferson, T. (1992) O demokratii [On Democracy]. Translated from English. St. Petersburg: Res Gumana, Leniizdat. 

2. Beilin, B. (2010) Ideologicheskie istoki Amerikanskoy revolyutsii [Ideological Origins of the American Revolution]. Translated from English. 

Moscow: Novoe izdatel'stvo. 

3. Greenfeld, L. (2008) Natsionalizm. Pyat' putey k sovremennosti [Nationalism. Five Paths to Modernity]. Translated from English. Moscow: PER SĖ. 

4. Hamilton, A., Madison, J. & Jay, J. (1994) Federalist : politicheskie esse A. Gamil'tona, Dzh. Medisona i Dzh. Dzheya [The Federalist: Political 

Essays by Alexander Hamilton, James Madison, and John Jay]. Translated from English. Moscow: Progress: Litera.  

5. Marx, K. (1980) Vosemnadtsatoe bryumera Lui Bonaparta [The Eighteenth Brumaire of Louis Bonaparte. In: Marx, K. & Engels, F. Izbrannye 

proizvedeniya: v 3 t. [Selected Works: in 3 vols]. Vol. 1. Translated from German. Moscow: Politizdat. pp. 418–516. 

6. Helvétius, C.A. (1974) Sochineniya: v 2 t. [Works: in 2 vols]. Vol. 1. Moscow: Mysl. pp. 143–606. 

7. Gentile, E. (2021) Politicheskaya religiya. Mezhdu demokratiey i totalitarizmom [Political Religion: Between Democracy and Totalitarianism]. 

Translated from Italian. St. Petersburg: Vladimir Dal.  

8. Rousseau, J.J. (1998) Ob obshchestvennom dogovore. Traktaty [Of the Social Contract. Treatises]. Translated from French. Moscow: Kanon-press: 

Kuchkovo pole. pp. 195–322. 

9. Rousseau, J.J. (2013) Politicheskie sochineniya [Political Writings]. Translated from French. St. Petersburg: Rostok. 

10. Franklin, B. (1749) Proposals Relating to the Education of Youth in Pennsylvania. [Online] Available from: https://franklinpapers.org/ 

framedVolumes.jsp (Accessed: 1st February 2021). 

11. Arendt, H. (2011) O revolyutsii [On Revolution]. Translated from German. Moscow: Europa. 

12. Bovykin, D.Yu. (2005) Ideya natsii vo Frantsii v epokhu Revolyutsii do Vtoroy imperii [The idea of nation in France in the era of the Revolution 

before the Second Empire]. In: Bondarchuk, V.S. (ed.) Natsional'naya ideya v Zapadnoy Evrope v Novoe vremya: ocherki istorii [The National Idea 

in Western Europe in the Modern Era: Historical Essays]. Moscow: Zertsalo-M.  



110     Проблемы всеобщей истории и международных отношений / Problems of world history and international relation 

 

13. Hayes, C. (1926) Essays on Nationalism. Translated from English. New York: The Macmillan Company. 

14. Anon. (n.d.) Robespʹer [Robespierre]. In: Brockhaus and Efron Encyclopedic Dictionary. [Online] Available from: https://rbook.me/book/ 

252567/read/page/77/ (Accessed: 1st February 2021). 

15. Tocqueville, A. de (1992) Demokratiya v Amerike [Democracy in America]. Translated from French. Moscow: Progress. 

16. Bellah, R. (2014) Grazhdanskaya religiya v Amerike [Civil Religion in America]. Vestnik Russkoy Khristianskoy Gumanitarnoy Akademii. 15(4).  

pp. 163–182. 

17. Tocqueville, A. de (2008) Staryy poryadok i revolyutsiya [The Old Regime and the Revolution]. Translated from French. St. Petersburg: Aleteyya. 

18. Zelinsky, F.F. (2020) Istoriya antichnykh religiy [History of Ancient Religions]. St. Petersburg: Kvadrivium. 

19. Musurillo, H. (ed.) (1972) The Acts of the Christian Martyrs. Oxford: Clarendon Press. pp. 176–185. 

20. Anderson, B. (2001) Voobrazhaemye soobshchestva. Razmyshleniya ob istokakh i rasprostranenii natsionalizma [Imagined Communities: 

Reflections on the Origin and Spread of Nationalism]. Translated from English. Moscow: Kanon-Press-Ts: Kuchkovo pole.  

21. Halbwachs, M. (2007) Sotsialʹnye ramki pamyati [Social Framework of Memory]. Translated from German. Moscow: Novoe izdatel'stvo. 

22. Gamble, R. M. (2013) Gettisbergskoe Evangelie [The Gospel of Gettysburg]. Translated from English. [Online] Available from: 

https://inosmi.ru/world/20131117/214862470.html (Accessed: 14th April 2021.) 

 

Сведения об авторе: 

Аршин Константин Валерьевич – кандидат философских наук, докторант Института философии Российской академии наук 

(Москва, Россия). E- mail: kosta-10@yandex.ru 

 

Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 

 

Information about the author: 

Arshin Konstantin V. – Candidate of Philosophical Sciences, Doctoral Student at the Institute of Philosophy of the Russian Academy 

of Sciences (Moscow, Russian Federation). E- mail: kosta-10@yandex.ru 

 

The author declares no conflicts of interests. 

 

Статья поступила в редакцию 17.04.2022; принята к публикации 17.09.2025 

 

The article was submitted 17.04.2022; accepted for publication 17.09.2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


