
Имагология и компаративистика. 2025. № 24. С. 90–108 
Imagology and Comparative Studies. 2025. 24. pp. 90–108 

© Э.Ф. Нагуманова, О.В. Шемшуренко, 2025 

 
 
Научная статья 
УДК 81’25:811+82.09 
doi: 10.17223/24099554/24/5 
 
Стратегии перевода стихотворений татарских поэтов 
на русский и английский языки 
 
Эльвира Фирдавильевна Нагуманова1 
Оксана Владимировна Шемшуренко2 
 
1, 2 Казанский федеральный университет, Казань, Россия 
1 ehlviran@gmail.com 
2 oxana-shem@yandex.ru 

 
Аннотация. В статье ставится проблема перевода татарской поэзии на 

английский и русский языки. Материалом для изучения послужили лири-
ческие тексты татарских поэтов XX–XXI вв. (Дэрдменда, М. Джалиля, 
Л. Шаеха). В результате проведенного исследования установлено, что 
стратегия перевода зависит прежде всего от личных предпочтений пере-
водчиков. Доказано, что переводы воссоздают общий смысл оригинала, 
не раскрывая глубинные пласты татарской культуры. 

Ключевые слова: перевод, татарская поэзия, концепт, русский язык, 
английский язык 
 
Для цитирования: Нагуманова Э.Ф., Шемшуренко О.В. Стратегии 
перевода стихотворений татарских поэтов на русский и английский языки 
// Имагология и компаративистика. 2025. № 24. С. 90–108. doi: 
10.17223/24099554/24/5 

  



Компаративистика / Comparative Studies 

91 

Original article 
doi: 10.17223/24099554/24/5 
 
Translation strategies for poems by Tatar poets  
into Russian and English 
 
Elvira F. Nagumanova1 
Oksana V. Shemshurenko2 

 
1, 2 Kazan Federal University, Kazan, Russian Federation 
1 ehlviran@gmail.com 
2 oxana-shem@yandex.ru 

 
Abstract. This article examines the challenges of translating Tatar poetry 

into Russian and English, using lyrics by 20th and 21st-century Tatar poets 
(Derdmend, Musa Jalil, Lenar Shaekh) as its primary material. The study fo-
cuses on translating the non-equivalent concept of the Tatar linguaculture moŋ, 
and individual strategies for translating poems by Tatar poets into Russian and 
English. The analysis reveals that translators most frequently employ descrip-
tive translation, with their strategic choices being influenced by both personal 
preference and linguistic proficiency. The study of poetic texts helps identify 
key vectors in the perception of Tatar cultural and mental phenomena and clar-
ifies the nature of the translation transformations. It is demonstrated that while 
translations generally succeed in conveying the original's core meaning, they 
often fail to articulate the deeper cultural layers associated with specific con-
cepts like moŋ. Translators of this term must simultaneously account for its 
diverse meanings – encompassing sadness (melancholy, sorrow), melody (mo-
tive), harmony, and song. The study concludes that the associative-semantic 
field of such culture-bound concepts typically narrows in translation, as the 
chosen lexemes can only approximate the full semantic content of the Tatar 
originals. Consequently, translating these unique concepts is impossible with-
out a thorough consideration of their contextual meaning. The examined trans-
lations tend to make implicit semantic components of complex concepts ex-
plicit, elements that remain latent for native Tatar speakers. While modern 
translators into Russian often find successful linguistic solutions that preserve 
the poetic depth of the originals, this is sometimes achieved at the expense of 
cultural specificity. Furthermore, most English translations are derived from 
Russian versions, thereby inheriting their translation strategies. Translators typ-
ically seek English equivalents for the lexemes already chosen in the Russian 
intermediary texts. This practice of relay translation is prevalent due to the in-
accessibility of the Tatar language for many translators, resulting in a secondary 
text shaped by the influence of the translated Russian work. 



Нагуманова Э.Ф., Шемшуренко О.В. Стратегии перевода стихотворений 

92 

Keywords: translation, Tatar poetry, concept, Russian language, English 
language 
 
For citation: Nagumanova, E.F.& Shemshurenko, O.V. (2025) Translation 
strategies for poems by Tatar poets into Russian and English. Imagologiya i 
komparativistika – Imagology and Comparative Studies. 24. pp. 90–108.  
(In Russian). doi: 10.17223/24099554/24/5 

 
В современном переводоведении существуют разные точки зрения о 

способах перевода поэтических текстов на язык принимающей куль-
туры. Во многих работах последних лет уделяют особое внимание стра-
тегии перевода, понимая под ним целенаправленное поведение перевод-
чика для решения коммуникативных задач [1–4]. 

Т.А. Казакова подчеркивает, что переводческая стратегия – это «си-
стема взаимодействий когнитивно-эмоциональных факторов понима-
ния и переводческой установки, направленная на решение практиче-
ских задач по созданию художественного подобия оригиналу на дру-
гом языке» [5. С. 18].  По словам немецкого исследователя X. Крингса, 
«переводческая стратегия» – это «потенциально осознанный план пе-
реводчика, направленный на решение конкретной переводческой про-
блемы в рамках конкретной переводческой задачи» [3. Р. 18]. 

Соответственно, каждый переводчик, вступая в диалог с предста-
вителем инонациональной культуры, прежде всего должен ориенти-
роваться на определенный набор приемов, методов и техник для до-
стижения репрезентативности перевода. При этом работа должна ве-
стись с учетом особенностей знаковой системы исходного языка. 

Особое место в культурах разных народов занимают так называе-
мые безэквивалентные концепты, которые могут быть выявлены че-
рез аналогичные языковые единицы. Именно наличие подобных кон-
цептов является показателем уникальности каждой культуры. Нацио-
нальное своеобразие сознания народа проявляется через такие кон-
цепты, как русские духовность, соборность и татарские моң, 
тәүфыйк и пр. 

Данные концепты-уникалии отражают психологию этноса, его об-
раз жизни, многовековые традиции и обычаи, выступающие свиде-
тельствами особенностей соответствующей культуры. В любом слу-
чае переводчик, сталкиваясь с этими понятиями, стремится на родном 



Компаративистика / Comparative Studies 

93 

языке найти слова и выражения, через которые наиболее точно можно 
было бы передать ядро того или иного концепта. В данном случае не 
может идти речи о воссоздании всего многообразия исходного слова 
и выражения на языке переводящей культуры, а лишь о возможности 
передачи его внутреннего содержания. 

Целью данного исследования является выявление стратегии 
перевода как отдельных концептов татарской культуры, так и 
лирических произведений татарских поэтов на русский и английский 
языки. 

Актуальность исследования связана с необходимостью 
актуализации понятия «стратегия перевода» по отношению к 
переводам с национальных языков, а также определения лингвисти-
ческих и экстралингвистических факторов, влияющих на исходные 
установки переводчиков. Несмотря на растущее со стороны исследо-
вателей внимание к проблеме перевода, работ, в которых затрагива-
ются вопросы перевода с языков народов Российской Федерации, не-
достаточно.  

Новизна исследования заключается в том, что рецепция феноме-
нов татарской культуры через переводные художественные тексты 
позволяет выявить основные векторы передачи культурной информа-
ции и национальной идентичности татарских авторов на переводящем 
языке, а также доминантные черты принимающей лингвокультуры, 
задающие характер переводческих трансформаций, выявление психо-
семиотических осложнений, которые можно отнести к категории 
межкультурных.  

Материалом исследования стали стихотворения трех татарских 
поэтов: Дэрдменда (Закира Садыковича Рамиева) (1859–1921), Мусы 
Джалиля (Мусы Мустафовича Залилова) (1906–1944), Ленара Шаеха 
(Ленара Миннемохимовича Шаехова) (род. 1982). Нами специально 
отобрана поэзия трех поколений поэтов для демонстрации того, как 
меняется семантическая наполненность одного из значимых 
концептов татарской культуры – моң, а также для определения разной 
стратегии перевода национальной поэзии на мировые языки. 

Основным методом исследования стал метод сопоставления, кото-
рый нацелен на выявление как общих черт между оригинальной ли-
рикой поэтов и переводами на русский и английский языки, так и раз-
личий. Также мы прибегаем к контекстуальному, дефиниционному 



Нагуманова Э.Ф., Шемшуренко О.В. Стратегии перевода стихотворений 

94 

анализу, анализу стратегий, использованных разными переводчиками 
при переводе стихотворений татарских поэтов на русский и англий-
ский языки. 

Контекстуальный анализ дает возможность раскрыть особенности 
функционирования языковых единиц в структуре фрагмента текста, 
когда наряду с индивидуальными признаками языковых единиц учи-
тываются признаки контекстов, в данном случае контекстуальные 
признаки выступают в качестве независимых переменных, оказываю-
щих влияние на особенности функционирования и семантики языко-
вых единиц. 

В рамках данного исследования ценными оказываются также рас-
суждения о месте переводчика в контексте интерпретационного про-
цесса. Так, российский исследователь и переводчик Е.И. Зейферт вво-
дит понятие «переводческая вторичная авторская вненаходимость», 
понимая его как «воссоздание идентичности автора оригинала на ино-
язычной почве с помощью языкового эквивалента с целью создания 
текста, мерцающего как “свой” / ”чужой”» [6. С. 32]. Непереводимое 
становится дополнительной границей для этого понятия. Исследова-
тель замечает: «Пересоздание оригинального поэтического текста 
позволяет переводчику активизировать возможности родного языка в 
поисках заполнения возникающих лакун эквивалентами» [6. С. 44]. 

 
1. Специфика передачи на русском  
и английском языках концепта моң 

 
В татарской культуре одним из ключевых концептов является моң. 

Ч.Н. Бахтиярова отмечает, что слово моң не имеет идентичного выра-
жения в русском языке: «Объяснить его можно как “язык души”, вы-
ражение в напевах самых сокровенных задушевных чувств простых 
людей» [7. С. 227]. 

Заметим, что моң наиболее полно представлен в татарском песен-
ном фольклоре. В 1914 г. в статье «Взгляд на нашу народную словес-
ность» Гали Рахим писал о том, что моң тесно связан с особенностями 
этнической идентичности татарского народа: «Но как бы то ни было, 
факт остается фактом: все татарские песни плачут, тоскуют, и если 
внешне плач и тоска могут быть неочевидными, то внутренне в них 



Компаративистика / Comparative Studies 

95 

всегда присутствуют страдания» [8. Р. 165]. Есть напевы, которые от-
личаются большим разнообразием локальных и этнографических осо-
бенностей, богатством мелодики, их называют озын көй (протяжная 
песня). «Орнаментально-импровизационные “озын көй” отличаются 
широтой и красотой распева, диапазон напевов в таких песнях превышает 
октаву, а слоговая ритмика может быть соотнесена с ямбом» [9. С. 247].  

Можно обнаружить в русском сознании нечто аналогичное, но не 
сходное. Вспомним высказывание В.Г. Белинского о русской народной 
песне: «…Власть народной музыки бесконечна над чувством. Не диво, 
что русский мужичок и плачет, и пляшет от своей музыки; но то диво, 
что и образованный русский, музыкант в душе, поклонник Моцарта и 
Бетховена, не может защититься от неотразимого обаяния однообраз-
ного, заунывного и удалого напева нашей песни...» [10]. В русской 
народной песне заключена внутренняя гармония, соотносимая с татар-
ским моң. В татарском культурном сознании моң связан с песней, яв-
ляющей собой высшее состояние духа, способное очистить душу, вдох-
новить каждого человека. Татарские народные песни имеют свой осо-
бый лад, особую мелодичность, напевность, что способствует возник-
новению моң. Что-то притягательное есть и в русской песне, и в татар-
ской, и «поэзия нема и бесполезна для людей чуждой нации и понятна 
только для того народа, в котором родилась она…» [10]. 

В статье «Особенности передачи национально-специфических 
концептов в переводных текстах (на примере концепта Моң)» иссле-
дователи подчеркивают, что моң – «это не столько переживание боли 
и утраты, сколько глубоко внутреннее состояние часто беспричинной 
тоски и печали, которые имеют подсознательную природу и проявля-
ются наиболее остро в моменты душевных томлений» [9. С. 247]. 

Данный концепт мы относим к числу непереводимых, однако воз-
можны на уровне поэтики стиха передача элегичности, напевности 
татарского языка, воспроизведение особого состояния моңлык, возни-
кающего при соприкосновении с моң. 

Рассмотрим стихотворения, в которых присутствует данный кон-
цепт, и обозначим способы передачи его на русский и английский 
языки. Мы выделяем стихотворения, где звучит мотив творчества и 
служения народу. 

1.1. Одно из самых известных стихотворений Дэрдменда 
«Бүзлəрем мана алмадым» («Не омочил я саван»), написанное в 



Нагуманова Э.Ф., Шемшуренко О.В. Стратегии перевода стихотворений 

96 

1908 г., наполнено суфийскими мотивами и символами: өмид, нан, 
тау, чишмәи абелхәят и др. Однако любовь к Аллаху заменяется лю-
бовью к родной нации, поэт испытывает боль оттого, что его жертва 
была бессмысленной, отчаянием проникнута каждая строчка стихо-
творения.  

 
Исте җиллəр ил эченнəн, 
Иртə-кич салдым колак. 
Җил-җиләсләрнең моңыннан 
Зəүкы əлхан алмадым [11. С. 24]. 
 
Ветры времени гудели, 
Днем и ночью я внимал,  
В звуках этих и мотивах 
Наслажденья не познал. 
(Перевод В. Думаевой-Валиевой) [11. С. 25]. 
 

Переводчик В. Думаева-Валиева использует в переводе слово мо-
тив, это приводит к сужению семантического ядра концепта, тем бо-
лее в следующей строке оригинала устаревшая форма Зәүкы әлхан на 
современном татарском языке звучит как көй ләззәте (наслаждение 
мелодией (мотивом)). 

Данное стихотворение неоднократно переводилось на русский 
язык. Так, при передаче концепта моң С. Липкин использует слово 
песня, Р. Бухараев включает более развернутую форму передачи кон-
цепта: ни боли песен я постичь не смог. Каждый переводчик исходит 
из своего поэтического опыта, стремясь найти наиболее адекватные 
варианты перевода данного концепта. Представленные способы пере-
дачи моң говорят о том, что переводчики ищут оптимальные способы 
перевода, но в любом случае они лишь опосредованно передают со-
держание исходного концепта. Поэтому наиболее близка к оригиналу 
Думаева-Валиева. 

В английской версии для передачи слова моң переводчик исполь-
зует словосочетание mournful tunes: 

 
The winds blew softly from my country’s heart; 
Their melodies would haunt me day and night. 
Yet from their mournful tunes I had no joy; 
From those cool breezes there was no delight [12. Р. 141]. 



Компаративистика / Comparative Studies 

97 

Буквально mournful tunes означает «скорбные мелодии». Англий-
ская версия стихотворения оказывается более близка к переводу 
С. Липкина. Несомненно, переводчик переводит на английский язык 
не с оригинала, а с русского перевода. 

1.2. Стихотворение Мусы Джалиля «Җырларым» («Мои песни») 
было написано в 1943 г. В нем поэт прощается с жизнью, он уверен, 
что песни его не исчезнут, они будут жить в сердцах людей. И свою 
жизнь он сравнивает с мелодией.  

 
Җыр өйрəтте мине хөр яшəргə 
Һəм үлəргə кыю ир булып. 
Гомрем минем моңлы бер җыр иде, 
Үлемем дə яңрар җыр булып [13].  
 

Дословный перевод выделенной для рассмотрения строки звучит 
следующим образом: «Моя жизнь была одной грустной песней», од-
нако моң здесь становится воплощением души самого поэта, его са-
мых сокровенных мыслей. 

Рассмотрим переводы этой строки на русский и английский языки. 
Обратимся к переводу С. Липкина: 

 
Песня меня научила свободе, 
Песня борцом умереть мне велит, 
Жизнь моя песней звенела в народе, 
Смерть моя песней борьбы прозвучит [14. С. 164]. 
 

Перевод становится примером адекватной передачи смысловой 
стороны оригинала, за что ратовала советская переводческая 
школа. Что же касается перевода сочетания моңлы бер җыр (груст-
ная (печальная) одна песня) на русский язык, то сразу бросается в 
глаза усиление эмоциональной составляющей: песня звенела, од-
нако то, что свойственно озын көй, не может быть передано через 
глагол «звенеть» (т.е. издавать звук высокого тембра). Как пра-
вило, моң соотносится с грустной напевной мелодией. Поэт срав-
нивает свою собственную жизнь с печальной песней, а смерть ста-
нет символом борьбы за свободу (поэт погиб 25 августа 1944 г. в 
нацистском лагере, передав написанные в немецких застенках 
стихи соседу по камере). 



Нагуманова Э.Ф., Шемшуренко О.В. Стратегии перевода стихотворений 

98 

Стоит отметить, что сравнение жизни с песней часто встречается 
в поэзии, но Джалиль, понимая и принимая скорую кончину от рук 
нацистов, продолжает творить, и его душа проникается той огромной 
живительной силой, которая исходит от его народа. Поэтому моң ста-
новится не только отражением грустных раздумий поэта о жизни, но 
и символом тончайшей связи его творчества с народной стихией. 

Обратимся к переводу на английский язык: 
 
The song which taught me freedom from the very beginning 
Orders me to die like a man, right or wrong. 
My life! You sang like clear, resounding melody. 
Death! You must also ring out like a song! [12. Р. 166]. 
 

В переводе на английский язык сочетание моңлы бер җыр стано-
вится чистой, звонкой мелодией. Ощущение звучания связывает ан-
глийский перевод с русским, однако сочетание clear melody (чистая 
мелодия) в большей степени соотносится с внутренней наполненно-
стью татарского стихотворения. Состояние чистоты соответствует 
душевному настрою поэта. 

1.3. Современный татарский поэт Ленар Шаех ищет моң в окружа-
ющем мире. Так, в стихотворении «Постмодерн» поднимается важная 
для современных авторов проблема отсутствия поэзии в окружающей 
действительности.  

 
Күңел – ак кар… Ул моң эзли 
Ипподромнан, стадионнан… 
Шигырь түгел, дɵнья чаба, 
Мəшəкатьлəр бара аннан [15. Б. 109]. 
 
Мы ищем музыку слов, и наш кумир 
От ипподрома до стадиона… 
По белому снегу душ ступает мир – 
Неисчислимы его колонны. 
(Перевод Г. Булатовой) [16. С. 45]. 
 

В оригинале «душа ищет мелодию», в переводе меняются субъ-
ектно-объектные отношения. Мы ищем музыку слов – начинает пере-
водчик. В стихотворении на русском языке сфера субъективного яв-



Компаративистика / Comparative Studies 

99 

ляется доминирующей. В данном случае, говоря словами С.Н. Бройт-
мана, «точкой отсчета в субъектной сфере имело не изолированное 
“я”, а исходная целостность “я” и “другого”» [17. С. 460]. 
Моң в переводе Г. Булатовой заменяется на выражение музыка 

слов. Этот вариант соответствует общей установке: в татарской куль-
туре мы часто встречаем выражение моңлы курай тавышы (досл.: 
грустная мелодия курая). Моң связан с мелодией, песней, народными 
напевами, поэтому такой вариант перевода достаточно распространен 
в литературе. 

Перевод на английский язык этой части стихотворения звучит так: 
 
We look for music in words, while our idol,  
From the race-course to the Amphitheatre, 
Steps over the white snow of wordly souls.  
There are hundreds of columns here. 
(Перевод Д. Жетеевой) [18. Р. 25]. 
 

Как и в русском переводе, моң в английской версии становится му-
зыкой слов, точнее, музыкой в словах, то есть фраза Мы ищем музыку 
слов превращается в We look for music in words, что буквально озна-
чает: «Мы ищем музыку в словах». Данный перевод лишь опосредо-
ванно передает смысл стиха Шаеха, не говоря уже о внутренней сущ-
ности татарского концепта.  

Современные татарские переводчики, к которым относятся В. Ду-
маева-Валиева и Г. Булатова, не выходят за рамки сформировавшихся 
в ХХ в. особенностей перевода одного из сложных и неоднозначных 
концептов. Мы не приводим другие примеры передачи моң при пере-
воде на русский язык, потому что варианты подбора лексических эле-
ментов на переводящем языке остаются неизменными. Это говорит о 
диффузности значения лексемы моң. Переводчики, сталкиваясь с 
этим концептом, в равной степени должны учитывать разные значе-
ния этого концепта – грусть (тоска, печаль), мелодия (мотив), гармо-
ния, песня. Моң передает особую экзистенциальную восприимчи-
вость человека к звукам мироздания. Данный концепт дает возмож-
ность поэтам раскрыть внутреннее состояние лирического героя, ко-
торое соотносится не с мыслительными процессами, а с чувственным 
миром, с эмоциями, а также отображает широкую гамму душевных 



Нагуманова Э.Ф., Шемшуренко О.В. Стратегии перевода стихотворений 

100 

переживаний самих поэтов. В процессе перевода чаще всего происхо-
дит нейтрализация культурного контекста лирических произведений, 
где встречается указанный концепт. Как верно замечает Е.В. Белогла-
зова, «перевод традиционно легко относится к нейтрализации куль-
турной информации, что оказывается нормой даже для культурно 
нагруженных текстов» [19. С. 93]. 

 
2. Достижение «эквивалентности впечатления» при переводе  

татарской поэзии на русский и английский языки 
 

По словам исследователей, в художественном переводе особую 
значимость приобретает стратегия, «направленная на достижение эк-
вивалентности впечатления («импрессивной эквивалентности»)» [20, 
21]. В данном случае затрагивается вопрос и о способах передачи 
национального своеобразия оригинала. «Переводчик делает выбор 
либо в пользу конвенциональных, узуальных, либо в пользу некон-
венциональных, окказиональных языковых средств» [20. С. 444]. 

Обратимся к стихотворениям татарских поэтов. 
В стихотворении Дэрдменда «Ятам кайчаклары моңлап» («В ми-

нуту грустную одну») кроме концепта моң мы также находим выра-
жения, которые не имеют прямых эквивалентов в русском языке. Об-
ратимся к переводу лексемы ɵн (звон, голос, звук): 

 
Килə ɵннəр, колак чыңлап. 
Диямен: 
– Ни бу? Нидəндер бу? [10. С. 12]. 
 
Как будто звон, какой-то звук. 
Я говорю: 
– Что это? Отчего?  
(Перевод В. Думаевой-Валиевой) [11. С. 12]. 
 

Переводчик, избегая однонаправленности перевода, вводит в об-
щий контекст оба слова: звон и звук. 

В английском переводе ɵн передается словом voice (голос), сопро-
вождаемым словом resounds (звучит). Английский вариант перевода 
близок к оригиналу: 

 



Компаративистика / Comparative Studies 

101 

A voice resounds in my ears 
I say: 
– What is it? 
– Whence does it come? [12. Р. 143]. 

 
Переводчик дословно переводит вопросительные конструкции, 

однако само слово ɵн за счет перевода его лексемой voice (голос) те-
ряет внутреннюю глубину и недосказанность, присущую татарскому 
стиху. Как отмечает А.М. Саяпова, «звуки (“өнлəр”), доносящиеся до 
слуха поэта, не звуки этого мира – в реальном мире “журчит вода, 
кусты колышутся, шумят!..” (“гөрли су, тирəклек тирбəнə, шау-
лый!..”), а голос трансцендентного» [22. С. 81]. 

Перевод на английский язык, с нашей точки зрения, также не вы-
полнен с оригинала, потому что анализ языкового уровня стихотворе-
ния позволяет обнаружить явные параллели с переводом С. Липкина. 

Чаще всего мы фиксируем случаи обращения к описательному 
(раскрытие значения слова посредством развернутого сочетания) и 
приближенному (поиску в переводящем языке слова, близкого по зна-
чению к исходному) переводам лексического уровня оригинала. При-
ведем несколько примеров из лирики рассматриваемых авторов. 

Стихотворение М. Джалиля «Поэт» посвящено душевным терза-
ниям поэта в минуты творчества. В оригинале есть выражение шомлы 
тынлык басты карсак өйләрне (тревожная темнота покрыла низкие 
дома – дословный перевод). Обычно слово карсак (низкорослый, низ-
кого роста, низкий) используется при оценке человека, в оригинале 
дома низкие. В переводе: в томительной тиши к селенью подползает 
холод [14. С. 108].  

Отсутствие эквивалента для передачи слова карсак приводит к по-
явлению в русском языке такого варианта перевода, где не отража-
ются конкретные реалии окружающего мира, но присутствие сочета-
ний томительная тишь, подползает холод передает тягостную атмо-
сферу, которая скрыта в строке оригинала. При переводе на англий-
ский язык также передается скорее вялая атмосфера, усталость: 

 
But then the thunder calmed and coldness spread. 
The settlement lay weary in the hush [12. Р. 165]. 
 



Нагуманова Э.Ф., Шемшуренко О.В. Стратегии перевода стихотворений 

102 

Слово карсак на английский язык также никак не переводится. До-
словный перевод строки такой: «Но затем гром утих и распростра-
нился холод. / Поселение устало лежало в тишине».  

Мы замечаем и в данном случае ориентацию переводчика на ан-
глийский язык на русскую версию стихотворения Джалиля. 

Переводчики современной татарской поэзии также сталкиваются 
со многими трудностями при передаче лексического уровня ориги-
нала. К примеру, Ленар Шаех в стихотворениях часто использует 
сложные слова. В стихотворении «Яз җыры» («Весенняя песня») есть 
сочетание гɵл-назга күмелә (погружается в цветок-негу – дословный 
перевод) [15. Б. 24]. В переводе на русский язык мы встречаем выра-
жение цветочная нежность. 

Рассмотрим более подробно данное стихотворение. 
Приведем в качестве примера перевод первой строфы на русский 

и английский языки: 
 
Сɵюгə сусаган күңелгə 
Ташкындай саф хислəр түгелə. 
Серле кɵч бар сыман, 
Йɵрəк тə ярсыган, 
Бар халəт гɵл-назга күмелə [15. Б. 24]. 

(В душу, возжаждавшую любви, / Льются потоком чистые чувства. / Словно 
под влиянием таинственной силы, / Неистово бьется сердце, / Все <состояние> 
погружается в цветы и негу) (Подстрочный перевод наш. – Э.Н.). 

 
Душа, что жаждет обожанья и любви, 
Мечтою ласковой до края озарится. 
Таинственною силою в крови, 
Кипеньем в сердце оживет. И все внутри 
Цветочной нежности, играя, покорится. 
(Перевод А. Каримовой) [16. С. 36]. 
 
My soul longs for adoration and affection. 
It’s beaming with sweet dreams to the brim. 
Mysteriously powerful in love,  
My heart lives with boiling agitation. 
And everything inside will playfully meld into a hymn. 
(Перевод Д. Жетеевой) [18. Р. 90]. 
 



Компаративистика / Comparative Studies 

103 

В английском варианте нет ни слова о цветах или цветочной нежно-
сти. Фраза И все внутри / Цветочной нежности, играя, покорится на 
английском языке звучит как And everything inside will playfully meld into 
a hymn, что буквально означает: «И все внутри игриво сольется в гимн». 
Цветок-нега и цветочная нежность в английском языке превращаются 
в гимн. Английская версия перевода строки отличается не только от ори-
гинала, но и от русской версии перевода, изменилась общая тональность 
оригинала. Английский вариант перевода в эмоциональном плане более 
далек от оригинала, чем русская версия. 

В целом в русском переводе много добавлений, что приводит к 
расширению содержания татарского стиха. При этом происходит уси-
ление эмоционального состояния лирического героя: душа жаждет 
обожанья и любви, мечта ласковая, таинственная сила и пр. Те чув-
ства героя, которые в оригинале лишь намечены, в переводе проявля-
ются более интенсивно. Что же касается выбранного варианта пере-
вода выражения гɵл-назга күмелә, то прослеживается весьма удачный 
с точки зрения современной практики перевода вариант замены в сти-
хотворении А. Каримовой. Она прибегает к описательному переводу 
выделенного выражения. 

Для сравнения рассмотрим перевод стихотворения Шаеха «Ярый 
əле, туган авыллар бар» Г. Булатовой. Название стихотворения 
«Ярый əле, туган авыллар бар» при дословном переводе на русский 
язык звучит так: «Хорошо, что есть родные деревни». Переводчица 
перевела как «Возвращаюсь в родную деревню». Меняется название 
стихотворения, но общая его тональность сохраняется: тоска по род-
ной деревне, тема детства, желание забыть городскую суету, оку-
нуться в гармонию родной деревни. В английском переводе названия 
«Returning to my home village» также прослеживается сходство с рус-
ским переводом наименования. 

В стихотворении встречаются выражения, которые невозможно 
однозначно перевести на другие языки: к примеру, ыгы-зыгы шавы 
(мы переведем одним словом сутолока). 

Для понимания всех изменений, которые произошли в переводе, 
приведем полностью катрен. 

 
Онытылган икəн… оныттырган 
Таш шəһəрнең ыгы-зыгы шавы. 



Нагуманова Э.Ф., Шемшуренко О.В. Стратегии перевода стихотворений 

104 

Әллə кайда гына китеп барган 
Бала чактан калган кɵндек бавы [15. Б. 144]. 

(Оказывается, забыто… / Заставил забыть / Суетный шум каменного города. 
/ Куда-то делась пуповина, / Оставшаяся еще с детских времен (подстрочный пе-
ревод наш. – Э.Н.)) 

 
Иногда лишь вздохнется повинно, 
И подумаешь в грохоте дня, 
Что невидимая пуповина 
Крепко с детством связала меня. 
(Перевод Г. Булатовой) [16. С. 24]. 
 

Таш шәһәрнең ыгы-зыгы шавы мы перевели как городская суто-
лока, так как шавы (шум) здесь выступает лишь фоновой информа-
цией. Соответственно, мы можем наблюдать, как сужается лексиче-
ское наполнение подстрочника за счет не просто отсутствия эквива-
лентов, а за счет того, что на русском языке происходит дублирование 
информации при переводе. Удачный вариант лексической замены в 
переводе Булатовой позволил придать переводному произведению 
подлинное поэтическое звучание на русском языке. 

Таких примеров перевода стихотворений Шаеха множество. Со-
временные переводчики не ищут прямых эквивалентов в русском 
языке, а создают стихотворения, нацеленные на передачу общего 
настроения, как пишут многие критики перевода, «духа оригинала». 

В английском эквиваленте указанное выражение близко к рус-
скому переводу «городская сутолока», а именно: 

 
In the fuss of town I completely forget, 
That these lands are forever young a wise [18. Р. 18]. 
 

При переводе на английский язык ыгы-зыгы шавы превращается в 
in the fuss of town (буквально «в суматохе города»). 

В целом можно сказать, что английские переводы несут в себе то 
же наполнение, что и русские, это позволяет говорить: переводчики 
работают не с оригинальными произведениями, а с русскоязычными 
версиями стихотворений татарских поэтов. Во всех переводах за-
метна тенденция, связанная с тем, что переводы соответствуют ожи-
даниям носителей принимающей культуры, при этом в них наблюда-
ется нивелирование культурной специфики текста оригинала. 



Компаративистика / Comparative Studies 

105 

Проведенный анализ позволяет прийти к выводу о том, что ассо-
циативно-смысловое поле безэквивалентных концептов, как правило, 
сужается в переводных текстах. Это связано с тем, что лексемы, вы-
ражения, использованные переводчиками, лишь приблизительно пе-
редают содержание специфических концептов татарского языка.  
Поэтому без учета контекстного значения невозможно осуществить 
перевод концептов-уникалий. 

Переводчики, работая с поэтическими переводами, должны учи-
тывать разные аспекты, в том числе религиозный аспект, эмоциональ-
ную составляющую, этический аспект, категорию «памяти нации». 
Мы отмечаем такую особенность: переводы эксплицитно представ-
ляют те компоненты значения сложных концептов, которые в языке 
оригинала содержатся имплицитно, они оказываются латентными для 
носителей языка. И чем сложнее набор «функциональных доминант 
(исходного. – Э.Н.) текста» (термин А.Д. Швейцера) [23], тем более 
разнообразные варианты перевода мы наблюдаем. 

Что же касается отдельных переводческих стратегий, то, как пра-
вило, переводчики с татарского языка на русский находят весьма 
удачные примеры подбора языковых элементов на переводящем 
языке, которые приводят к появлению стихов, наполненных такой же 
глубиной, что и оригиналы, но при этом наблюдается пренебрежение 
культурной спецификой оригинала. Это новое качество переводов мы 
фиксируем прежде всего в переводческой практике современных по-
этесс: Г. Булатовой и А. Каримовой. 

Большинство переводов на английский язык стихотворений та-
тарских поэтов, как показывает анализ, было осуществлено через 
русские версии, поэтому в них сохраняется характерная для рус-
ских переводов стратегия перевода. Как правило, переводчики 
стремятся найти в английском языке эквиваленты к лексемам, по-
добранным переводчиками на русский язык. Такие варианты пере-
вода объяснимы тем, что язык оригинала для многих переводчиков 
недоступен, поэтому они вынуждены работать с русскими верси-
ями татарских стихотворений. В данном случае речь идет о вторич-
ности самого текста, который возникает под влиянием переводного 
произведения. 
  



Нагуманова Э.Ф., Шемшуренко О.В. Стратегии перевода стихотворений 

106 

Список источников 
 

1. Ивлева А.Ю., Полетаева Е.Д. Выработка стратегии перевода как залог его 
адекватности // Филологические науки. Вопросы теории и практики. 2018.  
№ 12 (90). Ч. 2. С. 302–305. 

2. Кафискина О.В. Стратегия перевода как термин переводоведения // Вестник 
Московского университета. Серия 22: Теория перевода. 2017. № 1. С. 4–19. 

3. Krings H.P. Was in den Kopfen von Ubersetzern vorgeht. Eine empirische 
Untersuchung zur Struktur des Ubersetzungsprozesses an fortgeschrittenen 
Franzosischlernern. Tubingen : Gunter Narr Verlag, 1986. 570 p. 

4. Lorscher W. Translation performance, translation process and translation 
strategies. Tubingen : Narr, 1991. 311 p. 

5. Казакова Т.А. Художественный перевод. Теория и практика. М. : 
Инъязиздат, 2002. 554 с. 

6. Зейферт Е.И. Интертекстуальная и переводческая вторичная вненаходимость 
автора // Вестник Московского университета. Серия 22: Теория перевода. 2024. № 1. 
С. 32–51. 

7. Бахтиярова Ч.Н. Обновление национальной традиции // Национальное и 
интернациональное в литературе и искусстве. М. : Мысль, 1964. С. 224–261. 

8. Рәхим Г. Сайланма əсəрлəр [төз. М.И. Ибраһимов, А.М. Гайнетдинов]. 
Казан : Ихлас, 2018. 560 б.  

9. Галиева А.М., Нагуманова Э.Ф. Особенности передачи национально-
специфических концептов в переводных текстах (на примере концепта Моң) // 
Ученые записки Казанского университета. Серия: Гуманитарные науки. 2013. 
Т. 155, кн. 2. С. 245–252. 

10. Белинский В.Г. Статьи о народной поэзии. URL: http://az.lib.ru/b/ 
belinskij_w_g/text_0420.shtml  

11. Дэрдменд. Шигырьлəр = Стихотворения / авт. предисл. и пер. с татар. 
В. Думаева-Валиева. Казань : Татар. кн. изд-во, 2009. 160 с. 

12. Historical anthology of Kazan Tatar verse: voices of Eternity / ed. and transl. 
by David J. Matthews and Ravil Bukharaev. [Richmond] : Curzon, [2000]. 209 p. 

13. Җәлил Муса. Җырларым. URL: https://shigriyat.ru/  
14. Джалиль Муса. Избранное: Стихи и поэмы / сост. Р.А. Мустафин. Казань : 

Татар. кн. изд-во, 2006. 271 с. 
15. Шәех Л. Казан – Мəскəү: сайланмалар: шигырьлəр, поэмалар, балладалар. 

Казан : Татар. кит. нəшр., 2021. 415 б. 
16. Шаех Ленар. Один из вас: стихотворения / [пер. с татар.: Г. Булатова, 

А. Каримова]. М. : Российский писатель, 2016. 87 с. 
17. Бройтман С.Н. Лирика в историческом освещении // Теория литературы : 

в 3 т. М. : ИМЛИ РАН, 2003. Т. 3. С. 421–466.  
18. Shayeh Lenar. One of you: A Collection of Poems [translated by D. Zheteyeva; 

edited D. Parry]. Hertfordshire : Hertfordshire Press Ltd., 2017. 126 p. 
19. Белоглазова Е.В. Перевод транскультурного текста: двойной перевод 

культуры // Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 2: 
Языкознание. 2023. Т. 22, № 3. С. 86–96.  



Компаративистика / Comparative Studies 

107 

20. Гришаева Л.И. Результат концептуализации сведений о мире как основа 
для выбора переводческих стратегий // Социокультурные проблемы перевода. 
Воронеж: ИПЦ ВГУ, 2008. Вып. 8. С. 431–446. 

21. Фененко Н.А. Язык реалий и реалии языка. Воронеж : ВГУ, 2001. 140 с. 
22. Саяпова А.М. Дэрдменд и философия экзистенциализма // TATARICA. 

2014. № 2 (3). С. 68–84. 
23. Швейцер А.Д. Современная социолингвистика: теория, проблемы, 

методы. М. : Наука, 1976. 176 с. 
 

References 
 

1. Ivleva, A.Yu. & Poletaeva, E.D. (2018) Vyrabotka strategii perevoda kak zalog 
ego adekvatnosti [Developing a Translation Strategy as a Guarantee of Its Adequacy]. 
Filologicheskie nauki. Voprosy teorii i praktiki. 12 (90). Part 2. pp. 302–305. 

2. Kafiskina, O.V. (2017) Strategiya perevoda kak termin perevodovedeniya 
[Translation Strategy as a Term in Translation Studies]. Vestnik Moskovskogo 
universiteta. Seriya 22. Teoriya perevoda. 1. pp. 4–19. 

3. Krings, H.P. (1986) Was in den Kopfen von Ubersetzern vorgeht. Eine 
empirische Untersuchung zur Struktur des Ubersetzungsprozesses an fortgeschrittenen 
Franzosischlernern. Tubingen: Gunter Narr Verlag.  

4. Lorscher, W. (1991) Translation performance, translation process and 
translation strategies. Tubingen: Narr.  

5. Kazakova, T.A. (2002) Khudozhestvennyy perevod. Teoriya i praktika 
[Translatiing Fiction: Theory and Practice]. Moscow: In"yazizdat.  

6. Zeyfert, E.I. (2024) Intertekstual'naya i perevodcheskaya vtorichnaya 
vnenakhodimost' avtora [Intertextuality and the Translator's Secondary Exotopy of the 
Author]. Vestnik Moskovskogo universiteta. Seriya 22. Teoriya perevoda. 1. pp. 32–51. 

7. Bakhtiyarova, Ch.N. (1964) Obnovlenie natsional'noy traditsii [The Renewal of 
National Tradition]. In: Parkhomenko, M.N. (ed.) Natsional'noe i internatsional'noe v 
literature i iskusstve [The National and the International in Literature and Art]. Moscow: 
Mysl'. pp. 224–261. 

8. Rəkhim, G. (2018) Saylanma әsәrlәr. Tөz. M.I. Ibraһimov, A.M. Gaynetdinov]. 
Kazan: Ikhlas.  

9. Galieva, A.M. & Nagumanova, E.F. (2013) Osobennosti peredachi natsional'no-
spetsificheskikh kontseptov v perevodnykh tekstakh (na primere kontsepta Moң) 
[Rendering Culture-Specific Concepts in Translated Texts (Using the Concept of Moŋ 
as an Example)]. Uchenye zapiski Kazanskogo universiteta. Seriya: Gumanitarnye 
nauki. 155 (2). pp. 245–252. 

10. Belinskiy, V.G. (n.d.) Stat'i o narodnoy poezii [Articles on Folk Poetry]. [Online] 
Available from: http://az.lib.ru/b/belinskij_w_g/text_0420.shtml  

11. Derdmend. (2009) Shigyr'lәr = Stikhotvoreniya [Poems]. Translated from Tatar 
by V. Dumaev-Valiev. Kazan: Tatar. kn. izd-vo.  

12. Matthews, D.J. & Bukharaev, R. (eds) (2000) Historical Anthology of Kazan 
Tatar Verse: Voices of Eternity. [Richmond]: Curzon.  



Нагуманова Э.Ф., Шемшуренко О.В. Стратегии перевода стихотворений 

108 

13. Jalil Musa. (n.d.) Җyrlarym. [Online] Available from: https://shigriyat.ru/  
14. Jalil Musa. (2006) Izbrannoe: Stikhi i poemy [Selected Works: Poetry]. Kazan: 

Tatar. kn. izd-vo.  
15. Shaekh, L. (2021) Kazan – Mәskәү: saylanmalar: shigyr'lәr, poemalar, 

balladalar. Kazan: Tatar. kit. nəshr. 
16. Shaekh, L. (2016) Odin iz vas: stikhotvoreniya [One of You: Poems]. Translated 

from Tatar by G. Bulatova, A. Karimova. Moscow: Rossiyskiy pisatel'.  
17. Broytman, S.N. (2003) Teoriya literatury: v 3 t. [Theory of Literature: in 3 vols]. 

Vol. 3. Moscow: IWL RAS. pp. 421–466.  
18. Shayeh, L. (2017) One of you: A Collection of Poems. Translated by  

D. Zheteyeva. Hertfordshire: Hertfordshire Press Ltd. 
19. Beloglazova, E.V. (2023) Perevod transkul'turnogo teksta: dvoynoy perevod kul'tury 

[Translating a Transcultural Text: The Double Translation of Culture]. Vestnik 
Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 2: Yazykoznanie. 22 (3). pp. 86–96.  

20. Grishaeva, L.I. (2008) Rezul'tat kontseptualizatsii svedeniy o mire kak osnova 
dlya vybora perevodcheskikh strategiy [The Result of the Conceptualization of World 
Knowledge as a Basis for Choosing Translation Strategies]. Sotsiokul'turnye problemy 
perevoda. 8. pp. 431–446. 

21. Fenenko, N.A. (2001) Yazyk realiy i realii yazyka [The Language of Realia and 
the Realia of Language]. Voronezh: VSU.  

22. Sayapova, A.M. (2014) Derdmend i filosofiya ekzistentsializma. TATARICA.  
2 (3). pp. 68–84. 

23. Shveytser, A.D. (1976) Sovremennaya sotsiolingvistika: teoriya, problemy, 
metody [Contemporary Sociolinguistics: Theory, Problems, Methods]. Moscow: Nauka. 

 

Информация об авторах: 
Нагуманова Э.Ф. – канд. филол. наук, доцент кафедры русской литературы и 
методики ее преподавания Казанского федерального университета (Казань, Рос-
сия). E-mail: ehlviran@gmail.com 
Шемшуренко О.В. – канд. филол. наук, доцент кафедры теории и практики пре-
подавания иностранных языков Казанского федерального университета (Казань, 
Россия). E-mail: oxana-shem@yandex.ru 
 

Авторы заявляют об отсутствии конфликта интересов. 
 

Information about the authors: 
E.F. Nagumanova, Cand. Sci. (Philology), associate professor, Kazan Federal Univer-
sity (Kazan, Russian Federation). E-mail: ehlviran@gmail.com 
O.V. Shemshurenko, Cand. Sci. (Philology), associate professor, Kazan Federal Uni-
versity (Kazan, Russian Federation). E-mail: oxana-shem@yandex.ru 
 

The authors declare no conflicts of interests. 
 

Статья принята к публикации 25.05.2025. 
 

The article was accepted for publication 25.05.2025. 


