
Имагология и компаративистика. 2025. № 24. С. 109–125 
Imagology and Comparative Studies. 2025. 24. pp. 109–125 

© М.В. Цветкова, С. Гане, 2025 

 
 
Научная статья 
УДК 821.22+82.091 
doi: 10.17223/24099554/24/6 
 
Символ «نيلوفر کبود» (нилуфар-э кабуд) в романе  
«Слепая сова» Садега Хедаята и его перевод  
на английский язык Ираджа Башири 
 
Марина Владимировна Цветкова1 
Седигех Гане2 
 
1, 2 Национальный исследовательский университет «Высшая школа экономики», 
Нижний Новгород, Россия 
1 mtsvetkova@hse.ru 
2 sgane@hse.ru 

 
Аннотация. Статья посвящена важнейшему символу романа Хедаята 

«Слепая сова» – вымышленному цвету «нилуфар-э кабуд», который в пе-
реводе Башири заменен на «black lily». Символический потенциал образа 
лилии в восточной и западной традиции во многом перекликается с за-
мыслом Хедаята. Однако черная лилия существует в природе, что лишает 
ее мистического ореола. К тому же ассоциации с лилией в сознании запад-
ного читателя отличны от тех, что предполагал автор перевода, работаю-
щий на стыке западных и восточных культур. 

Ключевые слова: «нилуфар-э кабуд», лотос, ипомея, черная лилия, 
Садег Хедаят, Ирадж Башири, «Слепая сова» 
 
Для цитирования: Цветкова М.В., Гане С. Символ «نيلوفر کبود» (нилуфар-
э кабуд) в романе «Слепая сова» Садега Хедаята и его перевод на 
английский язык Ираджа Башири // Имагология и компаративистика. 
2025. № 24. С. 109–125. doi: 10.17223/24099554/24/6 

  



Цветкова М.В., Гане С. Символ «نيلوفر کبود» (нилуфар-э кабуд) 

110 

Original article 
doi: 10.17223/24099554/24/6 
 
The symbol "نيلوفر کبود" (niloufar-e kabud)  
in Sadegh Hedayat's novel The Blind Owl  
and its translation into English by Iraj Bashiri 
 
Marina V. Tsvetkova1 
Sedigheh Ghane2 
 
1, 2 HSE University, Nizhny Novgorod, Russian Federation 
1 mtsvetkova@hse.ru 
2 sgane@hse.ru 

 
Abstract. Translating symbols is a challenging task for translators, who 

must capture and convey the essence of the source text through the means of 
another language and culture. In Sadegh Hedayat's novel The Blind Owl, the 
symbol "niloufar-e kabud" is of paramount importance, as it appears in a key 
scene and becomes a recurring motif throughout the narrative. This article ex-
amines the transformations this symbolic image underwent in Iraj Bashiri's 
English translation of the novel. In Hedayat's novel, the "niloufar-e kabud" is 
ambivalent, embodying a fusion of opposites: high and low, beautiful and ugly, 
innocence and depravity, bliss and pain, vitality and mortal threat, death and 
immortality, Iran's majestic past and its suffocating present. Its semantic field 
encompasses the ornamentation of ancient Iranian art, a longing for an unattain-
able ideal, the charm of antiquity, the pain of losing touch with it, images of 
grief, bruises, mental wounds, handicapped hands and feet, suffocation, life-
lessness, and death. In his translation, Bashiri employs "black lily" as an equiv-
alent for "niloufar-e kabud." He integrates the lily into his interpretive frame-
work of Hedayat's complex, multi-layered novel – an interpretation that many 
researchers find controversial and one that arguably captures only a single se-
mantic layer of the original. The chosen image does resonate with Hedayat's 
concept to a significant degree, particularly when considering the symbolic 
weight of the lily, and specifically the black lily, across both Eastern and West-
ern traditions. Both the lotus and the lily are ambivalent symbols, sharing nu-
merous associations and ritual functions. However, the original "niloufar e-
kabud" is a non-existent flower, an integral part of the mystical, unearthly wom-
an's image. In contrast, the black lily is a real flower, and its very tangibility 
diminishes part of the mystical aura. The image of the lily does not evoke the 
connection to ancient Iranian art and the glorious history of Persia. Finally, for 
the Western reader, the lily evokes connotations – such as the Virgin Mary, the 



Компаративистика / Comparative Studies 

111 

Annunciation, and royal power – that are distinct from the cultural and symbolic 
framework intended by Hedayat and navigated by a translator working at the 
intersection of Eastern and Western cultures. 

Keywords: "niloufar-e kabud", lotus, morning glory, black lily, Sadegh He-
dayat, Iraj Bashiri, The Blind Owl 
 
For citation: Tsvetkova, M.V.& Ghane, S. (2025) The symbol "نيلوفر کبود" 
(niloufar-e kabud) in Sadegh Hedayat's novel The Blind Owl and its translation 
into English by Iraj Bashiri. Imagologiya i komparativistika – Imagology and 
Comparative Studies. 24. pp. 109–125. (In Russian). doi: 
10.17223/24099554/24/6 

 
«Слепая сова» (1936) – выдающийся роман известного иранского 

писателя Садега Хедаята (1903–1951). Повествование в нем развора-
чивается от лица человека, который рассказывает о себе собственной 
тени на стене, напоминающей нахохлившуюся сову. Роман разделен 
на две части. В первой части повествование ведется от лица художника, 
расписывающего пеналы. Встреча с загадочной ангелоподобной де-
вушкой глубоко меняет его жизнь, заставляя бросить работу и отпра-
виться на ее поиски, которые оказываются безуспешными. Незнакомка 
неожиданно приходит к нему сама и так же неожиданно умирает (как 
становится понятно из дальнейшего повествования потому, что рас-
сказчик напоил ее отравленным вином). Повествователь успевает запе-
чатлеть ее образ на бумаге, и этот образ в точности совпадает с образом, 
изображенным на кувшине, который могильщик находит на месте по-
гребения неземной девушки. Во второй части изнуренный физически и 
психологически мужчина пытается наладить отношения с женой, кото-
рая ни разу не подпустила его к себе после свадьбы. В результате он по 
неосторожности убивает ее. Обе части романа связаны между собой, и 
многие смысловые лакуны одной части повествования получают разъ-
яснение через информацию, данную автором в другой. 

Существует четыре английских перевода «Слепой совы»: Де-
смонда Патрика Костелло, Ираджа Башири, Навида Нури и Сассана 
Табатабаи [1–4]. В настоящей статье речь пойдет о переводе Башири. 
Сравнение перевода и оригинала будет сосредоточено на переводе 
символа نيلوفر کبود (нилуфар-э кабуд) как одного из ключевых для про-
изведения. Символ نيلوفر کبود (нилуфар-э кабуд) в «Слепой сове» мно-



Цветкова М.В., Гане С. Символ «نيلوفر کبود» (нилуфар-э кабуд) 

112 

гослоен и сложен для понимания. Разгадка этого значимого и загадоч-
ного символа представляет собой трудную задачу для переводчика. 
Сюрреалистические события романа в сочетании с присущей ему 
неоднозначностью затрудняют интерпретацию истории, основанной 
на логике сновидений.  

Ученые уже не раз обращались к трудности перевода символа 
-с его неявными коннотациями. Статья Ан (нилуфар-э кабуд) نيلوفر کبود
дриановой [5] углубляется в проблемы, с которыми столкнулись Ко-
стелло при переводе романа на английский язык [1] и Лескотт на 
французский [6]. Бирд затрагивает вопрос значения лексемы نيلوفر (ни-
луфар) и ее перевода на английский, французский и русский языки 
[7]. Нури во введении к своему переводу признает сложности, связан-
ные с переводом نيلوفر کبود (нилуфар-э кабуд) [2].  

Лексема نيلوفر (нилуфар) этимологически восходит к латинскому 
слову «nenuphar» (ненуфар) и санскритскому термину «nīlotpala». 
На санскрите «nīla» означает голубой цвет, а «utpala» – лотос или во-
дяную лилию [8]. В персидском языке слово نيلوفر (нилуфар) состоит 
из двух частей: نيلو (нилу) – лазурный и فر (фар) – лепесток, т.е. бук-
вально это цветок с голубыми лепестками [9].  

Оттенки синего цвета в персидской культуре имеют как положи-
тельные, так и отрицательные коннотации. С одной стороны, это сим-
вол мудрости, честности, мира, доверия, духовности и богатства. 
С другой стороны, синий цвет ассоциируется с грустью, разлукой и 
холодом.  

Традиционно в фарси используется словосочетание آبی نيلوفر  (нилу-
фар-э-аби), где прилагательное آبی (аби) означает одновременно и «го-
лубой / синий» и «водный» [10]. При этом словосочетание نيلوفر آبی 
(нилуфар-э аби) на фарси может обозначать два разных цветка: ипо-
мею, имеющую окраску в диапазоне от голубых до фиолетовых от-
тенков, и лотос, независимо от его цвета [11, 12].  

В некоторых словарях, однако, نيلوفر (нилуфар) в соединении со 
словом آبی (аби) (водный) трактуется как лотос, в то время как نيلوفر 
(нилуфар) без прилагательного آبی (аби) – как ипомея [13, 14]. Хедаят, 
как представляется, намеренно выбрал лексему نيلوفر (нилуфар), ука-
зывая, таким образом, на оба цветка одновременно и создавая неод-
нозначность, неопределенность и размытость, которые в целом отли-
чают образную систему романа. 



Компаративистика / Comparative Studies 

113 

Наибольшее распространение образ лотоса получил в мифологии 
Египта, Индии и Китая, где этот цветок выступал в качестве образа 
мирового яйца, рождающего вселенную. Согласно египетской космо-
гонии, именно из лотоса, распустившегося на возникшем из хаоса 
холме, родилось солнце. Связанный с культом Нила, по берегам кото-
рого он рос, лотос означал плодородие, источник жизни и воскресе-
ния, служил символом богини плодородия Изиды, был связан с куль-
том умирающего и возрождающегося бога Осириса; служил эмбле-
мой царской власти, красуясь на скипетре фараона, изображался на 
монетах, использовался в праздничном убранстве.  

Особенно почитался в Египте голубой лотос, считавшийся симво-
лом жизни и бессмертия. Этот цветок с опьяняющим ароматом, явля-
ется мощнейшим галлюциногеном и обладает способностью изме-
нять сознание, расширяя рамки восприятия, потому у древних егип-
тян он считался проводником в загробный мир. 

Лотос почитается как священный цветок и в Индии, где он ассоци-
ируется с творением и играет важнейшую роль в космогонических 
мифах: из тела Вишну рождается гигантский лотос, на котором вос-
седает Брахма: по мере того, как распускаются лепестки цветка, раз-
растается и вселенная.  

В буддизме цветок лотоса является символом благовещения о рож-
дении Будды: «в день его появления на свет красные, синие и белые 
лотосы царского сада раскрылись и замерли в ожидании, <…> в мо-
мент рождения Будды земля содрогнулась и начался дождь из лото-
сов, <…> когда маленький Будда сделал свои первые шаги по саду, 
все увидели, как на месте его следов стали тут же вырастать огромные 
лотосы. Эти цветы сопутствуют Будде на всех этапах его жизненного 
пути вплоть до самого последнего часа, и когда на седьмой день после 
смерти его тело должно быть предано огню, с неба сыплются лотосы 
всевозможных расцветок» [15].  

Возможность перечисленных выше трактовок вполне могла входить 
в планы Хедаята, хорошо знакомого с символическим наполнением об-
раза лотоса в индийской, буддистской и египетской мифологии.  

В Иране лотос является одним из национальных символов. Он ча-
сто встречается в орнаментах древнего искусства и архитектуры. Ло-
тос тесно связан с древней иранской религией митраизмом, основан-
ной на поклонении божеству справедливости, согласия и солнечного 



Цветкова М.В., Гане С. Символ «نيلوفر کبود» (нилуфар-э кабуд) 

114 

света Митре, известному с индоиранских времен. На древних изобра-
жениях рождения Митры это божество появляется из бутона лотоса 
[16. С. 42].  

С приходом зороастризма лотос становится символом создателя 
всех вещей Ахура Мазды, которого изображали держащим в руках 
цветок лотоса. Потому для зороастрийцев лотос стал знаком боже-
ственного дара, который человек получает, достигнув совершенства. 
Во время археологических раскопок в головах гробницы Кира Вели-
кого были найдены фрагменты резьбы с изображением цветка ло-
тоса – таким образом, лотос использовался и как царственный символ 
[17]. Он часто встречается в руках скульптур царей и старейшин в 
Персеполе. Поскольку этот цветок растет из воды, источника жизни, 
он символизирует также возрождение и бессмертие, поэтому древние 
персы во время скорби украшали свои головы цветами лотоса. 

Кроме того, белый лотос был символом Ахеменидской Персии 
(первой Персидской империи в Западной Азии, основанной Киром 
Великим в 550 г. до н.э.), как явствует из барельефов в одной из сто-
лиц империи Ахеменидов Персеполе, возникшем в VI–V вв. до н.э. на 
юго-западе Ирана.  

Любопытно, что Хедаят превратил белый цвет, несущий позитив-
ное значение, в близкий к фиолетовому темно-синий, имеющий мрач-
ные траурные коннотации. Эта замена, с учетом символической связи 
лотоса с древним Ираном, важна для понимания значимого для ро-
мана образа синяка, с входящими в его семантическое поле образами 
ранения и боли, отражая те чувства, которые автор испытывал в связи 
с утратой Ираном его былого величия [2. P. 19]. 

Хедаят вместо традиционно используемого в языке в сочетании с 
 کبود вводит прилагательное (аби) آبی прилагательного (нилуфар) نيلوفر
(кабуд) (голубой / сине-фиолетовый). На фарси کبود (кабуд) использу-
ется не только для описания оттенков голубого и фиолетового, но и 
синяков на коже. Этот образ коррелирует с образом раны, которым 
открывается роман: «В жизни есть раны, которые, как проказа, мед-
ленно гложут и разъедают душу изнутри» [18. С. 3]. Синяк представ-
ляет собой следствие подкожного кровоизлияния. В романе этот ви-
димый знак скрытой травмы приобретает символическое значение, 
отражая душевные страдания персонажа, причиняющие, по выраже-



Компаративистика / Comparative Studies 

115 

нию повествователя «боль, которая не может быть выражена ни-
кому», от которой «люди еще не нашли лекарства» [18. P. 3]. Кроме 
того, цвет, обозначаемый лексемой کبود (кабуд), ассоциируется в пер-
сидской культуре с трауром из-за его близости к черному.  

Хедаят не случайно придумывает несуществующее в языке наиме-
нование для цветка. Его задача – подчеркнуть, что у него мистическая 
природа, как и у ангелоподобной девушки, у которой, как отмечает 
повествователь, «не могло быть никакой связи с реальностью. Напри-
мер, вода, которой она мыла свои волосы, могла быть только из неве-
домого диковинного источника или из какой-нибудь волшебной пе-
щеры; ее одежды не были сотканы из обычного хлопка или шерсти, 
не были сшиты руками из плоти и крови, обыкновенными человече-
скими руками. Я был уверен, что и тот цветок нилуфар-э кабуд не был 
простым цветком» [18. С. 18]. 

Образ диковинного цветка впервые возникает на самых первых 
страницах романа: «Я рисовал на пеналах в своей комнате... не знаю 
почему, но тема всех моих картин с самого начала была одной и той 
же. Я всегда рисовал кипарис, под которым сгорбленный старик с 
тюрбаном на голове, закутавшись в халат, подобно индийским йогам, 
сидел на корточках, прикладывая указательный палец левой руки к 
губам в знак удивления. Перед ним стояла девушка в длинном черном 
платье и, наклоняясь, протянула ему цветок нилуфар-э кабуд»1 [18. 
С. 10]. Почти сразу эта картина с некоторыми вариациями повторя-
ется вновь: «Я увидел в пустыне позади моей комнаты сгорбленного 
старика, сидящего под кипарисом, и молодая девушка, нет, небесный 
ангел, стояла перед ним, кланяясь и предлагая цветок нилуфар-э ка-
буд правой рукой, в то время как старик жевал ноготь указательного 
пальца левой руки» [18. С. 13]. Далее в романе автор возвращает нас 
к этой картине еще четыре раза, и почти везде прекрасная девушка 
держит в руках цветок.  

Орнаментами из плюща и схематично представленного цветка ло-
тоса / ипомеи украшались древнеиранские храмы, посвященные 
Митре, а позднее – мечети. Эти узоры, символизирующие духовное 
восхождение, упоминаются и в «Слепой сове» Хедаята: «Мои глаза 

                                                
1 Здесь и далее перевод авторов статьи. 



Цветкова М.В., Гане С. Символ «نيلوفر کبود» (нилуфар-э кабуд) 

116 

смотрели на глазурованные изразцы и резьбу на стене мечети, кото-
рые навевали на меня приятные сны» [18. С. 100–101]. Подобные ор-
наменты из декоративных изображений вьющихся стеблей, ветвей, 
деревьев, растений, цветов, бутонов и листьев носят название ختايی 
(хатаи) и широко распространены в иранском искусстве в целом и для 
украшения пеналов в частности. Потому не случайно именно на пена-
лах рассказчик «Слепой совы» рисует картину, элементом которой яв-
ляется «нилуфар-э кабуд». 

Сходство с узорами хатаи достигается в романе и за счет повторя-
емости образа «нилуфар-э кабуд», который изображается то как за-
полнивший лощину между горами, то как ползучее вьющееся расте-
ние: «Позади них были дома <...> с узкими и кривыми окнами, из ко-
торых росли цветы “нилуфар-э кабуд”, которые вились по дверям и 
стенам» [18. С. 24]. Земля описывается как покрытая зарослями «ни-
луфар-э кабуд», лишенного аромата. Когда рассказчик представляет 
себе, как идет по незнакомым переулкам, его окружают дома необыч-
ных геометрических форм, с маленькими темными окнами, стены и 
двери которых густо увиты «нилуфар-э кабуд» [18. С. 24]. Стебли 
этих цветов обвивают подножья деревьев, буквально «душат» их и за-
ставляют падать на землю [18. С. 24].  

Ученые, занимающиеся творчеством Хедаята, отмечают еще и та-
кие возможные ассоциативные ряды с цветками лотоса / ипомеи, зало-
женные Хедаятом, как чистота и непорочность ангелоподобной де-
вушки. В связи с этим фрейдистская интерпретация ситуации, в кото-
рой девушка передает цветок старику, может предполагать, что де-
вушка (мать) дарит свою девственность недостойному старику (отцу) 
[19. P. 148–149]. Подобная интерпретация подтверждается в тексте тем, 
что дважды повествователь сравнивает девушку на картине с индийской 
танцовщицей, которой была его мать. А отвратительного старика – с дя-
дей, который был близнецом его отца, но возможно, и самим отцом (так 
как один из братьев погиб, а кто именно остается неизвестным).  

Бирд предлагает трактовать цветок как фаллический символ, упо-
миная о том, что в древнем Египте женские трупы ритуально «очища-
лись» при помощи цветка лотоса [7]. Шамиса видит в цветке символ 
единения и счастья, который ангелоподобная девушка не в силах пе-
редать старику, которым в итоге оказывается сам повествователь. Де-
вушка в одном из эпизодов символически пытается перепрыгнуть 



Компаративистика / Comparative Studies 

117 

через ручей, разделяющий ее и старика, однако это ей не удается 
[20. С. 87]. Эсхакпур видит в сцене, описывающей старика и юную 
девушку смысл, связанный с представлениями, принятыми в иран-
ском мистицизме. Влюбленный поражен божественным видом ан-
гелоподобной девушки, держащей неземной цветок, и, глядясь в 
нее как в зеркало, начинает прозревать свое истинное божествен-
ное лицо [21]. 

Таким образом, символический образ цветка, изображаемого Хе-
даятом, носит амбивалентный характер: он сочетает в себе высокое и 
низкое, прекрасное и безобразное, невинность и порочность, блажен-
ство и боль, жизнеспособность и смертельную угрозу, смерть и бес-
смертие, величественное прошлое Ирана и удушливое настоящее. Хе-
даят, как и многие иранские интеллектуалы первой половины XX в., 
с презрением относился к исламской религии, связывал отсталость со-
временного им Ирана с господством арабов и сожалел об утрате бы-
лой славы персов. В семантическое поле «нилуфар-э кабуд» входят 
восхитительные орнаменты древнеиранского искусства, стремление к 
недостижимому идеалу, очарование старины, боль от утраты связи с 
нею, образы скорби, синяка, душевной раны, скованности по рукам и 
ногам, удушья, безжизненности и смерти. 

Повторяющийся образ цветка вырастает в романе в один из цен-
тральных лейтмотивов, расшифровка которого имеет решающее зна-
чение для всестороннего понимания общего замысла автора. 

Ирадж Башири – известный исследователь, специализирующийся 
на истории Центральной Азии и Ирана, которому принадлежат пере-
воды на английский, персидский, таджикский и турецкий языки. Его 
английский перевод «Слепой совы» впервые был опубликован в 
1974 г. с тех пор выдержал еще 3 исправленных и дополненных изда-
ния (1984, 20131; а в 2020 г. вариант 2013 г. был опубликован с анали-
зом романа и предисловием переводчика) и является вторым перево-
дом этого романа на английский язык после перевода Костелло в 
1957 г. Это был первый англоязычный перевод «Слепой совы», вы-
полненный носителем языка.  

                                                
1 В статье использовался текст третьего издания романа. 



Цветкова М.В., Гане С. Символ «نيلوفر کبود» (нилуфар-э кабуд) 

118 

Башири, как явствует из предпосланного изданию 2020 г. преди-
словия, очень серьезно относился к тому, чтобы проникнуть «в струк-
туру» романа Хедаята, «чтобы раскрыть его скрытый подтекст <…>, 
что помогает переводчику выбрать подходящие эквиваленты <…> из 
обширного семантического спектра коннотаций одного и того же 
слова» [22. P. 4]. Башири отмечает сложность организации романа и 
подчеркивает, что переводчик, который решает проникнуть в суть 
этого произведения, должен взять на себя труд ознакомиться с тем, 
как повлияли на его замысел образование, круг знаний и мировидение 
автора [22. P. 5]. В результате анализа текстов, на которые, по его мне-
нию, опирался Хедаят, создавая свой роман, Башири предлагает соб-
ственную версию видения замысла писателя. По его мнению, в пер-
вой части главный герой находится в Индии, а затем в иранском го-
роде Рее в домонгольские времена. В то время он был художником. 
Когда он умирает, то проходит через ритуал, описанный в Тибетской 
книге мертвых. Остальная часть романа происходит в чистилище, 
представленном при помощи смешения буддийских и иранских обра-
зов, трансформированных в духе Тибетской книги мертвых [22. P. 9]. 
Среди источников образности романа переводчик особо выделяет 
буддистские тексты (особенно эпическую поэму «Будда Чарита» о 
жизни Гаутамы Будды начала II в. н.э. и Тибетскую книгу мертвых); 
индийские, иранские и кафкианские. 

Башири не является профессиональным переводчиком – он уни-
верситетский профессор, который заинтересовался романом Хедаята, 
преподавая его в курсе иранской литературы в университете Минне-
соты. Потому перевод, который он предлагает, он сам характеризует 
как буквальный, сделанный им исключительно для анализа («Literal 
Translation for analytical purposes only»). 

В предисловии Башари много внимания уделяет образу нага (от 
санскр. «naga» – змей), который в переводе Костелло превратился в 
кобру («cobra»), утратив, таким образом, глубокий мистический 
смысл, связанный с этим существом в индуизме, буддизме и джай-
низме. Однако он ни слова не говорит о сложности для перевода «ни-
луфар-э кабуд».  

«Нилуфар-э кабуд» Башири перевел как «black lily» (черная ли-
лия). Этот перевод значительно отличается от эквивалентов, исполь-
зуемых другими английскими переводчиками: «blue morning glory» – 



Компаративистика / Comparative Studies 

119 

синяя ипомея (Костелло); «bruised morning glory» – буквально: ушиб-
ленная ипомея / ипомея, покрытая кровоподтеками (Нури); как 
«purple water lily» – фиолетовая водяная лилия (Табатабаи).  

«Черная лилия» является функциональным эквивалентом «нилу-
фар-э кабуд», имеющим, как и в оригинале, яркий визуальный образ, 
отличающий его от лотоса и ипомеи. Однако ассоциативный ряд, ко-
торый влечет за собой образ черной лилии, предназначенный для вос-
приятия европейским читателем, существенно отличается от ассоци-
ативного ряда, сопровождающего лотос / ипомею фиолетового цвета, 
в оригинале «работающего» преимущественно с традицией восточ-
ных культур.  

Лилия, как и лотос, символизирует плодородие и процветание, 
первоисточник жизни. У персов цветок лилии почитался как символ 
непорочной красоты (название столицы Суза означает город лилий; 
его герб украшало изображение белых цветов). В Египте изображение 
лилии в иероглифическом письме обозначает кратковременность 
жизни, а также надежду на возрождение. Белыми лилиями (как и ло-
тосами) украшали тела умерших молодыми египтянок. Иудеи счи-
тали, что лилия возникла из слез Евы, изгнанной из рая, и почитали 
ее единственным цветком, оставшимся неоскверненным в райском 
саду. Согласно греко-римской мифологии, лилия произошла из ка-
пель молока Геры / Юноны, пролитого на землю. У римлян лилия 
считалась символом достатка [15].  

В германо-скандинавской мифологии скипетр бога грома и мол-
нии Тора венчался лилией, как и волшебный жезл Оберона в герман-
ском фольклоре. Согласно германским поверьям, лилии служили оби-
талищем эльфов. Не случайно со временем лилия прочно вошла в ев-
ропейскую культуру как символ царской власти – стилизованное 
изображение цветка (три золотые геральдические лилии – «Fleur-des 
Lis») с 1147 г. является эмблемой французских королей. 

В христианстве лилия становится символом божественной непо-
рочности и атрибутом святости: с лилией в руке явился к Марии в 
день Благовещения архангел Гавриил, колыбель Моисея, согласно 
преданию, остановилась под лилией и т.п. 

Связан в мифологии образ лилии и с загробным царством: душа 
мертвого возвращается на землю в виде белоснежного цветка; лилия 
вырастает на могиле невинно осужденного или людей, погибших 



Цветкова М.В., Гане С. Символ «نيلوفر کبود» (нилуфар-э кабуд) 

120 

насильственной смертью. В народных легендах стран Западной и Во-
сточной Европы, где распространен сюжет о любви юноши к прекрас-
ной незнакомке, ускользающей от него в образе белой лилии, этот 
цветок связан со смертью, разлукой и печалью. 

Таким образом, в круг ассоциаций с лилией входят: плодородие, 
процветание, чистота, первоисточник жизни, кратковременность су-
ществования, надежда на возрождение, божественное неземное 
начало, царская власть, но также и смерть, разлука и печаль. Что сви-
детельствует об амбивалентности этого образа и близости связанных 
с ним ассоциаций с образом лотоса. 

Использование образа черной лилии в переводе во многих аспек-
тах достигает нужной цели. Как было показано выше, лотос и лилия 
оба амбивалентны, имеют много общих ассоциаций и функций в ри-
туалах. В английском языке слово «lily» вызывает ассоциации с 
«water lily» (кувшинка), образ которой связан с водной стихией, как и 
у лотоса. Само слово «lily» связано в сознании англоговорящих с бе-
лизной, чистотой и хрупкостью (см. прилагательное «lily» – «resem-
bling a lily in fairness, purity, or fragrancy» [23]). 

Хедаят использовал прилагательное کبود (кабуд – голубой, сине-
фиолетовый), вступающий за счет сходства с кровоподтеком в ассо-
циативный ряд с душевными ранами рассказчика и цветом траура. Ба-
шири за счет прилагательного «black» («черный») передает обе эти 
ассоциации. В природе черной лилии не существует – так называют 
лилии темно-бордовых тонов. 

Образ цветка в «Слепой сове» замыслен автором как расплывча-
тый, неконкретный, трудно представимый. «Черная лилия» Башири 
представляет собой вполне конкретный цветок. Американский Mer-
riam-Webster Dictionary поясняет, что это один из двух видов лукович-
ных растений (Fritillaria biflora и F. camschatcensis), растущих на Ти-
хоокеанском побережье Северной Америки, которые имеют темно-
лиловые лепестки [23]. 

Ипомея и лотос символизируют девственность, чистоту и невин-
ность. Изображая свой цветок покрытым кровоподтеками, Хедаят пе-
реворачивает смысл решающей для интерпретации романа ключевой 
сцены, где девушка преподносит свою девственность старику. Изме-
ненная окраска цветка указывает на то, что девственность эта пору-
гана. Темно-лиловый цвет черной лилии выполняет похожую роль.  



Компаративистика / Comparative Studies 

121 

«Нилуфар» тесно связан с дорогой сердцу Хедаята Персией дому-
сульманского периода, которая видится ему поруганной арабским за-
воеванием. Лилия (изображение которой красовалось на гербе Суз) в 
известной степени передает эту связь.  

Однако «нилуфар-э кабуд», придуманный Хедаятом в романе, – 
часть мистического образа неземной женщины; черная лилия из-за 
своей конкретики утрачивает существенную часть мистического оре-
ола. Не передает образ лилии и связь с узорами хатаи, тоже отсылаю-
щими к славным для Персии временам. 

Главное же различие, как представляется, рождается в головах чи-
тателей, принадлежащих к европейской культурной традиции, для ко-
торых непосредственными естественными ассоциациями с лилией бу-
дут ассоциации с Девой Марией, Благовещением и символом коро-
левской власти (благодаря французской геральдической лилии). 

В первой сцене – изображающей картину на пенале, цветок в пе-
реводе назван просто «лилия» без упоминания цвета («I used to paint 
a cypress tree under which a stooped old man squatted on the ground 
shrouding himself in a cloak in the manner of Indian yogis. …Opposite him 
a girl in a long, black dress was bending to offer him a lily – because be-
tween them a brook intervened» [22. P. 4]). Черный цвет появляется 
только во второй сцене («…a heavenly angel was standing in front of 
him, bending to give him a black lily with her right hand» [22. P. 5]). В тре-
тьем эпизоде цветок именуется «lily plant» («I don’t know why I insisted 
on finding a stream of water, a cypress tree and a lily plant» [22. P. 7]). 
В четвертом эпизоде речь снова идет о лилии без указания цвета. 

В эпизодах, связанных с образом ангелоподобной девушки, лилия 
в основном упоминается без обозначения цвета, а потому «работает» 
на ассоциации с чистотой и невинностью. В пейзажных зарисовках, в 
создании пугающей атмосферы которых в оригинале важную роль иг-
рает образ «нилуфар-э кабуд», в переводе в основном возникает чер-
ная лилия: «In some places there were only hacked tree trunks and crooked 
trees all around the road; behind these there were high and low geometrical 
houses: conic for some, truncated cones for the others, all having crooked 
windows through which black lilies had protruded, climbing their doors 
and walls» [22. P. 13]. «The ground was covered with scentless, black lil-
ies» [22. P. 14]. «It seemed that lily stalks were entangling their feet and 
causing them to fall down» [22. P. 16] и т.п. В результате в переводе 



Цветкова М.В., Гане С. Символ «نيلوفر کبود» (нилуфар-э кабуд) 

122 

возникает отсутствующее в оригинале противопоставление девушки 
с ее небесной чистотой прогнившему миру, полному грязи и боли. 

Таким образом, несмотря на выбор относительно удачного эквива-
лента для «нилуфар-э кабуд», Башири вписывает образ лилии в свою 
собственную трактовку сложного и многослойного романа Хедаята, 
которая снимает лишь один смысловой пласт «Слепой совы», причем 
трактовка Башири представляется исследователям довольно спорной 
[19]. Кроме того, сам образ лилии в сознании западного читателя за-
дает коннотации, отличные от тех, что предполагал автор перевода, 
работающий на стыке западных и восточных культур. 

Возможно, более подходящим решением было бы использовать 
само слово «нилуфар-э кабуд» в транслитерации на английский язык 
[24] или назвать цветок «лиловый нилуфар», что, с одной стороны, 
отразило бы мысль о мистическом характере цветка, а с другой – со-
хранило бы отсылку к цвету кровоизлияния и синяка. 

 
Список источников 

 
1. Hedayat S. The Blind Owl / trans. D.P. Costello. London : John Calder, 1957. 

134 p. 
2. Hedayat S. The Blind Owl / trans. N. Noori. Geneva : Editorial l’Aleph – Iran 

Open Publishing Group, 2011. 81 p.   
3. Hedayat S. The Blind Owl / trans. I. Bashiri. Cairo : Sorayya Publishers, 2013. 

95 p. 
4. Hedayat S. The Blind Owl / trans. S. Tabatabai. London : Penguin Books, 2022. 

85 p. 
5. Andrianova A. A Nilufar by Any Other Name: The Implications of Reading 

Sadegh Hedayat in Translation // Translation and Literature. 2013. № 22. P. 215–239. 
6. Hedayat S. La Chouette Aveugle / Trans. R. Lescot. Paris : Jose Corti, 1952. 200 p. 
7. Beard M. Hedayat’s Blind Owl as a Western Novel. Princeton : Princeton 

University Press, 1990. 270 p. 
8. Nenuphar // Merriam-Webster dictionary. URL: https://www.merriam-

webster.com/dictionary/nenuphar  
9. «Нилуфар» یبه پهلو ی] // فرهنگ فارسلوفري[ن  [Персидско-пехлеви словарь] / 

Б. Фарахваши. Тегеран : Данешга-э Тегеран, 2002. С. 340. 
10. «Аби» غتی[آب�دهخدانامة ] //   [Деххода словарь] / А.А. Деххода. Тегеран : 

Данешга-э Тегеран, 2006. С. 147. 
11. «Нилуфар» ی] // فرهنگ معاصر فارسلوفري[ن  [Современный персидский 

словарь] / Г. Садри Афшар. Тегеран : Фарханг-э моасер, 2002. С. 1248. 
12. «Нилуфар» غتلوفري[ن�نامة دهخدا] //   [Деххода словарь] / А.А. Деххода. 

Тегеран : Данешга-э Тегеран, 2006. С. 236. 



Компаративистика / Comparative Studies 

123 

13. «Нилуфар» دي] // فرهنگ عملوفري[ن  [Амид словарь] / Х. Амид. Тегеран : Амир 
кабир, 1996. С. 1149.  

14. «Нилуфар» ني] // فرهنگ معلوفري[ن  [Моин словарь] / М. Моин. Тегеран : 
Заррин, 2007. С. 1602. 

15. Макарова И.С. Образы лотоса и лилии в мифологических системах 
Востока и Запада // Вестник ЛГУ им. А.С. Пушкина. 2013. № 4. С. 99–106. 

16. Яхаги М.Дж. ريفرهنگ اساط �يها در ادبوارهو داستا�یفارس ا  [Мифы и рассказы в 
персидской литературе]. Тегеран : Фарханг-э моасер, 2007. 966 с. 

17. Стронах Д. پاسارگاد [Пасаргад] / Дэйвид Стронах [пер. с англ. Х. Хатиб 
Шахиди]. Тегеран : Сазман-э Мирас-э Фарханги-йе Кешвар, 2000. 616 с. 

18. Хедаят С. بوف کور [Слепая сова]. Мумбаи : Рукописная версия, 1936. 144 с. 
19. Hedayat’s The Blind Owl Forty Years After / ed. by M.C. Hillmann. Austin : 

University of Texas, 1978. 215 p. 
20. Шамиса С.  �روح کيداستا  [История одной души]. Тегеран : Фэрдоуси, 1997. 

341 с. 
21. Эсхакпур Ю.  تيهدابر مزار صادق  [На могиле Садега Хедаята] // Иран Намех. 

1992. № 39. С. 419–472.   
22. Bashiri I. Analyzing and Translating The Blind Owl 1964–2020. Minnesota : 

The University of Minnesota, 2020. 53 p. 
23.  Lily // Merriam-Webster dictionary. URL: https://www.merriam-

webster.com/dictionary/lily  
24. Vinay J.P., Darbelnet J. Comparative Stylistics of French and English:  

A Methodology for Translation / ed. trans. J.C. Catford, M.J. Hamel-Sager. Amsterdam, 
Philadelphia : John Benjamins Publishing Company, 1995. 358 p. 

 
References 

 
1. Hedayat, S. (1957) The Blind Owl. Translated by D.P. Costello. London: John 

Calder. 
2. Hedayat, S. (2011) The Blind Owl. Translated by N. Noori. Geneva: Editorial 

l'Aleph – Iran Open Publishing Group.  
3. Hedayat, S. (2013) The Blind Owl. Translated by I. Bashiri. Cairo: Sorayya 

Publishers.  
4. Hedayat, S. (2022) The Blind Owl. Translated by S. Tabatabai. London: Penguin 

Books.  
5. Andrianova, A. (2013) A Nilufar by Any Other Name: The Implications of 

Reading Sadegh Hedayat in Translation. Translation and Literature. 22. pp. 215–39. 
6. Hedayat, S. (1952) La Chouette Aveugle. Translated by R. Lescot. Paris: Jose 

Corti. 
7. Beard, M. (1990) Hedayat's Blind Owl as a Western Novel. Princeton: Princeton 

University Press.  
8. Nenuphar. Merriam-Webster Dictionary. [Online] Available from: 

https://www.merriam-webster.com/dictionary/nenuphar  



Цветкова М.В., Гане С. Символ «نيلوفر کبود» (нилуфар-э кабуд) 

124 

9. Farakhvashi, B. (ed.) (2002) [نيلوفر] // فرهنگ فارسی به پهلوی [Persian-to-Pahlavi 
Dictionary]. Tehran: Tehran University Press. p. 340. 

10. Dehkhoda, A.A. (ed.) (2006) "Ābī." In: Dehkhoda Dictionary. Tehran: Tehran 
University Press. p. 147. 

11. Sadri Afshar, G. (ed.) (2002) "Nilufar" [نيلوفر] In: Contemporary Persian 
Dictionary. Tehran: Farhang-e Moaser. p. 1248. 

12. Dehkhoda, A.A. (ed.). (2006) Nilufar. In: Dehkhoda Dictionary. Tehran 
University Press. p. 236. 

13. Amid, H. (ed.). (1996) Nilufar. In: Amid Dictionary. Tehran: Amir Kabir. p. 
1149.  

14. Moin, M. (ed.). (2007) Nilufar. In: Moin Dictionary. Tehran: Zarrin. p. 1602.  
15. Makarova, I.S. (2013) Obrazy lotosa i lilii v mifologicheskikh sistemakh 

vostoka i zapada [Images of the Lotus and Lily in the Mythological Systems of the East 
and West]. Vestnik LGU im. A.S. Pushkina. 4. pp. 99–106. 

16. Yahaghi M.J. (2007) �فارسیوارهفرهنگ اساطير و داستا �ها در ادبيا  [Myths and 
Narratives in Persian Literature]. Tehran: Farhang-e Moaser. 

17. Stronach, D. (2000) پاسارگاد [Pasargadae]. Translated from English by H. Khatib 
Shahidi. Tehran: Cultural Heritage Organization of the Country. 

18. Hedayat, S. (1936) بوف کور [The Blind Owl]. Mumbai: Manuscript version. 
19. Hillmann, M.C. (ed.) (1978) Hedayat's The Blind Owl Forty Years After. 

Austin: University of Texas.  
20. Shamisa, S. (1997)  يک روح �داستا [The Story of a Soul]. Tehran: Ferdowsi. 
21. Eshaghpour, Y.  (1992) بر مزار صادق هدايت [At the Grave of Sadegh Hedayat]. 

Iran Nameh. 39. pp. 419–472.  
22. Bashiri, I. (2020) Analyzing and Translating The Blind Owl 1964–2020. 

Minnesota: The University of Minnesota. 
23.  Merriam-Webster Dictionary. (n.d.) Lily. [Online] Available from: 

https://www.merriam-webster.com/dictionary/lily  
24. Vinay, J.P. & Darbelnet, J. (1995) Comparative Stylistics of French and 

English: A Methodology for Translation. Amsterdam/Philadelphia: John Benjamins 
Publishing Company.  
 
Информация об авторах: 
Цветкова М.В. – д-р филол. наук, профессор департамента литературы и меж-
культурной коммуникации Национального исследовательского университета 
«Высшая школа экономики» (Нижний Новгород, Россия). E-mail: mtsvet-
kova@hse.ru 
Гане С. – аспирант департамента литературы и межкультурной коммуникации 
Национального исследовательского университета «Высшая школа экономики» 
(Нижний Новгород, Россия). E-mail: sgane@hse.ru 
 
Авторы заявляют об отсутствии конфликта интересов. 
 



Компаративистика / Comparative Studies 

125 

Information about the authors: 
M.V. Tsvetkova, Dr. Sci. (Philology), professor, HSE University (Nizhny Novgorod, 
Russian Federation). E-mail: mtsvetkova@hse.ru 
S. Ghane, postgraduate student, HSE University (Nizhny Novgorod, Russian Federa-
tion). E-mail: sgane@hse.ru 
 
The authors declare no conflicts of interests. 
 

Статья принята к публикации 27.08.2025. 
 

The article was accepted for publication 27.08.2025. 
 


