
Вестник Томского государственного университета. Культурология и искусствоведение. 
2025. № 60. С. 16–23. 

© О.А. Глушкова, 2025 

Tomsk State University Journal of Cultural Studies and Art History. 2025. 60. pp. 16–23. 
 

Научная статья 
УДК 786.2 
doi: 10.17223/22220836/60/3 

ФОРТЕПИАННЫЙ ЦИКЛ «СЕМЬ БИБЛЕЙСКИХ ЭПИГРАФОВ» 
МИХАИЛА КОЛЛОНТАЯ В СВЕТЕ МИРОВОЗЗРЕНИЯ 

КОМПОЗИТОРА 

Ольга Анатольевна Глушкова 

Детская музыкальная школа № 2, Томск, Россия, pianist_06@mail.ru 

Аннотация. Композиторское мышление Михаила Коллонтая сформировалось в кон-
тексте общемировых тенденций в культуре второй половины XX в. В своем творче-
стве Коллонтай создает уникальное многоуровневое пространство, представляющее 
собой сплав религиозной символики и новаторских композиторских техник. Исследо-
вание проводится на примере цикла «Семь библейских эпиграфов» для фортепиано, 
отразившего ключевые составляющие музыкальной философии композитора. 
Ключевые слова: фортепианный цикл, библейский сюжет, религиозная символика, 
программность, музыкальный язык, авангардные техники 

Для цитирования: Глушкова О.А. Фортепианный цикл «Семь библейских эпигра-
фов» Михаила Коллонтая в свете мировоззрения композитора // Вестник Томского 
государственного университета. Культурология и искусствоведение. 2025. № 60. 
С. 16–23. doi: 10.17223/22220836/60/3 

Original article 

MIKHAIL KOLLONTAY’S PIANO CYCLE SEVEN BIBLICAL 
EPIGRAPHS IN THE LIGHT OF THE COMPOSER’S WORLDVIEW 

Olga A. Glushkova 

Children’s Music School No.2, Tomsk, Russian Federation, pianist_06@mail.ru 

Abstract. The creative consciousness of the Russian composer-pianist Mikhail Kollontay 
was in line with global trends in the culture of the second half of the 20th century. The 
musical thinking of this period, which developed in the USSR and new Russia, has been 
called by musicologists the phenomenon of ‘new sacredness’. A whole generation of 
composers, among them A. Schnittke, S. Gubaidulina, R. Shchedrin, V. Martynov, 
A. Karamanov, Y. Butsko, V. Ryabov, A. Raskatov and many others, using various 
techniques and styles, from traditional to avant-garde, demonstrated in their work a variety 
of approaches to the religious and symbolic programme of instrumental works. Being in 
creative dialogue with his contemporaries, Mikhail Kollontay managed to find and preserve 
his uniqueness in his work. The evolution of compositional thinking took place at the 
intersection of various styles and traditions, including the tradition of Old Russian church 
singing, Russian folklore and Western European musical culture. Upbringing in a religious 
environment and exposure to church music from childhood served as a basis for the 
composer’s subsequent study of it and its reflection in his work. Biblical motifs are a leading 
line in the composer’s work and can be traced in all major genres, including piano works. 
The composer’s creative method involves a multi-level philosophical understanding of 
religious themes, the integration of elements of Orthodox liturgical music into his own 
musical language, reliance on the ‘word’ and ‘symbol’ in music as a fundamental element of 
creativity and others. In Kollontai’s music, religious symbolism is organically combined 
with innovative compositional techniques. The author attempts to interpret the genre of 



Мир музыкальной культуры / The world of musical culture 

17 

M. Kollontay’s piano cycle through the prism of the composer’s worldview. On the example 
of the cycle ‘Seven Biblical Epigraphs’ the key components of the musician’s creative 
laboratory are considered. 
Keywords: piano cycle, biblical story, religious symbolism, programming, musical language, 
avant-garde techniques 

For citation: Glushkova, O.A. (2025) Mikhail Kollontay’s piano cycle Seven biblical 
epigraphs in the light of the composer’s worldview. Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo 
universiteta. Kul’turologiya i iskusstvovedenie – Tomsk State University Journal of Cultural 
Studies and Art History. 60. pp. 16–23. (In Russian). doi: 10.17223/22220836/60/3 

Творчество российского композитора-пианиста Михаила Георгиевича 
Коллонтая1 – уникальное и многогранное явление в современном музыкаль-
ном сообществе. Обладая индивидуальным композиторским почерком2 и яр-
ким пианистическим дарованием3, Михаил Коллонтай по праву является ча-
стью блестящей плеяды российских композиторов-пианистов, среди которых 
И. Соколов, В. Рябов, М. Плетнев, В. Довгань, Б. Франкштейн и многие дру-
гие. Формирование творческого мышления целого поколения людей искус-
ства неразрывно связано с духовным возрождением второй половины XX – 
начала XXI в.4 Находясь в творческом диалоге со своими современниками, 
осмысливая культурные, социальные и духовные процессы своего времени, 
Михаил Коллонтай в своем творчестве акцентирует внимание на духовном 
возрождении в искусстве. В этом контексте Коллонтай сумел найти и сохра-
нить свой уникальный голос. Избегая строгой классификации своего творче-
ства, которое исследователи часто характеризуют как умеренный или «ду-
ховный» авангард, «традиционализм, но не традиционный», композитор 
предпочитает ощущать себя частью современного музыкального мира [3. 
С. 25; 4. С. 56]. Такая позиция позволяет Коллонтаю сохранять свободу от 
рамок определенных стилистических направлений, оставаясь при этом чут-
ким к духовным запросам общества и развивая свой художественный язык, в 
котором прошлое гармонично сочетается с современностью. 

Несмотря на значительный интерес к музыке Коллонтая со стороны за-
падных исполнителей, творчество этого автора остается недостаточно изу-
ченным в российском музыковедческом дискурсе. Существует явный дефи-
цит исследований его композиций библейской направленности. Актуальность 
изучения творчества Коллонтая усиливается его продолжающейся компози-
торской деятельностью. Это дает возможность не только зафиксировать со-
временное состояние его творчества, но и проследить эволюцию композитор-
ского стиля, внося вклад в понимание процессов, происходящих в 
современном музыкальном искусстве. 

                            
1 Михаил Коллонтай (Ермолаев) род. 21 августа 1952 г. в Москве [1]. 
2 М. Коллонтай окончил Московскую консерваторию по двум факультетам – фортепианному 

(1977) и теоретико-композиторскому (1978), где обучался у В.В. Горностаевой, А.С. Лемана и др. 
3 М. Коллонтай известен как пианист-исполнитель с обширным репертуаром от И.С. Баха до со-

временных композиторов и как лауреат многих престижных конкурсов, среди которых Всесоюзный 
конкурс пианистов (1981, Ташкент, первая премия), Седьмой международный конкурс им. П.И. Чай-
ковского (1982, диплом и специальный приз за исполнение произведений Чайковского). 

4 Духовный Ренессанс в 1960-е гг. проявился в различных видах искусства: в живописи (воз-
рождение традиций иконописи), в музыке (от декоративного использования до глубокого изучения 
закономерностей древнего монодического пения). К этому времени относится публикация исследова-
ний и расшифровок знаменных песнопений М.В. Бражникова, Н.Д. Успенского [2]. 



Глушкова О.А. Фортепианный цикл «Семь библейских эпиграфов» Михаила Коллонтая 

18 

К настоящему времени композитором создано свыше 70 опусов в раз-
личных жанрах1. Являясь исполнителем собственных сочинений, интерпре-
татором произведений своих коллег и преподавателем фортепиано2, Коллон-
тай особое внимание уделяет сочинению фортепианной музыки. Только для 
солирующего инструмента в разное время композитором создано более де-
сятка опусов, не считая многочисленных сочинений с участием фортепиано. 
Среди фортепианных сочинений выделяются три Концерта для фортепиано с 
оркестром (1984, 2009, 2024) и целый ряд циклов фортепианных пьес, инте-
ресных по идейным замыслам и новаторских по музыкальному языку, фор-
мообразованию, особенностям фортепианной техники. 

Ведущей линией, проходящей через все творчество композитора и затра-
гивающей произведения различных жанров, в том числе и фортепианные со-
чинения, является библейская тематика. Духовная направленность мировоз-
зрения Коллонтая сформировалась в ранние годы и последовательно 
проявлялась на протяжении всего творческого пути. Истоки этой духовности 
лежат в семейном воспитании и раннем приобщении к церковной музыкаль-
ной традиции3. Существенное влияние на формирование эстетических взгля-
дов композитора оказали русская классическая литература, идеи духовных 
наставников, что отражается в многочисленных отсылках Коллонтая к цита-
там Ф. Достоевского, Л. Толстого, Преподобного Серафима Саровского и др. 
[3, 5]. Особая вовлеченность в религиозную направленность сближает подход 
композитора с творческой позицией его коллег: Ю. Буцко, А. Караманова, 
С. Губайдулиной и др. [6–8]. При этом Коллонтай продолжает сохранять 
своеобразие своего метода, определяя его как «музыкальное богословствова-
ние» [3]. И. Степанова подчеркивает, что «в христианстве Коллонтая, при 
стремлении к абсолютной верности букве его заповедей, привлекает отсут-
ствие фанатизма, потребности навязать свое, или, тем более, наставить на 
путь истинный. <…> Духовное творчество Коллонтая – это не просто некие 
религиозно-нравственные притчи, <…> а не знающий границ мир, в котором 
он чувствует себя так же, а может быть и более органично, как в нашем зем-
ном» [3. С. 22]. 

Избегая прямолинейной программности, Коллонтай обнаруживает в сво-
ем творчестве многослойный подход к трактовке религиозных тем. Компози-
тор не стремится к простой иллюстрации библейских сюжетов, а создает про-
странство для глубоких размышлений о духовности и человеческой природе. 
Ярчайшими примерами фортепианных сочинений библейской направленно-
сти Коллонтая являются «Девять прелюдий для фортепиано» ор. 29 (1992), 
цикл легких пьес «Пролегомены», «Этюды» для фортепиано и другие сочи-
нения [1].  
                            

1 Михаил Коллонтай – автор 7 симфоний, концертов для различных солирующих инструментов 
и симфонического оркестра, кантатно-ораториальных сочинений, разнообразных по составу камерно-
инструментальных, камерно-вокальных произведений, композиций для органа, а также редакторских 
работ и каденций к концертам Моцарта и Бетховена [1]. 

2 С 1979 г. Коллонтай преподаёт специальное фортепиано в Московской консерватории (снача-
ла в качестве ассистента В.В. Горностаевой) и ГМПИ имени Гнесиных, а с 2003 г. – в Тайнаньском 
национальном университете искусств [1]. 

3 Бабушка со стороны матери (Евдокия Лукинична Ермолаева, монахиня Онуфрия) имела боль-
шой опыт клиросного пения, к чему и приобщила внука (см. «Автобиографические заметки компози-
тора и пианиста, изложенные им самим», помещенные в приложении к диссертации О. Тутовой [4. 
С. 221]). 



Мир музыкальной культуры / The world of musical culture 

19 

Сочинением, воплотившим ключевые принципы творческого метода 
Михаила Коллонтая, стал цикл «Семь библейских эпиграфов» для фортепиа-
но ор. 40 (1994). Семь миниатюр цикла объединили в себе лаконичность и 
вместе с тем ёмкость высказывания, погружая слушателя в то или иное эмо-
циональное состояние в диапазоне от глубокого сосредоточения до взволно-
ванной экспрессии. «Эпиграфы» не имеют заголовков, а в конце каждой пье-
сы помещена цитата из канонического источника. 

По словам Коллонтая, маленькие прелюдии «образовались» как «про-
слойки» для его пианистического выступления в 1995 г. между шестью позд-
ними сонатами Й. Гайдна [1]. Подобная программа концерта не является ред-
костью в современной музыке: довольно часто исполнители сочетают 
классические произведения и современные, близкие по замыслу, тематике, 
образному строю или ассоциативному ряду. К таким концертам по идее орга-
низаторов даже специально заказывают произведения1.  

Первая часть цикла («...потомству твоему отдам Я землю сию») обна-
руживает характер медитативного размышления (Grave), требующий от 
исполнителя особого внимания к звуковой палитре и временной организа-
ции. Композитор тщательно выстраивает динамический план: от начально-
го pp через нарастание к fff и возвращение к p в завершении, что создает 
выразительную драматургическую арку. Особую роль играют паузы и 
ферматы, которые не должны восприниматься как простые остановки, но 
как моменты внутреннего напряжения и осмысления. В фактурном реше-
нии важно дифференцированное исполнение различных пластов: протя-
женных басовых нот, средних голосов и верхнего регистра. Текст, исполь-
зованный в качестве эпиграфа (Книга Бытия. Гл. 12, ст. 7), определяет 
глубокий философский подтекст сочинения [10], что должно найти отра-
жение в характере звукоизвлечения – от сурово-сдержанного в начале до 
просветленного в заключительных тактах. Для написания первой пьесы 
композитор использовал все 11 тонов, а двенадцатый – F – поместил в са-
мое начало второй пьесы цикла.  

Вторая часть цикла («...Отче Мой! если возможно, да минует Меня чаша 
сия...») начинается с указания Grave piangendo (медленно, плача), что сразу 
настраивает на молитвенный, скорбный характер музыки (рис. 1). То же под-
тверждает и цитата из Евангелия от Матфея (Гл. 26, ст. 39) [10]. Это слова из 
молитвы Иисуса в Гефсиманском саду, осознающего, что впереди его ожида-
ет казнь. Несмотря на кажущуюся лаконичность и прозрачность нотного тек-
ста, исполнитель этой музыки должен обладать навыками дифференцирова-
ния различных пластов музыкальной ткани, работой с тембровой окраской в 
разных регистрах фортепиано. Особое внимание следует уделить работе над 
временем в среднем разделе пьесы. Указание Аllargando подчеркивает осо-
бую выразительность этого раздела, здесь следует тщательно прочитывать 
паузы, создающие эффект «вздохов».  

                            
1 К примеру, Родиону Щедрину специально заказали сочинение, которое должно быть исполне-

но вместе с Девятой симфонией Бетховена. Он написал в 1999 г. «Прелюдию к исполнению 9-й сим-
фонии Бетховена в первый день XXI в. в Нюрнберге», и оба произведения прозвучали в одном кон-
церте, ознаменовав начало нового тысячелетия [9]. 



Глушкова О.А. Фортепианный цикл «Семь библейских эпиграфов» Михаила Коллонтая 

20 

 
Рис. 1. «Семь библейских эпиграфов», II 

Fig. 1. Seven Biblical Epigraphs, II 

Третья часть цикла1 представляет собой резкий драматургический кон-
траст предыдущим частям. Пьеса выделяется стремительностью темпа 
Allegro molto, острой, напряженной ритмикой и активным тематическим раз-
витием, создающим образ внутренней борьбы и драматического действия. По 
силе драматизма этот «эпиграф» перекликается с пятой пьесой. 

Особым драматизмом отмечена пятая часть («И воздам Вавилону...»). 
Эпиграф к пьесе отсылает к суровому пророчеству2, что сразу настраивает на 
гнетущий, напряженный характер этого сочинения. Частая смена метра (по-
чти в каждом такте указан свой размер, 5/8, 7/8, 6/8, 3/8, 4/8, 7/16, 9/16 и др.) 
подчеркивает ритмическую импульсивность, резкость, сбивчивость музыки. 
Фактура представлена аккордами, хаотично «разбросанными» по регистрам 
октавами, взлетающими пассажами шестнадцатых, напоминающих «взвиз-
ги». Указание marcato в сочетании с акцентами sf создает ощущение гро-
моздкости, маршеобразной тяжелой поступи. 

В тактах 16–18 на p в партии левой руки в низком регистре возникает 
мелодическая линия, воспринимаемая как аллюзия на начальный мелодиче-
ский оборот средневековой секвенции Dies irae, который здесь явно связан с 
«образом смерти» (рис. 2). Следующий далее короткий выразительный мо-
тив, образованный двумя диссонансными созвучиями, напоминает стон уми-
рающего. Раздел завершают паузы, особенно зловещие своей тишиной. Дви-
жение возобновляется в т. 20 с указания trionfante, ff, здесь снова можно 
расслышать отголоски Dies irae (повторяющиеся нисходящие мотивы малой 
секунды), но у Коллонтая мотивы «зашифрованы» и спрятаны внутри много-
звучных комплексов. Ряд авторских ремарок отсылает исполнителя к поиску 
оркестровых красок, например, quasi trombe, а также crescendo в последнем 
такте на взятом звуке, что на практике не представляется возможным, учиты-
вая специфику клавишного инструмента. В заключительных девяти тактах 
музыкальная ткань переносится в верхний регистр фортепиано, имитируя 
пронзительное звучание дерева.  

                            
1 Часть III «...Возьми сына твоего, единственного твоего, которого ты любишь, Исаака; <...> и 

там принеси его во всесожжение...» основана на тексте Книги Бытия (Гл. 22, ст. 2) [10]. 
2 Часть стиха «И воздам Вавилону и всем жителям Халдеи за все то зло, какое они делали на 

Сионе в глазах ваших, говорит Господь» (Книга пророка Иеремии. Гл. 51, ст. 24). Пророк предупре-
ждает о наступлении иноземных войск на земли Вавилона и Халдеи [10]. 



Мир музыкальной культуры / The world of musical culture 

21 

 
Рис. 2. «Семь библейских эпиграфов», V 

Fig. 2. Seven Biblical Epigraphs, V 

В завершающей пьесе цикла («Я есмь Альфа и Омега»)1 композитор ис-
пользует репетитивную технику с точно регламентированным количеством 
повторений (рис. 3), что создаёт особое временное пространство, где время 
словно останавливается2. Повторяющиеся элементы могут нести разную 
функциональную нагрузку: медитативную (создание эффекта погружения), 
драматургическую (нагнетание музыкальной энергии) и семантическую, что 
в контексте «библейского эпиграфа» может символизировать вечность, бес-
конечность и т.д.  

 
Рис. 3. «Семь библейских эпиграфов», VII 

Fig. 3. Seven Biblical Epigraphs, VII 

В заключение необходимо отметить, что эволюция творчества Михаила 
Коллонтая происходила в контексте второй половины XX – начала XXI в. 
Духовно-культурными источниками, повлиявшими на формирование миро-
воззрения композитора, стали православная богослужебная традиция, духов-
ный Ренессанс постсоветского культурного пространства, обративший твор-
цов к вечным темам и ценностям, философско-религиозное наследие 
Серебряного века, широкий спектр духовных учений.  

Фортепианный цикл «Семь библейских эпиграфов» представляет собой 
яркий образец современной фортепианной музыки, где сама форма эпиграфа 
как краткого, но ёмкого высказывания становится основой композиторской 
концепции. Исследуемое сочинение демонстрирует основные черты автор-
ского стиля: способность воплощать сложные духовные идеи, тщательно 
продуманную драматургию, мастерское владение современными компози-
торскими техниками (свободная атональность, сонорные приёмы письма с 
применением кластеров, репетитивная техника с регламентированным коли-

                            
1 Откровение. Гл.1, ст. 8 [10]. 
2 Подобные приемы можно найти в творчестве многих композиторов XX в., таких как А. Пярт (осо-

бенно в его tintinnabuli-стиле), Ф. Гласс (репетитивные структуры как основа композиции), в некоторых 
духовных сочинениях А. Шнитке, в религиозно-философских опусах С. Губайдулиной и др. [11]. 



Глушкова О.А. Фортепианный цикл «Семь библейских эпиграфов» Михаила Коллонтая 

22 

чеством повторений, элементы полистилистики в виде музыкальных аллюзий 
и др.). Особый интерес представляет авторская концепция вариативной фор-
мы исполнения цикла, допускающая как свободный порядок пьес, так и их 
комбинирование с другими произведениями, что можно рассматривать как 
особую разновидность техники музыкального коллажа в её исполнительском 
преломлении. «Семь библейских эпиграфов» Михаила Коллонтая можно по 
праву назвать квинтэссенцией музыкальной философии композитора. 

Список источников 

1. Михаил Коллонтай 2008–2023: персональный сайт. URL: http://www.kollontay.org/rus/ 
(дата обращения: 17.06.2024).  

2. Рахманова М.П. Русская духовная музыка // Православная энциклопедия. URL: 
https://pravenc.ru/text/180654.html#part_6 (дата обращения: 19.06.2024).  

3. Степанова И., Коллонтай М. Творчество – путь познания или ярмо? // Музыкальная 
академия. 1995. № 1. С. 20–26. URL: https://mus.academy/articles/tvorchestvo-put-poznaniya-ili-
yarmo (дата обращения: 23.04.2025). 

4. Тутова О.А. Михаил Коллонтай (Ермолаев). Портрет музыканта : дис. … канд. искус-
ствоведения. М., 2009. 247 с. URL: https://www.dissercat.com/content/mikhail-kollontai-ermolaev-
portret-muzykanta (дата обращения: 17.09.2024).  

5. Амрахова А.А. Постижение стиля: интервью с М. Коллонтаем // Музыкальная академия. 
2012. № 4. С. 21–32. URL: https://mus.academy/articles/postizhenie-stilya/ (дата обращения: 
23.04.2025). 

6. Куреляк А.А. Религиозная символика в инструментальной музыке Ю. Буцко : дис. … 
канд. искусствоведения. М., 2006. 461 с. URL: https://www.dissercat.com/content/religioznaya-
simvolika-v-instrumentalnoi-muzyke-yu-butsko (дата обращения: 17.03.2024).  

7. Клочкова Е.В. Библейские симфонии А. Караманова : дис. … канд. искусствоведения. 
М., 2004. 373 с. URL: https://cheloveknauka.com/bibleyskie-simfonii-a-karamanova (дата обраще-
ния: 17.03.2023). 

8. Москвина О.А. Инструментальное творчество Софии Губайдулиной в аспекте религиоз-
но-символической программности : автореф. дис. … канд. искусствоведения. Н. Новгород, 
2017. 34 с.  

9. Синельникова О.В. Родион Щедрин: Константы и метаморфозы стиля. Кемерово :  
Кемер. гос. ун-т культуры и искусств, 2013. 315 с.  

10. Азбука веры. Православная энциклопедия. URL: https://azbyka.ru/dictionary (дата обра-
щения: 17.03.2024). 

11. Высоцкая М.С., Григорьева Г.В. Музыка XX века: от авангарда к постмодерну : учеб. 
пособие. М. : Науч.-изд. центр «Московская консерватория», 2011. 440 c.  

Reference 

1. Kollontay, M. (n.d.) Mikhail Kollontay 2008–2023: personal"nyy sayt [Mikhail Kollontay 
2008–2023: Personal Website]. [Online] Available from: http://www.kollontay.org/rus/ (Accessed: 
17th June 2024). 

2. Rakhmanova, M.P. (n.d.) Russkaya dukhovnaya muzyka [Russian Sacred Music].  
In: Pravoslavnaya entsiklopediya [Orthodox Encyclopedia]. [Online] Available from: 
https://pravenc.ru/text/180654.html#part_6 (Accessed: 19th June 2024). 

3. Stepanova, I. & Kollontay, M. (1995) Tvorchestvo – put’ poznaniya ili yarmo? [Creativity – A 
Path of Knowledge or a Yoke?]. Muzykal"naya akademiya. 1. pp. 20–26. [Online] Available from: 
https://mus.academy/articles/tvorchestvo-put-poznaniya-ili-yarmo (Accessed: 23rd April 2025). 

4. Tutova, O.A. (2009) Mikhail Kollontay (Ermolaev). Portret muzykanta [Mikhail Kollontay 
(Ermolaev). A Portrait of a Musician]. Art History Cand. Diss. Moscow. [Online] Available from: 
https://www.dissercat.com/content/mikhail-kollontai-ermolaev-portret-muzykanta (Accessed: 17th 
September 2024). 

5. Amrakhova, A.A. (2012) Postizhenie stilya: inter’vyu s M. Kollontayem [Comprehending the 
Style: An Interview with M. Kollontay]. Muzykal’naya akademiya. No. 4. pp. 21–32. [Online] 
Available from: https://mus.academy/articles/postizhenie-stilya/ (Accessed: 23rd April 2025) 



Мир музыкальной культуры / The world of musical culture 

23 

6. Kurelyak, A.A. (2006) Religioznaya simvolika v instrumental’noy muzyke Yu. Butsko 
[Religious Symbolism in the Instrumental Music of Y. Butsko]. Art History Cand. Diss. Moscow. 
[Online] Available from: https://www.dissercat.com/content/religioznaya-simvolika-v-instrumentalnoi-
muzyke-yu-butsko (Accessed: 17th March 2024) 

7. Klochkova, E.V. (2004) Bibleyskie simfonii A. Karamanova [Biblical Symphonies by  
A. Karamanov]. Art History Cand. Diss. Moscow. [Online] Available from: https://chelo-
veknauka.com/bibleyskie-simfonii-a-karamanova (Accessed: 17th March 2023). 

8. Moskvina, O.A. (2017) Instrumental’noe tvorchestvo Sofii Gubaydulinoy v aspekte religiozno-
simvolicheskoy programmnosti [The Instrumental Works of Sofia Gubaidulina in the Aspect of 
Religious and Symbolic Programmability]. Art History Cand. Diss. Nizhniy Novgorod. 

9. Sinelnikova, O.V. (2013) Rodion Shchedrin: Konstanty i metamorfozy stilya [Rodion 
Shchedrin: Constants and Metamorphoses of Style]. Kemerovo: Kemerovo State University of Culture 
and Art. 

10. azbyka.ru. (n.d.) Azbuka very. Pravoslavnaya entsiklopediya [Alphabet of Faith. Orthodox 
Encyclopedia]. [Online] Available from: https://azbyka.ru/dictionary (Accessed: 17th March 2024).  

11. Vysotskaya, M.S. & Grigorieva, G.V. (2011) Muzyka XX veka: ot avangarda k postmodernu 
[Music of the 20th Century: From Avant-Garde to Postmodern]. Moscow: Moskovskaya 
konservatoriya.  

Сведения об авторе: 
Глушкова О.А. – магистрант кафедры музыкально-инструментального исполнительства 
Кемеровского государственного института культуры (Кемерово, Россия), преподаватель 
Детской музыкальной школы № 2 г. Томска (Томск, Россия). E-mail: pianist_06@mail.ru 

Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 

Information about the author: 
Glushkova О.А. – Master’s student of the Department of Musical Instrumental Performance, 
Kemerovo State Institute of Culture (Kemerovo, Russia), teacher of the Children’s Music School 
No. 2 of Tomsk (Tomsk, Russia). E-mail: pianist_06@mail.ru 

The author declares no conflicts of interests. 
 

Статья поступила в редакцию 28.04.2025;  
одобрена после рецензирования 16.10.2025; принята к публикации 20.10.2025.  

The article was submitted 28.04.2025;  
approved after reviewing 16.10.2025; accepted for publication 20.10.2025. 

 
 


