
Вестник Томского государственного университета. Культурология и искусствоведение. 
2025. № 60. С. 162–174. 

© Е.В. Барнашова, 2025 

Tomsk State University Journal of Cultural Studies and Art History. 2025. 60. pp. 162–174. 
 

Научная статья 
УДК 82  
doi: 10.17223/22220836/60/16 

ДИАЛЕКТИКА ПРИРОДНОГО И КУЛЬТУРНОГО  
В ХУДОЖЕСТВЕННЫХ ИНТЕРПРЕТАЦИЯХ ЧЕЛОВЕКА  

В XIX СТОЛЕТИИ 

Елена Вячеславовна Барнашова 

Национальный исследовательский Томский государственный университет, Томск, Россия, 
bev0203@gmail.com 

Аннотация. В статье рассматриваются резкие колебания в представлениях о человеке 
в культуре XIX в., которые отразились в эволюции художественных образов в литера-
туре и искусстве. В центре внимания – соотношение природного и духовно-
культурного в человеке. Крайние полюса этих колебаний – приоритет духовного нача-
ла в романтизме и актуализация природно-биологического в реализме и натурализме. 
Чередование столь полярных позиций в рамках одного столетия свидетельствует об 
ускоряющейся динамике процессов в культуре и ее переходном состоянии. 
Ключевые слова: культура XIX в., литература, искусство, образы человека, природное 
и культурное 

Для цитирования: Барнашова Е.В. Диалектика природного и культурного в художе-
ственных интерпретациях человека в XIX столетии // Вестник Томского государ-
ственного университета. Культурология и искусствоведение. 2025. № 60. С. 162–174. 
doi: 10.17223/22220836/60/16 

Original article 

DIALECTICS OF NATURAL AND CULTURAL IN ARTISTIC 
INTERPRETATIONS OF MAN IN THE 19TH CENTURY 

Elena V. Barnashova 

National Research Tomsk State University, Tomsk, Russian Federation, bev0203@gmail.com 

Abstract. The transformation of the concepts of man and artistic images in different eras 
occurs gradually, changes are brewing, sometimes, for centuries. But there are historical 
periods when these transformations occur rapidly, which reflects the accelerating dynamics 
of processes in culture. This was the 19th century, which was characterized by sharp 
fluctuations in the worldview and attitude of European society. The acceleration of 
processes, contrasting fluctuations, opposition of trends – all this reveals the existential state 
of culture, allows us to see in this era the threshold of cardinal upheavals of the next century, 
to anticipate the approaching tectonic shocks of the cataclysms of our time. 
In the 19th century, the antithesis of the natural-bodily and spiritual in man, asserted by 
Christian doctrine, developed in its own way by enlightenment rationalism and cultivated by 
the idea of the absolute priority of the Spirit in German classical philosophy, ceased to be 
indisputable. The centuries-old hierarchy between man (as a carrier of the spiritual) and 
nature is beginning to be overcome, which is associated with the deepening of materialistic 
tendencies in worldview, atheistic positions, and the development of natural sciences. The 
boundaries between nature and man are beginning to blur again, but not as in ancient 
syncretism, but on the basis of a new, scientific worldview. This caused sharp fluctuations in 
the understanding of the relationship between different beginnings in man – natural and 
spiritual and cultural (which was transposed into the social). 



Культурное наследие в актуальном контексте / Modern contexts of cultural heritage 

163 

The epoch offered a wide range of anthropological representations and images of man. The 
fluctuations were reflected in various human interpretations within different artistic systems 
and were carried out in a wide range. Its poles: on the one hand, the accentuation and 
idealization of the spiritual hypostasis of man in the philosophy, aesthetics and artistic 
practice of Romanticism (F. Schelling, F. Schlegel, Novalis), on the other hand, it 
emphasizes the biological nature, heredity in materialistic philosophy (L. Feuerbach), 
naturalism and partly realism in art (E. and J. Goncourt, E. Zola, G. Maupassant, O. Balzac). 
In the first case, the spiritual spreads (spreads) over the whole of nature, in the second – the 
biological fills the spheres of the human, social. 
This mobility in the interpretation (understanding) of the relationship between natural and 
cultural in man prepares for more radical fluctuations in modern culture – from Freudian 
conceptions to reflections on the irrelevance of the human body and the triumph of artificial 
intelligence, which sound in the era of information technology. The amplitude of the 
oscillations is gaining more and more scope. 
Keywords: 19th century culture, literature, art, human images, natural and cultural. 

For citation: Barnashova, E.V. (2025) Dialectics of natural and cultural in artistic 
interpretations of man in the 19th century. Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta. 
Kul’turologiya i iskusstvovedenie – Tomsk State University Journal of Cultural Studies and 
Art History. 60. pp. 162–174. (In Russian). doi: 10.17223/22220836/60/16 

Актуальность вопроса о природе человека сохраняется во все времена, 
тем более проблема соотношения в человеке тела и духа, биологического и 
духовного (выходящего в сферы социального и культурного). Современный 
срез этой проблемы предполагает выход не только на осмысление экзистен-
циальных глубин – постижение сущности и смыслов человеческого бытия,  
но и на остро стоящие вызовы нашей эпохи, связанные со стремительным 
развитием современных технологий, утверждением искусственного интел-
лекта, который становится соперником человека. Рождается новая реаль-
ность, в которой человек должен заново осознать себя. В рассмотрении дан-
ных вопросов важными представляются исторический подход, опыт изучения 
разных этапов в развитии представлений о человеке, в данной статье это  
XIX столетие – как непосредственно предваряющее современность. В центре 
внимания не столько философские концепции, сколько художественные об-
разы человека, сохраняющие большую непосредственность, яркость и це-
лостность в отражении реалий своей эпохи. Искусство во все времена раньше 
науки и философии чутко реагировало на новые тенденции и представляло 
рождающееся видение мира. Новым в подходе к рассмотрению художествен-
ных образов конкретной эпохи представляется выход за пределы имманент-
ного литературоведческого или искусствоведческого анализа и включение 
методов историко-культурологического исследования. Это придает новый 
аспект в осмыслении изучаемого предмета (образ человека), позволяет погру-
зить его в сложные мировоззренческие и культурные процессы столетия, свя-
зать с динамикой развития культуры. 

Ускорение процессов в культуре от древности к современности отража-
ется во все более стремительной трансформации антропологических пред-
ставлений. Они воплощаются в разнообразии не только когнитивных кон-
струкций, но и (в первую очередь) меняющихся художественно-образных 
версий человека, представленных в фольклоре, литературе, искусстве разных 
эпох. Эта эволюция, в ряду прочего, предполагает подвижность отношений 
между природным и культурным в образе человека.  



Барнашова Е.В. Диалектика природного и культурного в художественных интерпретациях человека 

164 

Традиция их соотнесения имеет давнюю историю, уходящую корнями в 
первобытный синкретизм, представления о неразрывном единстве мира – 
человека и природы, отразившиеся в древних мифах и ритуалах. Синкретизм 
обусловил легкость и неосознанность метафорических экстраполяций в мифе 
и аналогий в фольклоре. Греко-римская античность предложила идею кало-
кагатии, воочию воплотившуюся в пластическом искусстве и эпической поэ-
зии, акцентировала цельность человека, в котором гармонично слиты телес-
ное и духовное, хотя сознание античного мира их уже выделяло, рождая 
представление о психэ, способной отделиться от тела. Духовное начало, 
намечающее специфику человеческого бытия, могло пониматься по-разному. 
Могло ассоциироваться со способностью постигать Логос, выявлять идеи, 
сущности вещей. В античности духовная наполненность человека, определя-
ющая его ценность, начинает обретать связь с культурой (культурностью), в 
основном понимаемой как воспитанность, образованность, развитая мысли-
тельная и риторическая искусность, вовлеченность в традицию социума (гре-
ческая παιδεία, римская cultura animae). Включает в себя также нравственные 
аспекты, соотнесенные с духовными ценностями коллектива: благородство, 
достоинство, доблесть, которые позволяют человеку осуществлять нрав-
ственный выбор в поступках, как это делают герои античной трагедии, что 
возвышает их над неразумной тварью и делает человека существом особен-
ным, избранным, уступающим только богам. 

Развитию этой иерархии во многом способствовали века христианства, 
которое формировало представление о дуальной природе человека, утвер-
ждало антитезу культурного (духовного) и природного (звериного) в челове-
ке как противопоставление высокого (Божественного) и низкого (инферналь-
ного). Сравнение с животными стало использоваться в резко негативном 
ключе – как принижение грешника, а проступающие в нем звериные черты 
означали победу инфернальных сил, низшего мира. Пугающим напоминани-
ем об этом мире был образ Зверя, проглядывающий иногда сквозь слой куль-
турного, человеческого бытия – особенно часто в изображениях грешников, 
ада, страшного суда.  

Представление о приоритете человека над неразумной природой питало 
ренессансный гуманизм, который уподоблял человека, наделенного способ-
ностью творить, Высшему Творцу, а также антропоцентризм, утвердившийся 
в культуре нового и новейшего времени, во многом обусловивший потреби-
тельское отношение к природе и подготовивший современные экологические 
катастрофы. Красивый, уверенный, торжествующий человек предстает на 
полотнах великих художников Ренессанса – Тициана, Боттичелли, Леонардо, 
Микеланджело, Дюрера и др. По-своему антитезу «Natura – Cultura», проти-
вопоставление самосущей природы и творимой Homo sapiens культуры, раз-
вивала эпоха Просвещения, предлагая рационалистическое обоснование при-
оритету человеческого, культурного над природным. Человек, по выражению 
Блеза Паскаля, «мыслящий тростник», всегда торжествует над неразумной при-
родой (как это происходит, скажем, с героем Д. Дефо, выжившим на необита-
емом острове благодаря разуму и европейской просвещенности). «Фауст» 
Гете воплощает готовность человеческого разума овладеть всей природой. 

Очевидная трансформация концепций человека и его художественных 
образов в разные эпохи происходит постепенно, изменения назревают подчас 



Культурное наследие в актуальном контексте / Modern contexts of cultural heritage 

165 

веками. Но есть в исторические периоды, когда эти трансформации происхо-
дят стремительно, что отражает ускоряющуюся динамику процессов в куль-
туре. Таким был XIX в., который отличается резкими колебаниями в миро-
воззрении и мироощущении европейского общества. Ускорение процессов, 
контрастные колебания, противостояние тенденций – все это обнаруживает 
экзистенциальное состояние культуры, позволяет увидеть в данной эпохе 
преддверие кардинальных потрясений следующего столетия, предчувство-
вать приближающиеся тектонические удары катаклизмов современности. 

В XIX столетии перестает быть бесспорной антитеза природно-телесного 
и духовного в человеке, утверждаемая христианской доктриной, по-своему 
развиваемая просветительским рационализмом и культивированная идеей 
абсолютного приоритета Духа в немецкой классической философии. Сло-
жившаяся веками иерархия между человеком (как носителем духовного) и 
природой начинает преодолеваться, что связано с углублением материали-
стических тенденций в мировоззрении, атеистических позиций, развитием 
естественных наук. Границы между природой и человеком вновь начинают 
размываться, но не как в древнем синкретизме, а на основе нового, научного, 
мировоззрения. Это вызвало резкие колебания в понимании отношений меж-
ду разными началами в человеке – природным и духовно-культурным (кото-
рое транспонировалось в социальное). 

Эпоха предложила широкий спектр антропологических представлений и 
образов человека. Колебания отражались в различных интерпретациях чело-
века в рамках разных художественных систем и осуществлялись в широком 
диапазоне. Его полюса: с одной стороны, акцентирование и идеализация ду-
ховной ипостаси человека в романтизме, с другой – подчеркивание в нем 
биологической природы, наследственности в натурализме и отчасти в реа-
лизме. В первом случае духовное распространяется (разливается) на всю 
природу, во втором – биологическое заполняет сферы человеческого, соци-
ального. 

Антитеза снимается еще в натурфилософии конца XVIII – первой трети 
XIX в., в периоды предромантизма и романтизма (И. Гете, К.Г. Карус, 
Ф. Шеллинг, Новалис). Натурфилософия утверждает единство природы и 
человека, но оно выстраивается на приоритете духовного, а не биологическо-
го. И в натурфилософии, и в эстетике романтизма происходит одухотворение 
природы. Через идею одухотворенной природы на новом уровне возрождает-
ся древний миф. Концепция мифотворчества – одна из самых репрезентатив-
ных в романтической эстетике и философии. Миф представляется как некий 
континуум, концентрированное обобщение, духовная квинтэссенция жизни. 
Он несет в себе «гиперболическую обобщенность», которую должна воспри-
нять и унаследовать поэзия. Рассматривая природу мифа в курсе лекций 
«Введение в философию мифологии», Ф. Шеллинг, близкий иенским роман-
тикам, развивает эту мысль: «…поэзия могла послужить естественным кон-
цом мифологии» [1. С. 175]. Такому пониманию созвучна и идея Ф. Шлегеля, 
одного из теоретиков иенской школы, в своей «Речи о мифологии» он утвер-
ждает: «Мифология и поэзия едины и неразрывны» [2. С. 63].  

Природа, по Шеллингу, это зримый дух. «Наивысшей степенью совер-
шенства естествознания было бы полное одухотворение всех законов приро-
ды, которое превратило бы их в законы созерцания и мышления» [1. С. 233]. 



Барнашова Е.В. Диалектика природного и культурного в художественных интерпретациях человека 

166 

Постижение мира в его целостности и единстве возможно за пределами ра-
ционального «наукоучения» (в духе Фихте) и наиболее осуществимо в худо-
жественно-образном отражении. Здесь главную роль играет художник-
творец, гений (по Шеллингу, «интеллигенция»). Творческая личность стоит в 
центре романтической эстетики и романтического искусства. Человек выхо-
дит из социокультурного круга (гнета) и обращается к природе, стремится 
примкнуть к ней, раствориться. Растворение понимается не в материалисти-
ческом смысле – это не распадение на атомы и слияние с материей, но рас-
творение как слияние с Мировой душой, сокрытой в иррациональной при-
родной стихии, мироздании, первозданном Хаосе, бесконечности. Человек 
остается осознающим субъектом, который вступает в диалог с одухотворен-
ной природой, а через нее – с высшим духом. 

Такими воззрениями, предполагающими неразделимое единство духа и 
материи, объясняется казалось бы парадоксальный феномен – серьезное за-
нятие литераторов этой эпохи естественными науками (выходящее за рамки 
дилетантского знакомства). Это не только Гете, но даже молодое поколение 
романтиков, скажем, Новалис, изучавший естествознание во Фрейбурге и 
отразивший свои натурфилософские идеи, созвучные шеллингианским, в фи-
лософских «Фрагментах» и повести «Ученики в Саисе». Новалис ярко во-
площает пантеистические идеи романтиков, видит в природе населяющие ее 
дриады и ореады, уравнивает Природу в правах с Духом. Одухотворена и 
телесная природа человека, его тело – храм для Новалиса: «Поклониться че-
ловеку – означает откровение во плоти. Касаясь человека, прикасаешься к 
небу» [3. С. 273]. 

Также яркий пример – романтик следующего поколения А. Шамиссо, ко-
торый изучал ботанику в Берлинском университете, совершил с научными 
целями кругосветное морское путешествие и получил официальную долж-
ность при Берлинском Ботаническом саде. Ботаником становится и герой его 
повести «Чудесная история Петера Шлемиля», который, будучи одиноким, 
отторгнутым обществом, находит утешение в изучении природы.  

Романтическая концепция природы в художественном творчестве отра-
жается в особой интерпретации пейзажа. Литературные произведения роман-
тиков Новалиса, С. Кольриджа, Дж. Байрона, П. Шелли, Р. Шатобриана, 
В. Гюго, живописные творения К. Фридриха, У. Тернера, Т. Жерико, Э. Де-
лакруа варьируют ситуацию: человек, находящийся на границе между миром 
социальным и свободной природной стихией, именно к ней устремляются 
взоры и автора, и героя. Это закрепляется в повторяющихся сюжетных моти-
вах. Романтический герой всматривается вдаль, в безграничное пространство, 
стоя на берегу моря или просто у окна, оказывается на судне, которое борется 
с бушующими волнами, восхищается мощью водопадов или величием и пер-
возданной красотой гор, бродит среди опасных диких лесов. Характерен этот 
взгляд, устремленный вдаль, в манящий безграничный, свободный мир, кото-
рый воплощает природа. Эти свобода и безграничность ассоциируются со 
свободой и безграничностью духовной реализации человека.  

Природа – вольная иррациональная стихия, противостоящая застывшей, 
устаревшей рационалистической культуре и нормативной эстетике класси-
цизма, сковывающей свободу (и, прежде всего, свободу творчества). Природа 
сама по себе бесконечная производительная, творческая сила [4. С. 24–25]. 



Культурное наследие в актуальном контексте / Modern contexts of cultural heritage 

167 

Она несет в себе постоянное жизнетворчество, находится все время в разви-
тии, возносится над «застылостью» старых форм культуры и ограниченно-
стью человеческого бытия. Романтики настаивали на большей естественно-
сти человека, сближающей его с природой. Впрочем, личность, даже 
уходящая от устаревших форм культуры и социокультурного детерминизма в 
мир свободно-природного, продолжает нести в себе культуру, но не как 
внешнюю формальную традицию, а как опыт духовной работы по осмысле-
нию мира и себя, в поле которой вбирается и одухотворенная природа. 
«Высшую свою цель – стать самой себе объектом – природа достигает только 
посредством высшей и последней рефлексии, которая есть не что иное, как 
человек…» [1. С. 233]. Таким образом, личность становится точкой слияния 
культурного как индивидуального духовного и природного как воплощения 
мирового духа.  

Поздний романтизм находится под все большим влиянием стремительно 
развивающейся науки, проникается верой в ее могущество, в том числе в по-
стижении и объяснении жизни такого сложного существа, как человек. Хотя 
романтиков, всегда апеллирующих к духовному, пугает человек, который 
может быть полностью истолкован физикой, химией, биологией. Эта позиция 
ярко воплотилась в романе М. Шелли «Франкенштейн» (1818), звучащем се-
годня очень современно. С одной стороны, в нем проступает вера в возмож-
ность с помощью науки сотворить нового человека, даже создать его мозг, 
опираясь на знания химии и биологии. С другой – такое существо (только 
напоминающее человека) – не совсем человек, так как лишен духовного раз-
вития, культуры, гуманистических, нравственных начал и не может жить в 
обществе, представляет для него опасность. Произведение юной Марии 
Шелли стало первым научно-фантастическим романом-предупреждением. То 
же жутковато мрачное впечатление создается в повести «Гальванизирован-
ный покойник» ее современника Ж. Жанена, где отражено увлечение людей 
той эпохи гальванизмом и показано, как с помощью тока оживляют умершего 
человека. Но только физически оживающий покойник пугает – человек не 
сводится к его биологической природе. 

Таким образом, романтизм сыграл значительную обновляющую роль в 
раскачивании многовековой иерархии, пересмотре отношений между куль-
турным и природным в человеке, ставших подвижными и относительными. 
После чего становятся возможными все новые деформации.  

В 30–40-е гг. XIX в. переживает кризис идеалистическое мировоззрение, 
вытесняемое наступлением научного прогресса, соответственно, кризис пе-
реживает и романтизм, уступающий место другим художественно-
эстетическим системам. В интерпретации человека начинает все больше ак-
центироваться природно-биологическое начало – очевиден резкий крен в 
сторону биологического. Это объясняется рядом причин. Во-первых, маятни-
ковой ситуацией в культуре, характерной для переходных периодов. Таким 
был в XIX в. постромантический период, когда утверждение материализма 
носило ярко выраженный антиидеалистический, антирелигиозный характер, 
что проявлялось в оппозиционном подчеркивании материальности мира, 
натуры, в том числе психофизиологической природы человека. В наибольшей 
мере эта тенденция эксплицирована в материалистической антропологии 
Л. Фейербаха, его размышлениях о естественном человеке. В работе 1846 г. 



Барнашова Е.В. Диалектика природного и культурного в художественных интерпретациях человека 

168 

«Против дуализма тела и духа» философ настаивает: «Человек отличается от 
животного только тем, что он – живая превосходная степень сенсуализма, 
всечувственнейшее и всечувствительнейшее существо в мире», [5. С. 161]. 
Для Фейербаха человек – прежде всего часть природы, несет в себе ее уни-
версальность, которая воплощается в его эмпирической чувственности, в 
универсальных возможностях его тела и мозга, т.е. в его биологическом есте-
стве. Духовные аспекты человеческого существа объясняются сугубо биоло-
гическими особенностями устройства его мозга, приспособленного для адап-
тации в окружающей природной среде. Мозг (как и человек в целом) – это 
сама природа, «органом мысли мозг служит до тех пор, пока он находится в 
связи с человеческой головой и телом». Природа создала соответствующие 
органы чувств, необходимые рецепторы, поэтому «истина – только антропо-
логия, истина – только точка зрения чувственности, созерцания» [5. С. 155–
156]. Меньше внимания уделяет Фейербах социальным, культурным характе-
ристикам человека, которые определяют специфику его существа.  

Крайним отклонением маятника (отталкиванием от идеализма) был ран-
ний позитивизм, представленный философией О. Конта, который утверждал 
культ научного, объективного знания. Этот позитивизм 1830–40-х гг. был 
ближе к материализму, нежели более поздние позитивистские учения второй 
половины XIX в. (Э. Мах, Р. Авенариус), эволюционирующие к сенсуализму 
и идеализму.  

В качестве еще одной причины, объясняющей отклонение в сторону 
биологического, природного в понимании человека, нужно отметить уже не 
просто утверждение материализма (созвучного буржуазному «трезвомыс-
лию») и научный прогресс, но стремительное развитие именно естественных 
наук, сопровождаемое лавинообразным потоком открытий. В 1802 г. Ламарк 
вводит в научный обиход слово «биология» (от греческого «bios» – жизнь), 
объединившее совокупность наук о живой природе, Ученые устанавливают и 
исследуют единство организма (Ж. Сент-Илер), вводят понятие типа живот-
ных (Ж. Кювье), закладывают основы эволюционной теории (Ж.Б. Ламарк), 
открывают внутренние механизмы эволюции и появления новых видов орга-
низмов – изменчивость, наследственность, естественный отбор (Ч. Дарвин), 
изучают бактерии (Л. Пастер), разрабатывают теорию наследственности 
(Г. Мендель), предвосхищая будущую генетику. 

Главным открытием эпохи было осознание специфики органического 
уровня материи (по сравнению с уровнем минеральным), на котором, соб-
ственно, и начинается жизнь. Это поднимало на новый уровень материали-
стическое мировоззрение и преодолевало ограниченность механистического 
материализма. Таким образом, рождалось новое, более сложное понимание 
природы и человека. Открытие произвело сильное впечатление и значительно 
повлияло на культуру эпохи.  

Актуальным становится слово «натура» (природа). Оно звучит в фило-
софских и научных трудах, эстетических программах, в литературе и в широ-
ком обыденном употреблении. «Натура» в материалистическом понимании 
часто выступала синонимом «жизни». Стремление утверждающегося реали-
стического искусства к решению миметических задач часто формулирова-
лось в эстетике и критике в формулах, которые выступали синонимами – 
«подражания натуре» и «подражания жизни». Они были приложимы как к 



Культурное наследие в актуальном контексте / Modern contexts of cultural heritage 

169 

реализму, так и к натурализму. Понятие «натура-жизнь» вбирало в себя и 
биологическое, и социальное. Их слияние в понимании общества и человека 
было симптоматичным. Увлечение проблемой существования и развития ор-
ганизмов порождает тенденцию, которая позднее, в начале XX в., будет 
определена философом науки Дж. Холдейном как «органицизм». Эта тенден-
ция проступает в разработке антропологических, социальных, а потом и пси-
хологических вопросов. Органицизм порождал неизбежный редукционизм в 
интерпретации человека и общества, стремлении экстраполировать на них 
законы органического мира. Специфика социального уровня (как и психиче-
ского) по отношению к биологическому недостаточно улавливалась. Все 
мыслили биологическими категориями, во всем виделся живой организм. Это 
характерно для позитивистской философии (О. Конт), социологии (органиче-
ская школа Г. Спенсера, социал-дарвинизм), эстетики (И. Тэн), критики (ор-
ганическая критика А. Григорьева), реалистического и особенно натурали-
стического искусства.  

Общество – тоже организм, в его жизни проступают те же биологические 
законы, и в нем сохраняется такое же единство существования и функциони-
рования органов. Вспомним, как глава натуралистической школы Э. Золя в 
каждом отдельном романе его грандиозного цикла «Ругон-Маккары» внима-
тельно рассматривал и изучал какой-то «орган» французского общества – 
биржу, центральный рынок, большой магазин, шахту и т.д. По замечанию 
писателя, «при исследовании живых организмов необходимо принимать во 
внимание, что изучаемые явления представляют собой гармоничное целое» 
[6. С. 241]. 

И человек – прежде всего организм. Не душа подчеркивается в нем, но 
биологическая природа, животное начало, общее, присущее всем организ-
мом. Это было взрывом, опровержением всех устоявшихся представлений. 
Теперь акцент делается не на человеческом в звере, но – подчас вызывающе – 
на зверином (животном) в человеке. Христианская культура веками отвоевы-
вала человека от мира животного, низшего мира, материализм XIX в., опира-
ясь на научные знания, вырывает человека из мира идеально-духовного и 
возвращает его в лоно матери-природы. Вновь, теперь с другими акцентами, 
начинают размываться границы между социокультурным и природно-
биологическим. 

В реализме и натурализме своеобразно переплетаются представления о 
социальном и биологическом детерминизме человека. Биологический детер-
минизм наиболее выпукло представлен в натурализме – в позитивистском, 
подчеркнуто-упрощенном варианте. Братья Эдмон и Жюль де Гонкур в ро-
мане «Жермини Ласарте» показывают, как все в жизни главной героини 
определяет мощный зов низменных инстинктов. Этот детерминизм акценти-
руется Э. Золя в его серии романов «Ругон-Маккары», где писатель, осозна-
ющий себя ученым, прослеживает, как в разных поколениях одного семей-
ства проявляются характерные для него наследственные природные пороки и 
склонности. Инстинкты играют важную роль и в создании образов человека у 
Ги де Мопассана. В дальнейшем одним из маркеров, позволяющих осуществ-
лять идентификацию натуралистического произведения, станет именно увле-
чение писателя обнажением «натуры» и «смакованием» физиологических 
аспектов человеческого бытия.  



Барнашова Е.В. Диалектика природного и культурного в художественных интерпретациях человека 

170 

Рассмотрение человека с точки зрения его физиологической природы 
представлялось наиболее научным. Это проступает в самой репрезентативной 
натуралистической эстетике – теоретической программе Э. Золя («Экспери-
ментальный роман», «Натурализм в театре» и другие работы, вышедшие в 
начале 1880-х гг.) – в контексте нового понимания искусства как правдивого 
исследования жизни, приоритета его миметичеческих задач. С наибольшей 
полнотой этот подход воплотился в концепции «экспериментального рома-
на», что отражено и в самом названии жанра. Теоретические экспликации 
Эмиля Золя обосновывают идею научного исследования внутренних объек-
тивных законов социального бытия, психики и поведения человека. Привне-
сение методов естественных наук в литературу и искусство представляется 
писателю неизбежным, в частности, экспериментального метода (которым 
автор увлекся под влиянием трудов Клода Бернара): «…если эксперимен-
тальный метод ведет к познанию физической жизни, он должен привести и к 
познанию страстей и интеллекта. Это лишь вопрос ступеней на одном и том 
же пути: от химии – к физиологии, от физиологии – к антропологии и к со-
циологии. В конце стоит экспериментальный роман» [6. С. 230]. 

По Золя, художественное произведение любого автора – это изображе-
ние жизни, «увиденной сквозь его собственный темперамент» [7. С. 57]. Под-
черкивается участие в художественном процессе биопсихической природы 
творца, его чувственное восприятие. Сенсуализм становится актуальной тен-
денцией в культуре второй половины XIX в. – не только в философских док-
тринах, но и в художественных практиках. Это та точка, в которой сближа-
ются импрессионизм, натурализм и отчасти реализм, стремящийся в 
подробных описаниях создать иллюзию реально увиденных, визуально вос-
принятых картин окружающего мира. Чувственное восприятие способствова-
ло верификации художественных образов [8].  

Натурализму присуще позитивистское недоверие к субъективным пре-
ломлениям, а значит, возможным искажениям действительности – панацеей 
видится научная объективность, беспристрастность, чувственное восприятие 
как подтверждение реальности изображаемого. Доводя до крайности эту тен-
денцию, натурализм приходит к очевидной и нередко программно маркиро-
ванной наукообразности. Задачи художника и ученого-естествоиспытателя 
сближались не только в эстетике Золя, уверявшего, что «романист является и 
наблюдателем и экспериментатором» [6. С. 244], но и в творчестве Гонкуров, 
называвших себя в своем «Дневнике» «физиологами» и «поэтами» [9. С. 614]. 

Биопсихическая природа человека часто определялась через понятие 
«темперамент», противопоставляемое понятию «характер», которое больше 
акцентирует социально-психологические аспекты личности. В «Предисло-
вии» к роману «Тереза Ракен» Золя признается: «…я поставил перед собой 
задачу изучить не характеры, а темпераменты». Говоря о главных героях 
произведения, он поясняет свой подход: «Тереза и Лоран – животные в обли-
ке человека, вот и все. Я старался шаг за шагом проследить в этих животных 
глухое воздействие страстей, власть инстинкта и умственное расстройство, 
вызванное нервным потрясением». И добавляет: «Душа здесь совершенно 
отсутствует» [10. С. 389].  

В позитивистской эстетике И. Тэна художественная деятельность чело-
века-творца детерминирована не только «средой» и «моментом», но и «ра-



Культурное наследие в актуальном контексте / Modern contexts of cultural heritage 

171 

сой». В своей «Философии искусства» (1880) Тэн программно переносит ме-
тоды и подходы естественных наук на интерпретацию человека, общества, 
культуры и искусства [11. С. 274, 278–279]. В природе каждого народа он 
выявляет самый глубинный биопсихический пласт (определяющий исконный 
характер народа), который сложился в глубокой древности, в период его ста-
новления и выживания в определенных природных условиях этот пласт 
неподвластен историческим и социальным обновлениям: «Любой народ, в 
свою продолжительную жизнь, переходит много подобных обновлений и все-
таки, однако ж, остается самим собой не только в силу преемственности со-
ставляющих его поколений, но и с силу устойчивости основного его характе-
ра». При анализе природы народа надо за верхними изменчивыми слоями 
обнаруживать, как «идет вглубь несравненно более могучий кряж, который 
не одолеть и самим историческим периодам» [11. С. 276]. Создатель куль-
турно-исторической школы приводит в пример разные народы, рассматривая 
их развитие и изменения от древности к современности (греки, англосаксы, 
испанцы и др.), и приходит к общему выводу: «…всегда вы найдете у них 
группу инстинктов и способностей, над которыми бесследно прошли всякие 
перевороты и разгромы, даже самая цивилизация. Эти способности и эти ин-
стинкты просто уже в крови и передаются вместе с ней…» [11. С. 276–277]. 
Этот «первичный пласт» присутствует в каждом представителе народа, в том 
числе в каждом художнике, и, анализируя художественное произведение, 
необходимо, подобно археологу, проникать в этот слой биопсихической при-
роды автора, что поможет выявить один из важнейших объективных факто-
ров, влияющих на художественное творчество. 

Осознав специфику органического уровня существования материи, куль-
тура XIX в. вплотную подошла к постижению специфики еще более сложных 
уровней – социального и психического, мучительно пробиваясь к тайнам че-
ловека, непредсказуемого в своих творческих возможностях, и общества, не 
подвластного законам жесткого биологического детерминизма, присущего 
миру животных. С середины века все больше актуализируются социальные 
науки, а в конце столетия переживает бурное развитие психология.  

Неизбежные на определенном этапе редукционизм и позитивистские 
крайности в художественных интерпретациях человека в большей степени 
преодолевал реализм. Однако тенденция к научности, проявленная в натура-
лизме наиболее резко, проступала и в творчестве реалистов, особенно в ран-
нем реализме XIX в., переживавшем становление в 30–40-е гг. На использо-
вании новейших достижений научной мысли в литературе настаивал 
О. Бальзак, которого Золя считал своим учителем. Бальзак, как и многие его 
современники, усвоил уроки очерковой литературы того времени, прежде всего 
физиологического очерка (или «физиологии», как его называли). Произведения 
этого жанра в слегка шутливой манере описывали социальные типы – предста-
вителей разных сословий, профессий и пр. подобно изучению типов зоологиче-
ских у Сент-Илера и Кювье (открытия которых Бальзак высоко ценил) – где 
обитает, как выглядит, чем питается, как общается и т.д. Социальная типизация 
выстраивалась по аналогии с типизацией животных, также как социальный де-
терминизм – по аналогии с детерминизмом природным. Таким подходом автор 
«Человеческая комедия» объясняет свой замысел: «Идея этого произведения 
родилась из сравнения человечества с животным миром». [12. С. 1]. В «Пре-



Барнашова Е.В. Диалектика природного и культурного в художественных интерпретациях человека 

172 

дисловии» (1841) к этому грандиозному циклу романов Бальзак программно 
заявляет: «Общество подобно Природе. Ведь общество создает из человека, 
соответственно среде, где он действует, столько же разнообразных видов, 
сколько их существует в животном мире» [12. С. 2–3].  

Правда, в отличие от натуралистов писатель-реалист все-таки уходит от 
слишком прямолинейных аналогий биологического и социального, призна-
вая, что человек сложнее, нежели социальный тип, подобный типу животно-
го. Помимо природного и социально-типического, каждый человек несет в 
себе и уникальное духовное начало. Это понимание воплощается Бальзаком 
при создании своих персонажей («индивидуализированных типов» и «типи-
зированных индивидуальностей») – при добавлении индивидуализации тип 
как фигурант среды превращается в уникальный характер, в живой образ. 
Также и жизнь общества более разнообразна и сложна в своих появлениях, 
нежели мир природы, и более непредсказуема: «Общественное состояние 
отмечено случайностями, которых никогда не допускает природа» [12. С. 2–
3]. Реализм ставил больший акцент на социальном. Перетекание социального 
в биологическое, переходя срединную границу, превышая некую меру, уво-
дило искусство от реализма к натурализму.  

Реализм, хотя и сближала с натурализмом миметическая устремленность, 
постепенно смог дистанцироваться от последнего. Реалисты стали понимать 
правду жизни в искусстве не как ее беспристрастную копию или научное ис-
следование, но как эстетическое переосмысление жизненного материала в 
образе при сохранении общей логики жизни, верности ее объективным зако-
нам. Таким образом, высвечивалась специфика искусства. Несмотря на все 
свои увлечения наукой, Бальзак приходит к выводу, который отчетливо зву-
чит в «Письмах о литературе, театре и искусстве»: «Я не устану повторять, 
что правда природы не может быть и никогда не будет правдой искусства… 
Гений художника и состоит в умении выбрать естественные обстоятельства и 
превратить их в элементы литературной жизни» [13. С. 624]. Способный в 
большей мере уловить специфику художественного синтеза, реализм оказал-
ся и более гибким в понимании природы человека, диалектики природно-
биологического и духовного, социокультурного в нем. Поэтому именно клас-
сический реализм XIX столетия подарил нам яркие и очень живые образы, 
которые мы встречаем в романах Диккенса, Теккерея, Стендаля, Бальзака, 
Флобера, Мопассана, Толстого, Достоевского.  

В последние десятилетия века – опять резкий поворот в представлениях 
о человеке, снова крен в сторону превосходства человека над неразумной 
природой, но в новой интерпретации, которая уже ведет к проблематике 
XX столетия, «Философия жизни» развивает тему Сверхчеловека. Широкое 
распространение получают ницшеанские идеи. Ф. Ницше представляет не 
только новую концепцию человека, но и довольно ярко его образ («Так гово-
рил Заратустра»). Кристаллизация этой новой концепции сопровождается 
размыванием духовно-культурного в человеке крайним индивидуализмом, 
эгоизмом отдельной воли, антигуманизмом. По Ницше, душа современного 
человека-обывателя, которая смотрит на тело с презрением, пока еще слиш-
ком приземлена и несовершенна, сама еще есть «бедность и грязь и жалкое 
довольство собою». Она еще не доросла до высоты самоутверждения и твор-
чества, индивидуалистической свободы сверхчеловека: «Что такое обезьяна в 



Культурное наследие в актуальном контексте / Modern contexts of cultural heritage 

173 

отношении человека? Посмешище и мучительный позор, и тем же самым 
должен быть человек для сверхчеловека: посмешищем или мучительным позо-
ром» [14. С. 13–14]. В русской религиозной философии рубежа XIX–XX вв. 
звучат предложенные В. Соловьевым идеи Богочеловека и необходимости дви-
жения к Богочеловечеству. Здесь тоже преобладает приоритет духовного и 
ощущение несовершенства современного человечества, но идеал будущего че-
ловека несет в себе иные смыслы – религиозные, нравственные, эстетические.  

В эстетствующей декадентской культуре конца XIX в. связь человека с 
природой видится в его чувственности, в иррациональных глубинах его сущ-
ности. Такая интерпретация человека получит развитие в модернистском ис-
кусстве следующего, XX столетия.  

Эта подвижность в интерпретации отношений природного и культурного  
в человеке подготавливает более радикальные колебания в современной куль-
туре – от фрейдистских прочтений до звучащих в эпоху информационных тех-
нологий размышлений о неактуальности человеческого тела и торжестве искус-
ственного интеллекта. Амплитуда колебаний обретает все больший размах. 

Таким образом, в XIX в. проступили ярко выраженные противополож-
ные тенденции в понимании человека и, соответственно, его художественном 
отражении – акцентирование духовной, творческой ипостаси в человеке (ро-
мантизм, «философия жизни») и актуализация в нем биологического, живот-
ного начала (реализм, натурализм). Обе тенденции предстали в резкой форме, 
полярно противоположны и попеременно вытесняли одна другую. Это свиде-
тельствует о напряженных процессах в культуре столетия и стремительной 
динамике ее развития. Ускорение этой динамики, неустойчивость процессов 
в культуре, резкие колебания, драматическое столкновение противополож-
ных тенденций – все это позволяет увидеть в XIX в. постепенное созревание 
будущих кризисов, кардинальных сдвигов и потрясений современности. 

Список источников 

1. Шеллинг Ф. Сочинения : в 2 т. М. : Мысль, 1987. Т. 1. 637 с. (Академия наук СССР. Ин-
ститут философии).  

2. Литературные манифесты французских реалистов / под ред. и со вступ. ст. М.К. Кле-
мана. Л. : Изд-во писателей в Ленинграде, 1935. 203 с.  

3. Новалис (Харденберг Ф.). Фрагменты. СПб. : Владимир Даль, 2014. 319 с. 
4. Берковский Н.Я. Романтизм в Германии. Л. : Худ. литература, 1973. 568 с. 
5. Фейербах Л. Сочинения : в 2 т. / Институт философии. М. : Наука, 1995. Т. 1. 502 с. 

(Памятники философской мысли). 
6. Золя Э. Экспериментальный роман / пер. с фр. Н. Немчиновой // Собрание сочинений : в 

26 т. М. : Худ. литература, 1960. Т. 24. С. 239–280. 
7. Золя Э. «Жермини Ласарте» (Роман гг. Эдмона и Жюля де Гонкур) // Собрание сочине-

ний : в 26 т. М. : Худ. литература, 1960. Т. 24. С. 46–61. 
8. Барнашова Е.В. Интермедиальный ресурс зарубежной литературы XIX века: через опи-

сание к иллюзии реальности // Вестник СПГУТД. Серия 2. 2023. № 2. С. 84–89. 
9. Гонкур Э. и Ж. Дневник. Записки о литературной жизни. Избранные страницы : в 2 т. 

М. : Худ. литература, 1964. Т. 1. 711 с.  
10. Золя Э. Тереза Ракен // Собрание сочинений : в 26 т. М. : Худ. литература, 1960. Т. 1. 

616 с.  
11. Тэн И. Философия искусства. М. : Республика, 1996. 351 с. 
12. Бальзак О. Собрание сочинений : в 15 т. М. : Гос. изд-во худ. литературы, 1951. Т. 1. 680 с. 
13. Памятники мировой эстетической мысли : в 5 т. Т. 3: Эстетические учения Западной 

Европы и США (1789–1871) / ред.-сост. Л.Я. Рейнгардт. М. : Искусство, 1967. 1006 с.  
14. Ницше Ф. Полное собрание сочинений : в 13 т. М.: Культурная революция, 2007. Т. 4. 

432 с. 



Барнашова Е.В. Диалектика природного и культурного в художественных интерпретациях человека 

174 

References 

1. Schelling, F. (1987) Sochineniya v 2-kh tomakh [Works in 2 vols]. Vol. 1. Translated from 
German. Moscow: Mysl'. 

2. Kleman, M.K. (ed.) (1935) Literaturnye manifesty frantsuzskikh realistov [Literary Manifestos 
of French Realists]. Leningrad: Izdatel'stvo pisateley v Leningrade. 

3. Novalis (Hardenberg, F.) (2014) Fragmenty [Fragments]. St. Petersburg: Vladimir Dal'. 
4. Berkovsky, N.Ya. (1973) Romantizm v Germanii [Romanticism in Germany]. Leningrad: 

Khudozhestvennaya literatura.  
5. Feuerbach, L. (1995) Sochineniya. V 2-kh tomakh [Works. In 2 vols]. Vol. 1. Moscow: Nauka. 
6. Zola, E. (1960a) Sobranie sochineniy v 26 tomakh [Collected Works in 26 vols]. Vol. 24. 

Translated from French by N. Nemchinova. Moscow: Khudozhestvennaya literatura. pp. 239–280. 
7. Zola, E. (1960b) Sobranie sochineniy v 26 tomakh [Collected Works in 26 vols]. Vol. 24. 

Translated from French by N. Nemchinova. Moscow: Khudozhestvennaya literatura. pp. 46–61. 
8. Barnashova, E.V. (2023) Intermedial'nyy resurs zarubezhnoy literatury XIX veka: cherez 

opisanie k illuzii real'nosti [Intermedial Resource of 19th Century Foreign Literature: Through 
Description to the Illusion of Reality]. Vestnik SPGUTD. Seriya 2. 2. pp. 84–89. 

9. Goncourt, E. & Zh. (1964) Dnevnik. Zapiski o literaturnoy zhizni. Izbrannye stranitsy [Diary. 
Notes on Literary Life. Selected Pages]. Vol. 1. Moscow: Khudozhestvennaya literatura.  

10. Zola, E. (1960) Sobranie sochineniy v 26 tomakh [Collected Works in 26 vols]. Vol. 24. 
Translated from French by N. Nemchinova. Moscow: Khudozhestvennaya literatura. pp. 381–598. 

11. Taine, H. (1996) Filosofiya iskusstva [The Philosophy of Art]. Moscow: Respublika.  
12. Balzac, O. (1951) Sobranie sochineniy v 15 tomakh [Collected Works in 15 vols]. Vol. 1. 

Moscow: Gosudarstvennoe izdatel'stvo khudozhestvennoy literatury.  
13. Reyngardt, L.Ya. (1967) Pamyatniki mirovoy esteticheskoy mysli [Monuments of World 

Aesthetic Thought]. Vol. 3. Moscow: Iskusstvo. 
14. Nietzsche, F. (2007) Polnoe sobranie v 13 tomakh [Complete Works in 13 Vols]. Vol. 4. 

Moscow: Kul'turnaya revolyutsiya.  

Сведения об авторе: 
Барнашова Е.В. – кандидат филологических наук, доцент кафедры культурологии и му-
зеологии Института искусств и культуры Национального исследовательского Томского 
государственного университета. E-mail: bev0203@gmail.com 

Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 

Information about the author: 
Barnashova E.V. – Candidate of Philology, Associate Professor of the Department of Cultural 
Studies and Museology of the Institute of Arts and Culture of the National Research Tomsk State 
University. E-mail: bev0203@gmail.com 

The author declares no conflicts of interests. 
 

Статья поступила в редакцию 18.09.2024;  
одобрена после рецензирования 21.09.2024; принята к публикации 27.10.2025.  

The article was submitted 18.09.2024;  
approved after reviewing 21.09.2024; accepted for publication 27.10.2025. 

 


